
 
 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

TÜRKİYE SELÇUKLULARI İLE 

EYYÛBÎLERİN DEVLET TEŞKİLATI 

BAKIMINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

 
                           Metin DALDAL 

 
 

                                                 Tez Danışmanı 
 

 Prof. Dr. İsmail ÇİFTÇİOĞLU 

 
 

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 
TARİH ANABİLİM DALI 

ORTAÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI 

 

 
HAZİRAN 2024 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

TÜRKİYE SELÇUKLULARI İLE EYYÛBÎLERİN DEVLET 

TEŞKİLATI BAKIMINDAN KARŞILAŞTIRILMASI 

 
 
 
 
 

 
Metin DALDAL 

 
 
 
 

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

TARİH ANABİLİM DALI 

ORTAÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI 

 
 
 

 
ANKARA HACI BAYRAM VELİ 

ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

HAZİRAN 2024 



 
 

 
 
 
 

ETİK BEYAN 

 
 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve 

dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, 

değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta 

bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir 

durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

                                                                                                                                Metin Daldal 

                                                                                                                             11.06.2024 



iv 
 

Türkiye Selçukluları İle Eyyûbîlerin Devlet Teşkilatı Bakımından Karşılaştırılması  

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

Metin DALDAL  

 
ANKARA HACI BAYRAM VELİ 

ÜNİVERSİTESİ LİSANSÜSTÜ EĞİTİM 

ENSTİTÜSÜ 

HAZİRAN 2024 

ÖZET 

Bu çalışmada Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’in devlet teşkilatlarında yer alan kurum, 

gelenek, teamül ve makamların ilk defa geniş perspektiften mukayesesi yapılmaktadır. Bu 
kapsamda sözü edilen devletlerin teşkilatlanmalarını etkileyen ortak ve farklı unsurlar bir bütün 

olarak olarak ele alınmaktadır. Türk-İslam Devlet Geleneğinin hâkim olduğu Türkiye 

Selçukluları ve Eyyûbîler’de bilhassa İktâ ve Gulam sisteminin devlet teşkilatlanmalarında 
ortak noktalar olarak öne çıktığı görülmektedir. Her iki devletin siyasi yapılanmasında 

rastladığımız farklı hususlara bakıldığında ise Türkiye Selçukluları’nda devletin yüksek 

mevkilerinde İranlı bürokratların etkili olduğu, Kösedağ Savaşı’nın ardından Moğol nüfuzunun 
artmasıyla beraber devlet hayatında İlhanlı tesirinin kendini iyice hissettirdiği fark 

edilmektedir. Eyyûbîler’de ise Zengî ve Fatımî mirasının yanı sıra Mısır’ın kendine özgü 

coğrafî, siyasi ve ekonomik şartlarından kaynaklanan bazı faktörlerin bu devletin teşkilatlanma 

sürecinde farklı alanlara tesir ettiği dikkati çekmektedir.  
 

 

 

 

 

 

 

Bilim Kodu                   : 112415 

Anahtar Kelimeler        : Türkiye Selçukluları, Eyyûbîler, Devlet Teşkilatlanması,   

                                        Türk-İslam Devlet Geleneği 

Sayfa Adedi                  : 299 

Tez Danışmanı              : Prof. Dr. İsmail Çiftçioğlu



v 
 

Comparison of Turkish Seljuks and Ayyubids in terms of State Organization  

(M.Sc. Thesis) 

 

Metin DALDAL 

 
ANKARA HACI BAYRAM VELİ 

UNIVERSITY THE INSTITUTE OF 

GRADUATE STUDIES 

JUNE 2024 

 

ABSTRACT 
 

 

In this study, the institutions, traditions, practices and authorities in the state organizations of 
the Turkish Seljuks and Ayyubids are compared from a broad perspective for the first time. In 

this context, the common and different elements affecting the organization of the mentioned 

states are considered as a whole. It is seen that especially the iqta and ghulam system came to 
the fore as common points in the state organizations of the Turkish Seljuks and Ayyubids, 

where the Turkish-Islamic state tradition was dominant. When we look at the different aspects 

that we encounter in the political structure of both states, it is realized that Iranian bureaucrats 

were influential in high positions of the state in the Turkish Seljuks, and with the increase of 
Mongol influence after the Kösedağ War, the Ilkhanate influence in state life made itself felt 

thoroughly. As for the Ayyubids, it is noteworthy that some factors arising from the Zengid 

and Fatimid heritage as well as Egypt's unique geographical, political and economic conditions 
affected different areas in the organization process of this state. 

 

 

 

 

 

 

 

Science Code            : 112415 

Key Words         : Turkish Seljuks, Ayyubids, State Organization,  

                                    Turkish-Islamic State Tradition 

Page Number         : 299 

Supervisor:                : Prof. Dr. İsmail Çiftçioğlu  



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa 

ÖZET……………………………………………………………………………….iv 

ABSTRACT………………………………………………………………………...v 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………….viık

lama ve  

SİMGELER VE KISALTMALAR...................………………………………………….vii 

1. GİRİŞ…………………………………………………………………………….1 

2. DEVLET BAŞKANLIĞI............................................................................................................13 

2.1. Veraset Anlayışı............................................................................................13 

2.2. Hükümdarlık Vasıfları.................................................................................22 

2.3. Hükümdarlık Alametleri..............................................................................25 

2.3.1. Çetr………………………………………………………………….25 

2.3.2. Nevbet Vurma……………………………………………………....26 

2.3.3. Davul ve Boru……………………………………………………....27 

2.3.4. Saray………………………………………………………………..27 

2.3.5. Sikke………….…………………………………………………….28 

2.3.6. Taht ve Taç…………………………………………………………29 

2.3.7. Hil’at………………………………………………………………..30 

2.3.8. Bayrak, Sancak ve Tuğ…………………………………………......32 

2.3.9. Tuğra (Tevkī)…………………………………………………….....34 

2.3.10. Gaşiye…………..…………………………………………………35 

       2.3.11. Yüzük……………………………………………………………...36 

       2.3.12. Ok ve Yay……………………………………………………....…36 

       2.3.13. Kemer ve Külah……………………………………………….......37 



vii 
 

       2.3.14. At ve Kılıç…………………………………………………………37 

       2.3.15. Çizme, Küre ve Asâ……………………………………………….37 

       2.3.16. Mendil……………………………………………………….…….38 

       2.3.17. Hutbe………………………………………………………………38 

       2.3.18. Unvanlar ve Lakaplar……………………………………………...39 

       2.3.19. Yarlık……………………………………………………….……...41 

2.4. Tahta Çıkış Merasimi...................................................................................42 

2.5. Hükümdarın Görev ve Yetkileri...................................................................43 

2.5.1. Mezâlim Divanı Başkanlığı................................................................44 

2.5.2.  Ordu Başkomutanlığı.........................................................................45 

2.5.3. Ferman ve Menşurlar..........................................................................47 

2.6. Hükümdar-Halife İlişkileri...........................................................................48 

2.7. Hükümdar-Ümera İlişkileri..........................................................................51 

2.8. Hükümdar-Vasal İlişkileri............................................................................56 

2.9. Hükümdarın Günlük Hayatı.........................................................................58 

3. HÜKÜMET TEŞKİLATI....................................................................................63 

3.1. Dîvânlar........................................................................................................63 

3.1.1. Dîvân-ı Vezaret/ Dîvân-ı A‘lâ............................................................63 

3.1.2. Dîvân-ı İnşâ........................................................................................67 

3.1.3. Dîvân-ı İstîfâ......................................................................................73 

3.1.4. Dîvân-ı İşrâf.......................................................................................76 

3.1.5. Eyyûbî Mal Divanı.............................................................................78 

3.1.6. Dîvân-ı Arz.........................................................................................85 

3.1.7. Dîvân-ı Berid......................................................................................90 

3.2. Vezir.............................................................................................................96 



viii 
 

3.3. Nâib............................................................................................................104 

3.4. Atabey.......................................................... .............................................108 

3.5. Pervâne.......................................................................................................111 

3.6. Beylerbeyi………………………………………………………………..113 

3.7. Taşra Teşkilatı............................................................................................116 

       3.7.1. Şahne................................................................................................116 

       3.7.2. Dizdar...............................................................................................119 

       3.7.3. Muhtesib...........................................................................................120 

 4. SARAY TEŞKİLATI.........................................................................................125 

      4.1. Sarayın Mimari Özellikleri.........................................................................125 

      4.2. Sarayın İdari Birimleri................................................................................130 

      4.3. İşret/Eğlence Meclisleri..............................................................................132 

      4.4. Saray Görevlileri…………………………………………………….……136 

             4.4.1. Hâcib…………………………………………………………….....136 

             4.4.2. Emîr-i Candar.…………………………………………...………... 141 

             4.4.3. Emîr-i Hares ……………………………………………………….144 

             4.4.4. Vekil-i Der……………………………………………….…….…..144 

             4.4.5. Emîr-i Alem ………………………………...………………….….145 

             4.4.6. Üstâdüddâr………………………………...…………………….....146 

             4.4.7. Emîr-i-Şikâr ……………………………………………………….148 

             4.4.8. Câmedar ……………………..…………………………………….149 

             4.4.9. Taştdâr……………………………………………………………..150 

             4.4.10. Hânsâlâr………………………………………………………..…151 

             4.4.11. Şarabdâr…………………………………………………….…….152 

             4.4.12. Emîr-i Silah.……………………………………………………....152 



ix 
 

             4.4.13. Nedimler/Musahipler……………………………………………..153 

             4.4.14. Çavuşlar…………………………………………………………..154 

             4.4.15. Emîr-i Ahur…………………………………………………....… 156 

             4.4.16. Çevgandar…………………………………………………….…..158 

             4.4.17. Celladlar…………………………………………………………. 158 

             4.4.18. Hacesaray……………………………………………………….. .159 

             4.4.19. Rikabdar…………………………………………………………..161 

             4.4.20. Müneccimler…………………………………………………..….161 

             4.4.21. Ferrâşlar………………………………………………………..…162 

             4.4.22. Perdedarlar………………………………………………………..163 

             4.4.23. Emîr-i Meydan…………………………………………………....163 

             4.4.24. Emîr-i Mahfil…………………………………………………..…164 

             4.4.25. Emîr-i Meclis…………………………………………………..…164 

             4.4.26. Emîr-i Bâr …………...……..…………………....…………….....165 

             4.4.27. Mihmandarlar………………………………………………….....166 

             4.4.28. Çaşnigir…………………………………………………………...166 

             4.4.29. Divitdar……………………………………....…………………...167 

 5. ASKERİ TEŞKİLAT…………………………………………………………..169 

      5.1. Kara Ordusu…………………………………………………………...….169 

             5.1.1.  Kara Ordusunun Kısımları……………………………………..….169 

                        5.1.1.1. Hassa Ordusu……………………………………………..169 

                        5.1.1.2. İkta Askerleri……………………………………………..177 

                        5.1.1.3. Türkmenler…...…………………………………………..179 

                        5.1.1.4. Vasal Kuvvetler…..……………………………………....183 

                        5.1.1.5. Ücretli Birlikler……..…………………….……………...185 



x 
 

                        5.1.1.6. Diğer Askeri Birlikler…………………………………….187 

            5.1.2. Ordunun Sevk ve İdaresi…………………………………………... 192 

            5.1.3. Orduda Hiyerarşi…….…………………………………………….. 201 

            5.1.4. Savaş Hazırlıkları………………………………………………….. 207 

            5.1.5. Savaş Taktikleri. …………………………………………………... 215 

            5.1.6. Orduda Kullanılan Silahlar…………………………………...….…221 

            5.1.7. Zaferin Duyurulması…………………………………………….….227 

            5.1.8. Zafer Sonrası Kutlamalar……………………………………….…. 228 

     5.2. Donanma Teşkilatı…………………………………………………….…. 230 

 6. ADLÎ TEŞKİLAT.............................................................................................. 237 

      6.1. Şer’i Hukuk................................................................................................ 237 

            6.1.1. Kadı................................................................................................... 237 

            6.1.2. Kādılkudât......................................................................................... 241 

      6.2. Örfi Hukuk................................................................................................. 244 

            6.2.1. Emîr-i Dâd.........................................................................................244 

            6.2.2. Dîvân-ı Mezâlim................................................................................245 

            6.2.3. Kadıy-ı Leşker...................................................................................248 

            6.2.4. Cezalar, Müeyyideler.........................................................................249 

            6.2.5. Aflar, Kollektif Aflar.........................................................................254 

 7. MALİ TEŞKİLAT..............................................................................................257 

      7.1. Hazine Gelirleri..........................................................................................259 

      7.2. Vergiler.......................................................................................................269 

 8. SONUÇ...............................................................................................................283 

 KAYNAKLAR.......................................................................................................287 

 ÖZGEÇMİŞ............................................................................................................299



xi 
 

KISALTMALAR 

 
 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

 

 

 

Kısaltmalar Açıklamalar 

 
 

a.g.e., Adı geçen eser 

a.g.m., Adı geçen makale 

Bkz.                                                    Bakınız 

çev.,                                                    Çeviren 

DİA                                                     Diyanet İslam Ansiklopedisi 

ed.                                                       Editör 

İA                                                       Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi 

not.                                                     Zikredilen sayfada bulunan dipnot numarası 

TTK                                                   Türk Tarih Kurumu Yayınevi 

 
  



xii 
 

 



1 
 

GİRİŞ 

Ortaçağ’da hüküm süren Türk-İslam Devletleri, aynı siyasi geleneklerden gelmeleri 

hasebiyle devlet teşkilatlanması konusunda pek çok alanda benzer hususları 

bünyesinde taşımaktadırlar. Karahanlılar Devleti, Gazneliler Devleti ve Büyük 

Selçuklular Devleti bu konuda zikrettiğimiz dönemdeki Müslüman Türk Devletlerinin 

öncülleri sayılmaktadır. Bu üç önemli siyasi yapılanmanın sahip olduğu devlet 

teşkilatlanmalarına kısa bir göz atmanın, çalışmamızın konusunu oluşturan Türkiye 

Selçukluları ve Eyyûbîler’in devlet teşkilatlanmalarını incelemeden önce bir ön bilgi 

ve kanaat edinmemiz açısından faydalı olacağı düşünülmektedir. 

Devlet Anlayışı 

İlk Müslüman Türk Devletleri İslam öncesi Türk geleneğinin devamı niteliğindeki 

“devleti, hanedanın ortak malı sayan“ bir egemenlik anlayışına sahip 

bulunmaktaydılar.1 Bu egemenlik tarzı İslam öncesi Türk Devletlerinin tarihlerinde de 

görüldüğü üzere tam anlamıyla otokrat bir hükümdarlığın oluşmasına engel teşkil 

etmekteydi. Büyük Selçuklular ve Karahanlılar’da gördüğümüz çoklu siyasi yapının 

meydana gelmesi de işte bu anlayışın bir sonucuydu. Büyük Selçuklular’da bilindiği 

üzere ülkenin başkentinde bir büyük sultan olmasına karşın, farklı bölgelerinde 

hükümran olan hanedan üyeleri de mevcut olup bu Selçuklu soyluları büyük sultan 

kadar olmasa da hükümdarlık alametlerine sahipti.2 Karahanlılar, bu Türk geleneğinin 

getirdiği bir uygulama olarak çift başlı bir yönetim anlayışına sahip idi.3 Devletin 

doğusunda büyük hakan hüküm sürerken, batı kısmında ise hiyerarşik olarak büyük 

hakanının altında bulunan bir başka hanedan üyesi egemen bulunuyordu.4 

İlk Türk-İslam Devletlerinde veraset usulü, bahsettiğimiz Türk egemenlik anlayışının 

sonucunda gelişmişti.  Taht bazen veliaht tayini yolu ile bazen de iç kavgalarla sahibini 

                                                   
1 Bayram, M. (2002). “Türkiye Selçuklularında Devlet Yapısının Şekillenmesi“, Türkler Ansiklopedisi, 

7, 169. 
2 Uzunçarşılı, İ.H. (1988). Osmanlı Devlet Teşkilatına Medhal, Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu, 19; Turan, O. (2010). Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, İstanbul: Ötüken, 

305. 
3 Özaydın, A. (2001a). “Karahanlılar“, DİA, 24, 411. 
4 Genç, R. (2002). Karahanlı Devlet Teşkilatı, Ankara: TTK, 183. 



2 
 

buluyordu.5 Bu husus; Büyük Selçuklular, Gazneliler ve Karahanlılar tarihinde ortak 

olarak görülen bir durum olmuştur.6 

Geleneksel Türk yönetim anlayışının bir başka yansıması olan kut anlayışı Türk-İslam 

Devletlerinde bir hakimiyet telakkisi olarak kabul edilmekteydi. Büyük Selçuklular ve 

Karahanlılar’da yönetme hakkının tanrı tarafından idarecilere verildiği işte bu kut 

anlayışı inancı hakimdi.7  

Devlet yönetimine egemen olan anlayış içerisinde bu Türk geleneklerinin yanı sıra 

farklı siyasi kültür çevrelerinin de tesiri söz konusuydu. Gazneliler ve Büyük 

Selçuklular özellikle Fars kültürünün etkisi altındaydılar. Bu kültür, İslam öncesi 

İran’ına da ait olan geleneklerin İslam ile harmanlanması sonucu oluşmuş olup hem 

Gaznelileri hem de Büyük Selçukluları bulundukları coğrafyanın da İran olması 

hasebiyle daha da fazla etkisi altına almıştı.8 

Hükümdarlar için kullanılan sıfatlar konusunda bu devletlerde hem Türk hem de 

İslami kökenli kavramlara rastlanmaktadır. Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da daha 

çok İslami bir unvan olan Sultan tabiri öne çıkmaktadır. Gazneliler, İslam tarihinde ilk 

kez Sultan unvanını kullanan devlet konumundadır.9 Büyük Selçuklular ise 

hükümdarları için en başlarda bey, emîr, melik gibi unvanları kullansa da daha 

sonraları Sultan unvanını kullanmışlardır. Hatta İslam tarihinde tüm hükümdarları için 

Sultan unvanını kullanan ilk devletin Büyük Selçuklular olduğu anlaşılmaktadır.10  

Karahanlılar’da hükümdar unvanları daha çok Türkçe’dir. Bu devletin hükümdarları 

için “beg, ilig, hakan ve han” gibi ifadeler kullanılmıştır. Karahanlı hükümdarları 

ayrıyeten Arapça kökenli lakaplar (Muizzüddevle, Şemsülmülk, Müşeyyidüddevle, 

İzzüddin, Burhânü’l-mülk) ve Türkçe kökenli sıfatlar (arslan, buğra, tonga, tamgaç, 

kara, kadır ve kılıç) da kullanmışlardır. Yine Karahanlılar ve Büyük Selçuklular’da 

hükümdar eşleri için “Terken” unvanının kullanımı bir başka ortak husustur.11 

                                                   
5 Turan, O. a.g.e., 2010, 306. 
6 Yılmaz, S. (2013). “Veliaht“, DİA, 43, 29; Merçil, E., Sevim, A. (2014). Selçuklu Devletleri Tarihi 
Siyaset, Teşkilat ve Kültür, Ankara: TTK, 610-611.  
7 Özaydın, a.g.m., 2001a, 410. 
8 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 24. 
9 Güner, A. (2004). “Melik”, DİA, 29, 52. 
10 Arslan, İ. (2012). “İlk Türk-İslam Devletlerinde Hükümdarlık ve Hakimiyet Sembolleri”, EKEV 

AKADEMİ DERGİSİ, 51 (51), 83. 
11 Özaydın, a.g.m., 2001a, 410. 



3 
 

Hükümet Teşkilatı 

Hükümet Teşkilatında mezkur devletler pek çok konuda yine ortak unsurlara sahiptir. 

Vezirlik makamı, divan teşkilatlanmaları, taşra teşkilatları, hükümdarlık alametleri 

gibi konularda benzerlikler dikkat çekmektedir. Örneğin pek çok hükümdarlık alameti 

bu devletlerde ortaktır. Bunlar arasında; çetr, hutbe okutmak, sikke bastırmak, 

halifeden meşruiyet için menşur almak, taht ve taç sahibi olmak, gaşiye, tevkī, tuğra, 

saray, bayrak, otağ, tuğ, nevbet gibi unsurlar yer almaktadır.12 

Hükümdar çocuklarının yetiştirilmesine yönelik ihdas edilen Atabeylik müessesesi ise 

Büyük Selçuklular’da bulunmasına karşın Karahanlılar ve Gazneliler’de 

görülmemektedir. Ancak Gazneliler’de buna benzer bir işlevin Hâcib tarafından 

yapıldığı da bilinmektedir.13 Yine Karahanlılar ve Büyük Selçuklular’da var olan 

Üstâdüddârlık görevi de Gazneliler’de Vekil-i der denen görevli tarafından icra 

edilmekte idi.14 

Kaynaklardan edindiğimiz izlenime göre hükümet teşkilatlanmasında Karahanlılar, 

idari konularda ve makam isimlerinde Türkçe kökenli daha fazla isme sahiptirler. 

Örneğin Karahanlılar’da mali teşkilatlanmadaki görevlilerin isimleri diğer Türk-İslam 

Devletlerine göre ağırlıklı olarak Türkçe kökenliydi.15 Hükümdarların fermanları için 

Türkçe bir adlandırma olarak yarlık ifadesi kullanılırdı.16  Vezir, Karahanlılar’da yine 

Türkçe bir isim olan Yuğruş adıyla anılıyordu.17 Oysa Gazneli ve Büyük 

Selçuklular’da bu makam sadece vezir olarak geçiyordu. Büyük Selçuklu vezirine özel 

olarak sâhib-i divan-ı saltanat veya hâce-i büzürg da denilirdi18 ki bu isimlendirmeler 

Arapça ve Farsça kökenliydiler. Görüldüğü gibi Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da 

daha önce bahsettiğimiz İran kültür çevresinin de etkisiyle olsa gerek hükümet 

teşkilatında İslam medeniyetine ait isimlendirmeler daha fazla görülmektedir. Buna 

karşın Karahanlılar geçiş döneminin özelliklerini yansıtması başka bir ifadeyle daha 

                                                   
12 Genç, a.g.e., 2002, 78. 
13 Atik, K. (2018). “Türklerdeki Atabeylik Sisteminin Karşılaştırmalı Tarih Açısından 
Değerlendirilmesi”, Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6 (78), 130. 
14 Ayaz, F.Y. (2012). “Üstâdüddâr”, DİA, 42, 395.  
15 Bu görevlilerden Mali Teşkilat hakkında bilgi verilen kısımda bahsedilecektir. 
16 Genç, a.g.e., 2002, 174. 
17 Yusuf Has Hacip. (2008). Kutadgu Bilig, çev., Reşid Rahmeti Arat, İstanbul: Kabalcı, 4069; Özaydın, 

a.g.m., 2001a, 410. 
18 Merçil, E. (2009a). “Selçuklular”, DİA, 36, 390. 



4 
 

erken İslamiyete girmesi hasebiyle ağırlıklı olarak Türkçe isimlendirmeler 

kullanmışlardır. 

Divan teşkilatlarına bakıldığında ise Büyük Selçuklular’da en büyük divanın, Dîvân-ı 

A‘lâ yani Dîvân-ı Vezaret olduğu görülmektedir. Gaznelilerin en büyük divanı ise 

Dîvân-ı Vezaret idi. Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da aynı isimle geçen ortak 

divanlar şunlardı: Dîvân-ı Arz (Ordu divanı), Dîvân-ı İnşâ (Yazışmalara bakan divan), 

Dîvân-ı Berid (Posta işlerine bakan divan) ve Dîvân-ı Müsadere (Müsadere işlerine 

bakan divan). İnşâ divanı Büyük Selçuklular’da tam olarak Dîvân-ı İnşâ ve Tuğra 

olarak, Gazneliler’de ise Dîvân-ı Risalet veya Dîvân-ı Resail olarak 

adlandırılmaktaydı.19 

Bir başka Selçuklu divanı olup maliye ile ilgilenen Dîvân-ı Zimâm ve İstîfâ, 

Gazneliler’de Dîvân-ı İstîfâ olarak geçerken, divanların mali işleyişlerini teftiş eden 

Selçuklular’daki Dîvân-ı İşrâf-ı Memâlik olarak bilinen divan Gazneliler’de Dîvân-ı 

İşrâf ve Vekalet olarak geçmekteydi. Her iki devlette aynı adla bulunan Dîvân-ı Has 

ise sultanların sahip olduğu topraklar ile ilgilenirdi. Selçuklular’da vakıflar ile 

ilgilenen Dîvân-ı Evkaf-ı Memâlik adlı bir divan da bulunmaktaydı. Mali işlere Dîvân-

ı Âb’ın baktığı Gazneliler’de ise ayrıca Dîvân-ı Vekalet de mevcuttu.20 

Karahanlı divanları hakkında ise kaynaklarda yeterli bilgi bulunmamaktadır. Fakat 

bazı görevli isimlerinin varlığı diğer Türk-İslam Devletlerinde gördüğümüz divan 

yapılanmasının burada da var olduğunu düşündürmektedir. Karahanlılar’da, diğer 

mezkur devletlerde gördüğümüz bir divan başkanı olan müstevfî yerine ağıçı yani 

hazinedar, tuğraînin yerine ise bitigci adlı görevlilerin mevcut olması ve ayrıyeten 

ılımga ve diğer devletlerde görülen mühürdara denk düşen tamgacının da bulunması 

bu tarz bir yapılanmanın var olduğunun bir göstergesi olarak kabul edilmektedir.21 

Eşkinci adlı atlı postacıların görülmesi de bir berid teşkilatının mevcut olduğunu 

düşündürmektedir.22 

Mezkur devletlerde taşra yönetimi vilayetlere ayrılmış vaziyetteydi ve çoğunlukla 

hanedan mensupları, gulam kökenli askerler, emîrler ve valiler (şahne) tarafından 

                                                   
19 Merçil, E. (1996). “Gazneliler”, DİA, 13, 482. 
20 Merçil, a.g.m., 2009a, 390.  
21 Özaydın, a.g.m., 2001a, 410. 
22 Genç, a.g.e., 2002, 190. 



5 
 

yönetilmekteydi.23 Taşra yöneticilerinin, çoğunluğu iktâ sisteminden yetişen askeri 

kuvvetleri de bulunmaktaydı.24 

Âmillik ve Şahnelik gibi taşra idaresi makamları Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da 

ortaktı. Âmillik, Gazneliler’de hem devlet memuru hem de mali memurlar için 

kullanılır iken Karahanlılar’da sadece mali memurlar için kullanılmıştır.25 

Eyaletlerin merkezlerinde, başkentlerdeki asıl divanların bir küçük örneği 

bulunmaktaydı.26 Reisler, muhtesipler, kûtvâl/mustahfızlar27 da taşra yapılanması 

içerisinde var olan diğer mansıblardı. Karahanlı taşrasında tıpkı Büyük Selçuklular’da 

olduğu gibi hanedan mensupları, valiler ve ayrıyeten nâibler de yönetici olarak görev 

alırdı.28 

Saray Teşkilatı  

Saray Teşkilatlanmasında da söz konusu devletlerde pek çok görevlinin çoğunlukla 

aynı isimleri taşıyıp benzer görevleri yerine getirmekle sorumlu oldukları 

görülmektedir. Çaşnigir, hânsâlâr, mihmandar, emîr-i silah, emîr-i şikar, ferrâş, 

gulaman-ı has, gulaman-ı saray, nedim, hâcib, alemdar, câmedar gibi pek çok görevli 

esasen Ortaçağ İslam Devletlerinin hemen hepsinde ortak olarak görülen 

görevlilerdi.29  

Zikrettiğimiz gibi pek çok saray görevlisi aynı adlarla bu devletlerde var olmakla 

birlikte bazı mansıbların isimlerinin değişiklik gösterdiği dikkati çekmektedir. 

Örneğin Büyük Selçuklular’daki mihmandarlık görevi Gazneliler’de resuldar olarak 

bilinen kişi tarafından icra edilirdi.30 Yine Büyük Selçuklular’da sultanın av işleri ile 

ilgilenen emîr-i şikarlık makamı Karahanlılar’da kuşçular ya da doğancılar olarak 

bilinen kişilerin uhdesinde idi.31 Saray teşkilatındaki bu gibi isim farklılıklarının daha 

önce de belirttiğimiz gibi Büyük Selçuklu ve Gazneli saraylarının daha çok İran 

                                                   
23 Merçil, a.g.m., 1996, 483; Genç, a.g.e., 2002, 183-185; Kılıç, Ü. (2012). “Vali”, DİA, 42, 493-494. 
24 Turan, O.  a.g.e., 2010, 310. 
25 Erkal, M. (1991). “Âmil”, DİA, 3, 59; Merçil, a.g.m., 1996, 482; Merçil, a.g.m., 2009a, 390;  
26 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 51. 
27 Karahanlılar’da muhtemelen kale kumandanıdır. Bkz. Genç, a.g.e., 2002, 189. 
28 Özaydın, a.g.m., 2001a, 411; Genç, a.g.e., 2002, 183. 
29 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 31-38. 
30 Merçil, E. (2011). Selçuklular’da Saraylar ve Saray Teşkilatı, İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 223. 
31 Merçil, a.g.e., 2011, 127. 



6 
 

an‘anelerine göre biçimlenmesi, Karahanlıların ise daha çok Türk kökenli adetleri 

sürdürmesine bağlı olduğunu hatırlamakta fayda vardır. 

Burada şu husus da belirtilmeden geçilmemelidir ki bu üç Türk-İslam Devletinde de 

gulam kökenli hizmetliler saray kadrolarının temelini oluşturmaktadır. Küçük 

yaşlardan itibaren devlete farklı alanlarda hizmet etmesi için farklı yollarla alınan ve 

ardından eğitimden geçirilen bu zümre yine Ortaçağ İslam dünyasının diğer pek çok 

devletinde mevcut idiler.32 

Askeri Teşkilat  

Askeri teşkilatlanmada da zikrettiğimiz devletlerin aynı geleneğe sahip olduğunu 

görmekteyiz. Hem Türk gelenekleri hem de dönemin İslam medeniyetinin askeri 

teşkilatının genel unsurları bu devletlerde ortak olarak görülmekteydi. Ordu divanının 

varlığı, ismi, uygulamaları, savaşta uygulanan beşli düzen, savaş taktikleri, savaş 

silahları en önemli benzer unsurlar arasındaydı. 

Bahsettiğimiz devletlerin orduları genel olarak şu asli unsurlardan oluşmakta idi: 

Hükümdarlık merkezini korumakla görevli Saray Muhafızları, hükümdara bağlı daimi 

ordu olan Hassa Ordusu, hükümdar haricindeki idarecilerin ve devlet adamlarının 

silahlı güçleri, idare edilen halkın kendi çıkardığı kuvvetler.33  

Savaşçı birliklere bakıldığında dönemin kaidesine uygun olarak süvarilerin bu 

devletlerin ana askeri güçleri olduğu görülmektedir. Daimi ordular ise sarayda bulunan 

maaşlı askerlerdi. Bunlar tamamen gulamlardan oluşuyordu. Farklı etnik kökenlere 

sahip bu askerler devletten maaş alırlar ve sırf bu görev için küçük yaştan itibaren 

yetiştirilirlerdi.34 Daha önce saray teşkilatında da bahsettiğimiz gibi askeri alanda da 

en önemli grubun gulam kökenli olduğunu belirtmek gerekir.  

Karahanlı, Gazneli ve Büyük Selçuklu Devletleri ordularında ağırlıklı olarak Türk 

unsurlara dayanmakla birlikte Türk olmayan grupları da istihdam etmişlerdir ki bunlar 

gulamlar, vasal kuvvetlerin destekleri ve ücretli askerler olmuşlardır. Ayrıca hanedan 

mensubu meliklerin ve emîrlerin de kendilerine ait askeri birlikleri vardı. Bunlar da 

                                                   
32 Terzi, M.Z. (1996). “Gulâm”, DİA, 14, 178. 
33 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 52-56; Merçil, a.g.m., 1996, 483; Genç, a.g.e., 2002, 193. 
34 Özcan, A. (2020).  “Hassa Ordusu”, DİA, EK-1, 541-542. 



7 
 

dolaylı yoldan büyük sultana bağlı olduklarından savaş zamanı merkezi hükümetin 

istekleri çerçevesinde savaşa katılmak mecburiyetindeydiler.35 

Bu devletlerde savaş düzenini artçı kuvvetler, sol kanat, sağ kanat, merkez ve öncü 

birlikler oluşturmaktaydı.36 Bu noktada öncü kuvvetler için Karahanlılar’da Yezek 

teriminin kullanıldığını görürüz ki bu ifade daha sonra Eyyûbîler’e kadar intikal 

etmiştir.37 Bu da Ortaçağ’da Türk askeri geleneğinin devamlılık arz eden hususlara 

sahip olduğunu göstermesi bakımından mühimdir.  

İlk Müslüman Türk Devletlerinde askeriyenin mali işlerine ordu divanları bakardı. Bu 

divana Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da Arz divanı denirdi. Karahanlılar’da ise 

ordu divanı için Ay Bitiği38 ifadesi kullanılırdı ki bu da Türkçe bir isimlendirme olup 

ve Türklerde askeri alanda dahi kayıt tutma geleneğinin var olduğuna işaret 

etmektedir. 

Subaşılık ve çavuşluk gibi makamlar ortak askeri mansıblar arasında idi. Subaşılık, 

hem Büyük Selçuklular39 hem de Karahanlılar’da mevcuttu.40 Selçuklular’ın atası 

Selçuk Bey’in Oğuz Yabgu Devleti’nin subaşılığını yaptığı hatırlanırsa bu görevin 

Türk devlet teşkilatının bir devamı olarak İslami dönemde de devam ettiği görülür. 

Çavuşluk görevi için ise hem Büyük Selçuklular’da hem de Gazneliler’de, serheng ve 

durbaş gibi Farsça tabirler kullanılmıştır.41  

Adlî Teşkilat 

Adlî teşkilat bu devletlerde örfi ve şer’i olarak ikiye ayrılmıştı. Özel ve sivil hukukta 

şer’i hukuk egemen iken örfi hukuk genellikle idare ile ilgili işlere bakan uygulamaları 

içerirdi. Şer’i hukukta davaları kadılar görürdü.42 Örneğin mezâlim divanı uygulaması 

örfi hukuk içerisindeydi. Adalete verilen önem hem Türk geleneğinde hem de İslam 

geleneğinde son derece yüksek idi. Bu divan adeta adaletin son merci gibi çalışan ve 

bizzat hükümdar tarafından yönetilip adaletin dağıtıldığı bir meclis idi.43 Çoğunlukla 

                                                   
35 Genç, a.g.e., 2002, 193-202. 
36 Uzunçarşılı, a.g.e, 1988, 56. 
37 Kuşçu, A.D. (2013). Eyyûbi Devleti Teşkilatı, Ankara: TTK, 339. 
38 Özaydın, a.g.m., 2001a, 411. 
39 Baykara, T. (1985). "Türkiye Selçuklularında İdari Birim ve Bununla İlgili Meseleler", Vakıflar 

Dergisi, (19) 53. 
40 Özaydın, a.g.m., 2001a, 411. 
41 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 37;  Merçil, a.g.e., 2011, 176. 
42 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 20. 
43 Merçil, a.g.m., 1996, 483. 



8 
 

hükümdarlar yönetse de hükümdarların yerlerine vekillerinin de bu divanlara 

başkanlık ettiği bilinmektedir. Örneğin mezâlim divanını Karahanlılar’da hükümdar 

yerine vekil olarak zaman zaman kadılar yönetmiştir.44 Bir Karahanlı hükümdarının 

bu mahkeme tarafından ölüm cezasına çarptırıldığı bilgisi bu müessesenin gücünü 

göstermek bakımından mühimdir.45 

Kādılkudâtlık makamı bu devletlerde yargının en üst temsilcisi olarak 

bulunmaktaydı.46 Özellikle Gazneliler’de her eyalette bir kādılkudât bulunmaktaydı.47 

Büyük Selçuklular’da yine bir başka adlî makam olan emîr-i dâdlık48 ise Gazneliler’de 

emîr-i hareslik adıyla görülmektedir.49 Karahanlılar’da ayrıca Kazaskerlik adı altında 

ordunun davalarına bakan bir yapılanmanın olduğu da bilinmektedir.50 

Mali Teşkilat  

Gazneliler’de ve Büyük Selçuklular’da Dîvân-ı İstîfâ başkanının mali yapılanmanın 

en üst bürokratı olduğu görülmektedir.51 Karahanlılar’da divan teşkilatlanması 

hakkında bilgi sahibi olmasak da mali olarak en üst görevlinin Agıçı olarak anılan kişi 

olduğunu söylemek mümkündür. Agıçının emrinde bitigçiler bulunmaktaydı. 

Tahsildarlara ımga denilmekteydi. Hazine için Karahanlılar’da tavarluk ifadesi 

kullanılırken, devlet hazinelerinin saklandığı yer için agılık tabiri kullanılırdı.52  

Mali yapılanmada, Âmil adı verilen görevlinin bu devletlerde ortak bir unsur olduğunu 

görmekteyiz. Âmil, Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da hem vergi memurları hem de 

devlet memurları için kullanılırken, Karahanlılar’da XIII. yüzyıldan itibaren maliye 

memuru olarak geçmektedir.53 Yukarıda belirttiğimiz Imga ifadesi Karahanlılar’da 

Âmil ile beraber de kullanılmıştır.54  

 

 

                                                   
44 Genç, a.g.e., 2002, 180. 
45 Özaydın, a.g.m., 2001, 411; Kuşçu, a.g.e., 2013, 372-373. 
46 Merçil, a.g.m., 1996, 482; Merçil, a.g.m., 2009a, 391.  
47 Özen, Ş. (2001). “Kādılkudât”, DİA, 24, 80. 
48 Merçil, E. (1995). “Selçuklularda Emîr-i Dâd Müessesesi”, Belleten, 59 (225), 327. 
49 Merçil, a.g.e., 2011, 119. 
50 Genç, a.g.e., 2002, 182. 
51 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 42; Nuhoğlu, G. (1995). Beyhaki Tarihine Göre Gazneliler’de Devlet 

Teşkilatı ve Kültür, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 269.  
52 Genç, a.g.e., 2002, 178. 
53 Erkal, a.g.m., 1991, 59; Merçil, a.g.m., 2009a, 390. 
54 Genç, a.g.e., 2002, 188. 



9 
 

Tezin amacı ve önemi 

Devlet teşkilatlanmaları, devletlerin tarihini anlamada önemli yollardan biridir. Zira 

bu yapılanmalar devletlerin tarihlerine yön veren ana dinamikleri ortaya koymaktadır. 

Örneğin; Devlet kadrolarının nasıl bir yapıya sahip bulunduğu ve devlette hangi siyasi 

geleneğin egemen olduğu, bu devletlerin ve dönemin tarihini anlamada önemli bir yol 

göstericidir. Zira tarih ilmi, tarihi olayları bir neden-sonuç ilişkisi içerisinde açıklamak 

olduğundan devletlerin teşkilatlanma şekillerinin de bu devletlerin tarihi süreç 

içerisindeki siyasi varlıklarını etkileyen unsurlar olduğu bir gerçektir. Bu bakımdan 

teşkilatların incelenmesi bizlere bu devletlerin tarihini okumada farklı pencereler 

açılmasını sağlayabilmektedir. Öte yandan hiçbir devlet teşkilatının tamamen kendine 

has kurumlara ve anlayışa sahip olmadığı da bilinen bir husustur.  

Bu çalışmanın amacı çağdaş iki Türk Devleti olan ve Büyük Selçuklular mirası 

üzerinde ortaya çıkan Türkiye Selçukluları ile Zengîler ve Fatımî Devleti’nden miras 

kalan müesseselere sahip bulunan Eyyûbîler’in Devlet Teşkilatlanmalarının 

karşılaştırılması yolu ile bu devletlerin hangi alanlarda ortak veya farklı unsurlara 

sahip olduklarını ortaya koymaktır. Devlet anlayışı ve teşkilatlanması konusunda bahsi 

geçen iki devletin hem çağdaş olmaları hem de aynı gelenekten gelmeleri hasebiyle 

çeşitli araştırmalarda farklı teşkilatlanma unsurlarının birbirleri ile mukayesesinin 

yapıldığı görülmektedir. Ancak bu araştırmada söz konusu mukayese, devlet 

teşkilatının bütün alanlara teşmil edilerek geniş bir perspektiften ele alınmaya 

çalışılacaktır.  

Tezde Kullanılan Yöntem 

Çalışmada karşılaştırma yöntemi kullanılmıştır. Buna göre, evvela incelediğimiz 

eserlerdeki veriler, konuyla doğrudan veya dolaylı olarak ilgisinin olup olmadığına 

bakılarak süzgeçten geçirilmiştir. Daha sonra her iki devletin teşkilatları hakkında bilgi 

verilmiş, akabinde bu teşkilatlanmadaki benzer ve farklı noktalar üzerinde 

durulmuştur. Bununla birlikte zikrettiğimiz benzerlikler ve farklılıkların bu devletlerin 

hangi siyasi gelenekten mülhem ile oluştuğuna da metin içinde sık sık yer vermeye 

çalışılmıştır.  

Kaynaklar 



10 
 

Çalışmamızda öncelikle ulaşabildiğimiz ana kaynaklardan faydalanma yoluna 

gidilmiştir. Türkiye Selçukluları için yararlandığımız ilk ve en önemli kaynak şüphesiz 

İbn Bibi’nin Türkiye Selçukluları tarihini anlattığı ve Mürsel Öztürk’ün Türkçe’ye 

tercüme ettiği meşhur eseri El-Evâmirü’l-Alâ’iyye Fi’l-Umûri’l-Alâ’iyye olmuştur. Bu 

eser, siyasi tarih eksenli olmak üzere II. Kılıçarslan döneminin sonlarından itibaren 

Türkiye Selçukluları tarihini içermektedir. Bunun dışında Türkiye Selçuklu tarihi 

hakkında bilgi veren bir başka eser olan Kerîmüddin Mahmud-i Aksarayî’nin 

Müsâmeretü'l-ahbâr’ından faydalandık. Bu eser de II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’den 

itibaren Türkiye Selçukluları ile ilgili tafsilatlı bilgi vermektedir. Yine Halil İbrahim 

Gök ve Fahrettin Coşguner tarafından Türkçemize kazandırılan ve Târîh-i Âl-i Selçuk 

adıyla bilinen Anonim Selçukname’den de istifade ettik. Bu eser konumuz olan devlet 

teşkilatı ile ilgili nispeten az bilgi içermektedir. Yine Nizamülmülk’ün Siyasetname 

isimli eserine de yeri geldikçe müracaat ettik.  

Eyyûbîlere bakıldığında ise hem bu devlet hem de Türkiye Selçukluları hakkında 

bilgiler veren Abûl’l-Farac’in Abûl’l-Farac Tarihi olarak bilinen eserinden sıklıkla 

istifade ettik. Diğer taraftan İbn Şeddâd’ın eseri olup Aydın Usta tarafından Türkçe’ye 

çevrilen Kâtibinin Gözünden Sultan Salâhaddîn Eyyûbî / en-Nevâdır es-Sultâniye ve'l-

Mehâsin el-Yûsufiyye eserinden sık olarak faydalandık. Bunun dışında Zafer Ümit 

Kolukısa’nın tez çalışması olan Es-sülûk li-Ma'rifeti Düveli'l-müluk adlı eserin I. cildi 

(Eyyubiler kısmının) çevirisi ve değerlendirilmesi adlı doktora tezinden de Makrîzî’nin 

Eyyûbîler tarihi hakkındaki bilgilerine erişme fırsatı bulduk. Yine İbn Vasıl’ın 

Müferricü'l-Kurub adlı eserinin Melik Âdil ve çocuklarının dönemleri hakkında bilgi 

veren Hülya Çakıroğlu’nun Müferricü'l-kurub fî Ahbâri beni Eyyûb Asru evlâdı 

Selahaddîn ve ehîhi El-Melikü'l-Âdil / Müferricü'l-Kurub'a göre Selahaddîn'in 

çocukları ve kardeşi El-Melikü'l-Âdil Dönemi adlı yüksek lisans tezinden de yer yer 

istifade ettik.  

Araştırma eserler söz konusu olduğunda ise Türkiye Selçukluları’nda Abdülkerim 

Özaydın, Ali Sevim, Erdoğan Merçil, Erkan Göksu, Faruk Sümer, Mehmet Altay 

Köymen, Muharrem Kesik, Nejat Kaymaz, Osman Turan, Salim Koca, Tuncer 

Baykara gibi isimler sık olarak faydalandığımız araştırmacılar olmuştur. Erdoğan 

Merçil, Mehmet Altay Köymen, Muharrem Kesik, Osman Turan, Salim Koca gibi 

isimlerin devlet teşkilatının hemen her alanında bilgi veren araştırma eser ve 



11 
 

makalelerinden sık olarak istifade ettik. Erkan Göksu’dan askeri teşkilatta, Nejat 

Kaymaz’dan hükümet teşkilatında, Erdoğan Merçil’den ise özellikle saray teşkilatında 

sık olarak yararlandık. 

Eyyûbî devlet teşkilatı konusunda en sık faydalandığımız isim Ramazan Şeşen 

olmuştur. Şeşen’in Eyyûbî tarihiyle ilgili birden fazla araştırma eseri devlet teşkilatının 

her kademesi hakkında tafsilatlı bilgiler içermektedir. Daha sonra Ayşe Dudu 

Kuşçu’nun Eyyûbî Devlet Teşkilatı adlı doktora tezini çalışmamızın her kısmında 

kullanma imkanı bulduk. Abdullah Kubat’ın Eyyûbilerde Askerî Teşkilat adlı yüksek 

lisans tezinden de ana kaynaklara dayalı bir çalışma olması sebebiyle istifade ettik. 

Yabancı araştırmacılar olarak ise Lyons, M. C ve Jackson, D.E.P’in Aydın Çavdar’ın 

çevirisi ile Türkçesi’ne eriştiğimiz Selahattin Eyyûbî Din Savaşları Siyaseti eserinden 

ve Pınar Arpaçay’ın Abdul Rahman Azzam’dan çevirdiği Selahaddin Eyyübi adlı 

eserden de Selâhaddin Eyyûbî ve devlet teşkilatı hakkında bilgiler içeren 

kısımlarından faydalandık. 

Zikrettiğimiz isimler dışında Karahanlı, Gazneli, Memlûk gibi Türk İslam 

Devletlerinin teşkilatlanmaları hakkında bilgiler veren Reşat Genç ve Altan Çetin gibi 

araştırmacılarla beraber yine Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler ve sair Türk İslam 

Devletleri hakkında bilgi veren İbrahim Hakkı Uzunçarşılı’nın Osmanlı Devlet 

Teşkilatına Medhal eserine yer yer müracaat ettik. Ayrıca Ortaçağ İslam 

Devletlerindeki saray teşkilatı mensupları hakkında pek çok makalesi bulunan Aydın 

Taneri’nin bu çalışmalarından faydalandık. 

  



12 
 

  



13 
 

2. DEVLET BAŞKANLIĞI 

 

2.1. Veraset Anlayışı 

Bir ülkede başa geçecek hükümdarın bunu hangi usullerle gerçekleştirebileceğine dair 

hususlar veraset anlayışı adı altında incelenmektedir. Ortaçağ’da veraset anlayışı 

idarenin sahibi olan hanedanların benimsemiş olduğu egemenlik anlayışının bir 

sonucu olarak gelişmiştir. 

Türkiye Selçukluları’nda veraset anlayışı ilk Müslüman Türk Devletlerinde olduğu 

gibi belirli bir düzen içerisine oturmamıştı.55 Bunun ana sebeplerinden biri devletin 

benimsediği egemenlik anlayışının iktidara sahip olma hakkını hanedanın tüm erkek 

üyelerine vermesiydi. Mevcut hükümdarın veliaht tayin etmesi teamül haline 

gelmesine rağmen, bu durum çoğu kez hanedan üyeleri arasında vuku bulan 

mücadelelerin önüne geçemiyordu. Nitekim Şahinşah’tan başlayıp I. İzzeddin 

Keykâvus’a kadar süren dönemde iktidara gelen hükümdarların tamamının taht 

mücadelesi vermek zorunda kalması bu veraset anlayışının tezahüründen başka bir şey 

değildir.56 

Türkiye Selçukluları’nda hanedan üyelerinin tahtı elde etmelerindeki yollardan birisi 

kuşkusuz veliaht tayini idi. Baştaki hükümdar, devlette söz sahibi olan emîrlerden 

tayin ettiği veliaht için yeminler alır ve ona biat edilmesini isterdi.57 Mesela Sultan II. 

Kılıçarslan on bir oğlu arasından en küçüğü olan Gıyaseddîn Keyhüsrev’i veliahtı 

olarak belirlemiş ve bunun için devlet ileri gelenlerinden biat almıştır. Her ne kadar 

ağabeyi Rükneddin Süleyman Şah kendisine daha sonra cephe alacak olsa da taht 

Sultan II. Kılıçarslan’ın ölümünden sonra resmen I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’e 

geçmiştir.58 Daha sonra Sultan I. İzzeddin Keykâvus da ölümünden hemen önce tahtın 

yeni sahibinin kardeşi Melik Alâaddin Keykubad olmasını gerektiğini söyleyerek 

veliahtını tayin etmişti.59 

                                                   
55 Mecit, S. (2017). Anadolu Selçukluları Bir Hanedanın Evrimi, çev., Özkan Akpınar, İstanbul: 

İletişim, 133. 
56 Kaymaz, N. (2011). Anadolu Selçuklularının İnhitatında İdare Mekanizmasının Rolü, Ankara: TTK, 

71. 
57 İbn Bibi (El-Hüseyin b. Muhammed b. Ali El- Ca’feri Er-Rugadi). (2020). El-Evâmirü’l-Alâ’iyye 

Fi’l-Umûri’l-Alâ’iyye (Selçuknâme), çev., Mürsel Öztürk, Ankara: TTK, 442-443. 
58 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 40-41. 
59 Anonim Selçuknâme. (2014). Târîh-i Âl-i Selçuk, çev., Halil İbrahim Gök, Fahrettin Coşguner, 

Ankara: Atıf Yayınları, 41; İbnü’l-Esîr. (2016). el-Kâmil fi’t-Tarih, çev., Abdullah Köşe, Ahmet 



14 
 

Veliaht tayini usulünde farklı hususiyetlerin dikkate alındığı görülmektedir. Bunlardan 

biri hanedan üyelerinden yaşça büyük olanın tahta daha fazla layık olduğu 

düşüncesiydi.60 Yaş avantajının bu şekilde tahtın sahibini belirlemesi durumuna dair 

Türkiye Selçuklu tarihinde pek çok örnek bulunmaktadır. Örneğin Sultan III. 

Kılıçarslan’ın altı yaşında tahta oturtulmasından bir süre sonra emîrler, sultanın amcası 

olan I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’i taht için uygun görmüşlerdi. Emîrlerin bu kararı 

almalarındaki muhtemel sebep III. Kılıçarslan’ın küçük yaşta olması idi.61 Sultan I. 

İzzeddin Keykâvus’un hükümdar seçilmesi de devlet içerisindeki ileri gelen emîrlerin 

rızası ile vuku bulmuş ve kardeşi Alâaddin Keykubad’a nazaran en büyük oğul olması 

sebebiyle tercih edilmişti.62 Yine aynı şekilde II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in ölümünden 

sonra üç oğlu arasında en büyük olması nedeniyle II. İzzeddin Keykâvus tahta layık 

görülmüştü.63  

Bu örneklere karşın, yaş olarak büyük olmak her zaman bir avantaj teşkil 

etmeyebiliyor, yetenekleri ve diğer vasıflarıyla bazı taht varisleri daha fazla öne 

çıkabiliyordu.64 Kendisi de Sultan I. Mesud tarafından hem yaş olarak en büyük varis 

olduğu hem de tahta daha çok layık olduğu düşünüldüğü için seçilen Sultan II. 

Kılıçarslan’ın; 11 oğlu arasından yaşı en küçük olmasına rağmen I. Keyhüsrev’i 

veliaht seçme nedeni, onun diğer oğulları gibi kendisine cephe almayıp destek 

vermesiydi.65 Yaş faktörünün göz ardı edildiği bir başka örnek ise II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’le ilgilidir. Sultan I. Alâaddin Keykubad, ölümünden önce yaş olarak en 

büyük oğlu olmamasına karşın oğlu Kılıçarslan için tahtın kendisinden sonraki sahibi 

olacağı konusunda emîrlerden sözler almıştı. Ancak buna rağmen sultanın ölümünden 

sonra emîrlerin istişaresi sonucunda tahta veliaht olarak aday gösterilen Kılıçarslan 

yerine büyük kardeşi II. Gıyaseddîn Keyhüsrev çıkarılmış idi.66  

                                                   
Ağırakça, Beşir Erarsoy, Zülfikar Tüccar, Abdülkerim Özaydın, Yunus Apaydın, İstanbul: Ocak 

Yayıncılık,  Cilt 10, 207. 
60 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 40-41; Kaymaz, a.g.e., 2011, 33.  
61 Aksarayî. (2000). Müsâmeretü'l-ahbâr, çvr., Mürsel Öztürk, Ankara: TTK, 24; Merçil, E. (2002). 
“Türkiye Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 514. 
62 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 141-142; Sümer, F. (2022a). “Keykavus I”, DİA, 25, 351-352.  
63 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 517. 
64 Kaymaz, a.g.e., 2011, 94. 
65 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 40-41; Bayram, a.g.m., 2002, 170; Özaydın, A. (2022). “Kılıcarslan II”, DİA, 

25, 398. 
66 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 446-449; Merçil, a.g.m., 2002, 519.  



15 
 

I. Alâaddin Keykubad’ın veliaht tayini örneğinde görülen bir başka husus ise bazen 

dış etkenlerin de tahta geçecek adayı belirlemede rol oynayabilmesidir. Alâaddin 

Keykubad’ın en büyük oğlu olmamasına rağmen Kılıçarslan’ı veliaht olarak 

göstermesinin nedeni bazı araştırmacılara göre dış politikayla alakalı bir tercihti. Buna 

göre Keykubad, Eyyûbî hanedanına mensup eşinden olan iki çocuğundan biri olan 

Kılıçarslan’ı kendi tahtı için veliaht olarak gösterirken diğer oğlu Rükneddin’i de Şam 

bölgesi için hükümdar adayı göstermiş ve bu kararları ile Selçuklu egemenliğinin 

Eyyûbî sahasına yayılmasını sağlamayı amaçlamıştı.67 

Türkiye Selçukluları’nda görülen veliaht tayinlerinde önemli bir husus da taht 

adaylarının kendi hanedanları dışındaki soy bağlantısının etkin olabilmesiydi. 

Keykubad döneminde bahsettiğimiz üzere sultan, Eyyûbî hanedanının soyundan gelen 

çocuklarını ön plana çıkarmıştı. Yine daha sonraki dönemlerde III. Keyhüsrev’in 

annesinin ‘Gürcü hatun’ olması hasebiyle bir avantaja sahip olduğunu bizzat Aksarayî 

aktarmaktadır.68 Veraset konusunda Türkiye Selçukluları’nda görülen bir başka 

teamül ise istişare usulü idi. Bu usulde devlet içerisinde nüfuzlu olan bir grup devlet 

adamı tahta çıkacak adayı kendi aralarında yaptığı görüşmeler sonucu belirlemektedir. 

Emîrlerin yeni sultanı belirlerken dikkate aldığı farklı hususlar olduğu görülmektedir. 

Bunlar arasında yaş, liyakatin (kişilik ve idarecilik özellikleri) yanı sıra emîrler arası 

hizipleşme gibi etkenler öne çıkmaktadır. Örneğin Sultan I. İzzeddin Keykâvus, daha 

önce belirttiğimiz gibi yaş olarak diğer kardeşlerinden daha büyük olduğu için bu 

istişarelerde tahta layık görülmüştür.69 Keykubad, ağabeyi İzzeddin Keykâvus’un 

ölümünden önce, kendisini işaret etmesinin dışında, kardeşi Melik Celaleddin 

Keyferidun ve amcası Melik Tuğrulşah’a göre daha iyi bir sultan olacağı düşüncesiyle 

de taht için seçilmiştir.70 Yine II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in ölümünden sonra emîrler 

onun üç oğlu arasından seçim yaparken II. İzzeddin Keykâvus’un yaş olarak daha 

büyük olmasını dikkate aldıkları gibi, hükümdarlık için gerekli kabiliyete sahip 

olmasını da göz önünde bulundurarak tahta layık görmüşlerdir. 71 

Türkiye Selçukluları’nda yüksek devlet ricalinin sahip olduğu nüfuzun ve bu gruplar 

arasındaki rekabetin bilhassa XIII. yüzyılda taht mücadelelerine yansıdığını 

                                                   
67 Kaymaz, a.g.e., 2011, 94-95. 
68 Aksarayî, a.g.e., 2000, 28. 
69 Sümer, a.g.m., 2022a, 351-352. 
70 Kaymaz, a.g.e., 2011, 74. 
71 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 517. 



16 
 

görmekteyiz. I. Gıyaseddîn Keyhüsrev ve II. Süleyman Şah arasında yaşanan taht 

mücadelesine İran ve Türk kökenli emîrler arasındaki rekabetin etkisinin olduğu 

bilinmektedir.72 Sonraki dönemlerde I. Keykubad’ın kendilerine karşı cephe almasını 

müteakip bazı emîrlerin sultana tepki olarak henüz Keykubad sağ iken kardeşi 

Celaleddin Keyferidun’u tahta getirme teşebbüsleri de onların iktidarı belirlemedeki 

nüfuzlarını ortaya koymaktadır.73 II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in tahta çıkışının da bu 

emîrler arasında yaşanan gruplaşmalar sonucu gerçekleştiği görülmektedir. Devlet 

içinde nüfuzu olan bazı emîrler, I. Alâaddin Keykubad’ın devlet kadrolarına Harezmli 

grupları sokması sonucu sultana karşı tavır almışlar ve bu nedenle Keykubad’ın veliaht 

olarak gösterdiği Kılıçarslan yerine diğer bir aday olan II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’i 

tahta çıkarmışlardır.74 II. Gıyaseddîn Keyhüsrev ise ölümünden önce oğlu Keykubad’ı 

veliaht ilan etmiş ancak devlet ricali en büyük oğlu II. İzzeddin Keykâvus’u tahta 

çıkarmıştır.75  

Devlet adamlarının destekleri haricinde halkın ilgisine mazhar olmak da taht 

adaylarının önünü açabiliyordu. Özellikle büyük şehirlerin ileri gelen eşrafı76 bu tür 

siyasi olaylarda söz sahibi olmaktaydı.77 Konya halkı, meşru sultan olan I. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’i, ağabeyi II. Süleyman Şah’ın saldırısına karşı yaklaşık bir ay 

savunmuştu.78 Aynı şehir bir süre sonra, bu sefer meşru sultan olan III. Kılıçarslan’ı 

tahttan indirmek isteyen amcası Keyhüsrev’e karşı III. Kılıçarslan’ı desteklemişti.79 

Halk, bu iktidar mücadelelerinde bazen meşru hükümdarların karşısında dahi yer 

alabiliyordu. Örneğin; Ankara halkı, Melik Alâaddin Keykubad’a, bu sırada tahtın 

sahibi olan abisi I. İzzeddin Keykâvus’a karşı mücadelesinde uzun süre destek 

vermişti.80 Halk, emîrlerin taht adaylarını tartıştığı durumlarda söz sahibi 

olabilmekteydi. II. İzzeddin Keykâvus’un tahta geçmesi öncesi devlet erkânı, mevcut 

taht varisleri hakkında değerlendirme yaparken halktan bazı kişilerin de görüşlerini 

                                                   
72 Bayram, a.g.m., 2002, 171. 
73 Kaymaz, a.g.e., 2011, 71-72. 
74 Sevim, A. (2022c). “Keyhüsrev II”, DİA, 25, 348. 
75 Abûl’l-Farac, Gregory (Bar Hebraeus). (1987). Abûl’l-Farac Tarihi, çev., Ömer Rıza Doğrul, Cilt 2, 

Ankara: TTK, 545. 
76 Nizamülmülk, eşrafı saraya girme çıkma yetkisi olan ve kendilerine tam itimat beslenen kişiler olarak 

tarif etmektedir. Bkz. Nizamülmülk. (2006). Siyasetname: (Siyeru'l-mülûk), çvr., Nurettin Bayburtlugil, 

İstanbul: Dergah yayınları, 79. 
77 Mecit, a.g.e., 2017, 170-171. 
78 Aksarayî, a.g.e., 2000, 23-24. 
79 Sevim, A. (2022a). “Kılıcarslan III”, DİA, 25, 403. 
80 Sümer, F. (2022b). “Keykubad I”, DİA, 25, 357. 



17 
 

almıştı.81 Bu şekilde toplumun farklı grupları ile olan olumlu ilişkilerinin bir taht adayı 

için avantaj teşkil etmesine bir başka örnek ise devlet katında saygın bir yeri olan 

ulemânın himaye edilmesiyle görülüyordu. I. Keyhüsrev’in tahta çıkmasında onun 

ulemâ ile arasının iyi olması belirleyici bir sebepti.82  

Türkiye Selçukluları’nda hükümdarlık yapma hakkına sahip bulunan hanedan 

mensuplarının yeri geldiğinde komşu devletlerle irtibata geçerek taht için avantaj 

yakalamak istedikleri de görülmektedir. Sultan II. Kılıçarslan’ın oğlu Malatya hâkimi 

Muizzüddin Kayserşah’ın, babasının ve kardeşlerinin kendisine karşı cephe aldığını 

söyleyip Selâhaddin Eyyûbî’den yardım istemesi;83 I. Gıyaseddîn Keyhüsrev84 ve II. 

İzzeddin Keykâvus’un85 tahttan indirildikten sonra Bizans’a sığınarak destek araması 

bu duruma dair örneklerdendir.  

Türkiye Selçukluları’nda yaşanan iktidar mücadelelerinde görülen bir başka husus ise 

iktidar için mücadele eden isimlerin birbirlerini yok etme girişimlerinin sık 

yaşanmasıdır. Bununla birlikte hanedan üyeleri her zaman kendi iktidarlarına karşı 

tehdit olan akrabalarını yok etme yolunu seçmemişler, çoğunlukla onları hapsetmeyi 

tercih etmişler bazen de onlara hiç dokunmamışlardır. Örnek olarak Sultan I. 

Mesud’un taht için kendisine rakip olabilecek iki kardeşi Arap ve Tuğrulşah’ı 

hapsetme yolunu seçtiği görülmektedir.86 I. İzzeddin Keykâvus ise kardeşi Melik 

Alâaddin Keykubad’ı yendikten sonra onu hapsetmekle yetinmiştir.87 Yine II. İzzeddin 

Keykâvus’un taht için savaştığı kardeşi IV. Kılıçarslan’ı mağlup etmesi sonrası onu 

öldürtmeyip affetmesi de bu duruma bir örnektir.88 Hanedan mensuplarının öldürülme 

hadiseleri ise Sultan I. Mesud, II. Kılıçarslan, II. Gıyaseddîn Keyhüsrev ve III. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev dönemlerinde yaşanmıştır. Sultan I. Mesud, tahtı kendisinden 

devraldığı kardeşi Şahinşah’ı öldürtürken89 II. Kılıçarslan da kardeşi Dolat’ı idam 

etmişti.90 II. Gıyaseddîn Keyhüsrev de tahta geçtikten sonra kendi çocuklarının belirli 

                                                   
81 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 517. 
82 Mecit, a.g.e., 2017, 41. 
83 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 458, 474; İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 10, 60. 
84 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 10, 68; Şahin, K. (2002). “Yükselme Devri Selçuklu-Bizans İlişkileri”, 

Türkler Ansiklopedisi, 6, 622; Sevim, A. (2022b). “Keyhüsrev I”, DİA, 25, 347.  
85 Merçil, a.g.m., 2002, 521-522; Sümer, F, (2022c). “Keykavus II”, DİA, 25, 355-356. 
86 Kesik, M. (2002). “Sultan Melikşah (Şahinşah) ve Sultan I. Mesud Dönemleri”, Türkler 

Ansiklopedisi, 6, 552-553.  
87 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 504-505. 
88 Sümer, a.g.m., 2022c, 354. 
89 Sümer, F. (2004). “Mesud I”, DİA, 29, 339-340. 
90 Özaydın, a.g.m., 2022, 398. 



18 
 

bir yaşa gelmesini beklemiş ve akabinde kardeşleri İzzeddin Kılıçarslan ve Alâaddin 

Keykubad’ı öldürtmüştür.91 Bunların dışında III. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in çocukları, 

merhum sultanın annesi tarafından tahta geçirilmeye çalışılmış, ancak ortadan 

kaldırılmıştır.92 

Taht kavgaları sonucunda, Türkiye Selçukluları’nda görülen fakat dönemin diğer 

Türk-İslam Devletlerinde pek rastlanmayan bir yönetim şekillenmesinin ortaya çıktığı 

görülmektedir. Egemenlik anlayışının bir sonucu olarak ortaya çıkan bu taht kavgaları 

nedeniyle zaman zaman Selçuklular’da devlet, müşterek hükümdarlar tarafından idare 

edilmiştir. Sultan II. Kılıçarslan’a karşı oğlu Melikşah’ın başarılı mücadelesi93 sonrası 

kaynakların bu baba-oğul ikilisinden müşterek sultan olarak bahsettiği 

görülmektedir.94 II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in ölümünden sonra yaşanan taht 

mücadelelerinde ise onun üç oğlunun aynı anda Sultan olarak ilan edilip müşterek bir 

şekilde hüküm sürmesi de bu duruma örnektir.95  

Eyyûbîler’de var olan veraset usulü de Selçuklular’a benzer olarak ülke topraklarının 

hanedanın ortak malı sayılması ilkesi sonucunda gelişmiştir. Bu kaide gereği ilk 

hükümdar olan Selâhaddin Eyyûbî ülkesinin topraklarını ailesine taksim etmiştir.96 

Ancak bu ortak noktaya rağmen Eyyûbî veraset anlayışının, Türkiye Selçukluları’na 

nispetle daha sistemli bir gelişme gösterdiğini söylemek mümkündür. Bunun nedeni: 

Eyyûbî sultanlarının, Selçuklu sultanlarının tersine olarak hükümdarlık dönemlerinde 

veliaht tayin etmesinin yerleşmiş bir gelenek olmasıydı. Meşru hükümdarın sağlığında 

veliaht olarak tercih edilen hanedan üyesi, kadı tarafından verilen bir belge alırdı. Bu 

belge veliahtlık statüsünün resmi göstergesiydi. Belgenin nüshaları devlet tarafından 

saklanır ve bir tanesi de atabeylik makamında bulunan kişiye verilirdi. 97 Veliaht 

belirlenmesinde Mısır nâibi bulunan hanedan üyesinin de özel bir konumu vardı. Zira 

Selâhaddin Eyyûbî sonrası dönemde bu makamda bulunanlar direkt olarak büyük 

                                                   
91 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 455-456. 
92 Sümer, F. (2009). “Anadolu Selçukluları”, DİA, 36, 383. 
93 Anonim Selçuknâme, 2014, 38. 
94 Turan, O. (2002). “Selçuklu Sultanı II. Kılıç Arslan”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 574. 
95 Sümer, a.g.m., 2009, 382. 
96 Kuşçu, a.g.e., 2013, 190; Kolukısa, Z.Ü. (2022). Es-sülûk li-Ma’rifeti Düveli’l-müluk adlı eserin I. 

cildi (Eyyubiler kısmının) çevirisi ve değerlendirilmesi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 90. 
97 Kuşçu, a.g.e., 2013, 189. 



19 
 

sultanın veliahtları oluyordu.98 Eyyûbî veliahtı bir törenle ilan edilirdi. Makrîzî’de 

Melik Kâmil’in oğlu Sâlih’i veliaht ilan etmesi şöyle anlatılır:  

“Veliahtı olarak (Mısır’da) oğlu el-Melik es-Sâlih Necmeddin Eyyûb’u 

atadı ve onu hükümdarlık nişaneleriyle atına bindirdi. Es-Sâlih atına binip 

Kahire sokaklarından geçti. Onun huzurunda gaşiye sırayla emirler 

tarafından taşındı. El-Kâmil onu Vezaret Köşkü’ne yerleştirdi”.99 

 

Eyyûbîler’de de hükümdarın kendi sağlığında veliaht belirlemesi ilkesine karşın 

Selçuklular’a benzer olarak tahtın diğer varisleri sultanlık için hak iddia etmekten geri 

durmuyorlardı. Bu durum Selâhaddin Eyyûbî’nin ölümünden itibaren devletin 

yıkılışına kadar sürmüştür.100 Nitekim Selâhaddin’in, ölümünden sonra büyük sultan 

olması için veliaht belirlediği oğlu Melik Efdal’a, diğer hanedan üyeleri Melik Âdil ve 

Melik Azîz karşı çıkmıştır. Neticede mücadelelerinin başarıya ulaşmasından sonra 

1196 tarihinde Melik Azîz büyük sultan ilan edilmiştir.101 Melik Azîz’in 1198’de 

ölümünden sonra ise Melik Efdal ve amcası Melik Âdil taraftarları arasında taht 

kavgası yaşanmış ve 1200 tarihinde Melik Âdil, büyük sultan olmuştur.102
 Âdil’in tahtı 

ele geçirip Mısır’a girerken “hüküm miras kalanın değil galip olanındır” dediği 

bilinmektedir.103 Yine kudretli Eyyûbî hükümdarlarından olan Melik Sâlih’in de 

kuvvet zoruyla tahta çıktığı görülecektir.104 Eyyûbî Devleti bünyesinde yer alan 

emîrler, tahta çıkacak adayı belirlemede söz sahibi olabilmekteydiler.105 Örneğin 

Melik Kâmil’in 1238’deki ölümünün ardından emîrler onun yerine tahta II. Âdil’i 

uygun görmüştü. Ancak bu dönemde farklı meliklerin taraflarını tutan çok sayıda emîr 

olması nedeniyle emîrler arasında hizipleşmeler mevcuttu. Bu sebeple yaşanan iç 

mücadeleden sonra taht 1240’ta II. Âdil’den kardeşi es-Sâlih Necmeddin’e 

geçmiştir.106 II. Âdil’in hükümdarlık âdetlerinin tersine olarak hazineyi israf etmesi, 

devlet adamları ve memurlarına haksız davranışlarda bulunması gibi etkenlerin de 

                                                   
98 Kuşçu, a.g.e., 2013, 186-191. 
99 Kolukısa, a.g.e., 2022, 279. 
100 Kuşçu, a.g.e., 2013, 190. 
101 Şeşen, R. (1995a). “Eyyûbîler”, DİA, 12, 21-22. 
102 Şeşen, a.g.m., 1995a, 22. 
103 Kadro, N. (2020). “Selahaddin Eyyûbi’nin Oğulları Efdal Ali ve Aziz Osman Dönemi”, Eyyûbiler: 

Siyasi Tarih, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 199. 
104 Aytaç, B. (2020). “İbn Vâsıl’a Göre Eyyûbîlerde Tahta Çıkış Yöntemleri (Türk Devlet Anlayışı 

Çerçevesinde Bir Değerlendirme)”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 38 (66), 164-165. 
105 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 471, 490. 
106 Kuşçu, a.g.e., 2013, 192; Bozkurt, A. (2020). “Salih Necmeddin Eyyûb Dönemi (637-647/1240-

1250)”, Eyyûbi Siyasi Tarihi, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 324-325.  



20 
 

yüksek nüfuzlu emîrlerin ondan uzaklaşmasına sebep olduğu anlaşılmaktadır.107 Bu 

noktada Eyyûbî emîrlerinin de hükümdar seçimlerinde bu gibi hükümdarlık vasıflarına 

önem verdiği açıktır. Eyyûbî emîrleri yeri geldiğinde mevcut hükümdarın veliaht 

olarak gösterdiği adaya dahi karşı çıkabiliyorlardı. Örneğin kurucu hükümdar olan 

Selâhaddin Eyyûbî, vefatından önce emîrlerinden veliaht olması hususunda oğlu Efdal 

için söz almaya çalışmış, ancak buna birçok emîr karşı çıkmıştı.108 Yine Melik Azîz 

kendisinden sonrası için veliaht olarak oğlu Nâsırüddin Muhammed’i belirlemiş ancak 

ölümüyle beraber Salahiyye grubu Melik Âdil’i sultan olarak görmek isterken 

Esediyye grubu da Melik Efdal’i iktidarda söz sahibi olması için Mısır’a davet 

etmişti.109 Melik Kâmil’in ölümünden sonra da emîrler Kerek hakimi Nâsır Selâhaddin 

Dâvûd, Kâmil’in en küçük oğlu Ebu Bekir (Adil) ve I. Âdil’in torunu olan Yunus b. 

Şemseddin Mevdud arasında kararsız kalarak üçe bölünmüşlerdi.110  

Eyyûbî iktidarını belirleyen bazı hususlar da Selçuklularla ortaktı. Sultan adaylarının 

kişilik özellikleri bir etken olabiliyordu. Örneğin Melik Azîz’in meşru sultan olan 

Melik Efdal’e karşı tercih edilmesinin sebebi Efdal’in babası döneminden kalan 

ümeraya saygısızlık yaparak onları uzaklaştırması ve sefahata aşırı düşkün bir 

karaktere sahip olmasıydı.  Melik Azîz ise zayıf iradeli Efdal’in tersine cesur ve yiğit 

bir portre çiziyordu.111 Benzer şekilde Melik II. Âdil de sefahata fazla düşkün, 

hazineye boşa harcayan ve babasının önemli devlet ricalini idareden uzaklaştıran bir 

hükümdar olurken yerlerine ülke hazinesini çarçur eden memlüklere mansıblar 

vermesinin akabinde tahtını kaybedecekti.112 Yaş da Eyyûbîler’de, Selçuklular’daki 

gibi tahta geçmede bir avantaj ya da dezavantaj olabiliyordu. Melik Azîz’in ardından 

oğlu Nâsırüddin Muhammed’i istemeyen emîrler onun yaşının küçüklüğü bir sebeb 

olarak ileri sürüyorlardı.113 II. Âdil ile Melik Sâlih Necmeddin arasındaki taht 

mücadelesinde ise Melik Sâlih’in yaş olarak daha büyük olması askerlerin ona daha 

fazla itibar etmesi için önemli bir sebepti.114  

                                                   
107 Kolukısa, a.g.e., 2022, 318. 
108 Azzam, A. (2015). Selahaddin Eyyübi, çev., Pınar Arpaçay, İstanbul: Alfa Yayınları, 213. 
109 Kadro, a.g.m, 2020, 194-195.   
110 Chickhou, R. (2020). “II. Melik Âdil Dönemi (635-637/1238-1240)”, Eyyûbîler: Siyasi Tarih, ed. 

Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 278. 
111 Kadro, a.g.m., 2020, 180-181. 
112 Chickhou, a.g.m., 2020, 278. 
113 Kadro, a.g.m., 2020, 195. 
114 Chickhou, a.g.m., 2020, 291. 



21 
 

Eyyûbîler’in siyasi tarihinde yaşanan taht değişimi dönemlerinde, Türkiye 

Selçukluları'yla farklılık gösteren önemli bir husus bulunmaktadır. Eyyûbî soyluları 

Selçuklu mevkidaşlarının aksine yakınlarına karşı sert davranmamış, galip tarafın 

mağlup tarafa ölüm cezası vermesi pek görülmemiştir.115 Zira Eyyûbî tarihinde bir 

hanedan üyesinin ölüm cezasına çarptırılmasına tek örnek 1246’da II. Âdil’in 

boğdurularak öldürülmesi olayıdır.116 Ayrıca bu olay gerçekleştiğinde II. Âdil, 

yaklaşık altı yıl önce tahttan indirilmiş durumdaydı. 

Türkiye Selçukluları’nda olduğu gibi Eyyûbî taht kavgalarında da dış siyasi güçler bu 

mücadelelere dahil olabiliyor, bazı taht adayları komşu devletler ile irtibata geçmeyi 

tercih edebiliyorlardı. Selâhaddin Eyyûbî’nin oğlu Melik Efdal Ali, taht 

mücadelesinde güç kaybettikten sonra son çare olarak Selçuklu Sultanı II. Süleyman 

Şah’a tâbi olarak konumunu güçlendirmişti.117 Yine Eyyûbî devlet yapılanmasında 

hem ulemânın hem de halkın taht sahibinin belirlenmesinde etkili olduğu 

görülmektedir.118 Örneğin; Selâhaddin Eyyûbî’nin, oğlu Efdal’i büyük sultan olarak 

veliaht göstermesindeki nedenlerden biri muhtemelen onun halktan gördüğü teveccüh 

idi.119 

Yukarıda verilen örneklerden hareketle veliaht ilan edilme, emîrlerin tahtı 

belirlemedeki nüfuzu, büyük evlat olma, halkın ve ulemânın desteğini kazanma ve bir 

başka siyasi güçten yardım arama gibi unsurların her iki devletin de veraset anlayışında 

ortak hususlar olarak öne çıktığını söylemek mümkündür. Bununla beraber farklı 

noktalar olarak; Selçuklular’da veliaht tayini meselesinin sultanın inisiyatifine 

bırakılmasına karşın Eyyûbîler’de bu işin yerleşmiş bir gelenek olarak görülmesi, 

Selçuklular’da taht mücadelelerinde hanedan üyelerinin sıklıkla idam edilmelerine 

karşın Eyyûbîler’de bu durumun çok nadir gözükmesi ve Selçuklular’da zaman zaman 

müşterek hükümdarlık yönetiminin söz konusu olması gibi hususları söyleyebiliriz. 

 

                                                   
115 Şeşen, R. (2018a). Eyyûbîler (1169-1260), Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 162. 
116 Şeşen, a.g.m., 1995a, 23; Kolukısa, a.g.e., 2022, 376.  
117 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 475; İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 10, 55; Kaya, S. (2010). 

“Süleyman Şah II”, DİA, 38, 107. Melik Efdal, sonraları I. Keyhüsrev ile I. Keykâvus’a da hutbe 

okutarak tâbi olacaktı. Bkz. Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2,  486-487, 501; Kolukısa, a.g.e., 2022, 

244.  
118 Şeşen, R. (1987). Salâhaddîn Eyyûbî ve Devlet, İstanbul: Çağ Yayınları, 206. 
119 Kuşçu, a.g.e., 2013, 191. 



22 
 

2.2. Hükümdarlık Vasıfları 

Tarihin her döneminde olduğu gibi Ortaçağ İslam dünyasında da devleti yönetecek 

olan hükümdarlar için çeşitli vasıflar aranmıştır. Türk-İslam geleneğine sahip bir 

devletin idarecileri olmaları hasebiyle hem Türkiye Selçuklu Devleti hem de Eyyûbî 

Devleti hükümdarlarının tahta çıkmalarını ve aynı zamanda tahtta kalmalarını 

sağlayan idarecilik vasıflarını da bu geleneklere ait unsurlar oluşturmuştur. 

Türkiye Selçuklu sultanlarında hükümdarlık için aranan vasıflardan ilki, devletin bir 

hanedan tarafından yönetilmesi hasebiyle hükümdarın Selçuklu soyundan olması 

gerekliliğiydi. Bu kural eğer yok sayılmaya çalışılırsa meşru olmayan bir durum oluşur 

ve devlette söz sahibi olan gruplar da bu kişilerin iktidarını engellemeye çalışırdı. 

Cimri vakası, bu durumun önemli örnekleri arasında yer almaktadır. II. İzzeddin 

Keykâvus’un oğlu olduğu iddiasıyla 1277’de Selçuklu tahtına çıkartılan ve Cimri 

lakabıyla anılıp Selçuklu soyundan geldiği iddia edilen Alâaddin Siyavuş adlı kişinin 

Sultan ilan edilmesine karşın meşru kabul edilmemesi, onun soyunun kesin olarak 

Selçuklular'a ait olduğundan emin olunmaması sebebiyle olmuştur.120 Bilhassa II. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev devrinde güçlü bir devlet adamı olarak öne çıkan Sâdeddin 

Köpek’in Sultan olabilmek için kendi soyunu Selçuklular’a bağlama çabası içine 

girmesi;121 Pervâne Muineddin’in nüfuzunu güçlendirmek için II. Keyhüsrev’in dul 

eşi Gürcü Hatun ile evlenerek soyunu Selçuklular’a bağlamaya çalışarak gücünü 

arttırmak istemesi122 ve bir başka Selçuklu veziri olan Şemseddin İsfahani’nin de 

Sultan II. Keyhüsrev öldükten sonra onun annesi ile evlenerek konumunu 

güçlendirmeye çalışması123 da Türkiye Selçukluları’nda hükümdarlığın ilk şartının 

Selçuklu soyundan gelmek olduğuna işaret eden kayda değer örnekler olarak göze 

çarpmaktadır. 

Eyyûbî sultanlarında hükümdarlık için aranan ilk şart da kuşkusuz Eyyûbî hanedanının 

bir üyesi olmak idi. Eyyûbî Devleti’nin Mısır, Suriye, Irak, Anadolu ve Arap 

Yarımadası gibi farklı coğrafyalarda hüküm sürmesine karşın hiçbir kolunda bu 

                                                   
120 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 636-637; Merçil, a.g.m., 2002, 524-525.  
121 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 458. 
122 Aktaş, Y. (2015). “Anadolu Selçuklu Sultanı III. Gıyaseddin Keyhüsrev ve Saltanatının İlk Yılları”, 

Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 55, 203. 
123 Kaymaz, a.g.e., 2011, 130. 



23 
 

hanedandan olmayan bir kimsenin sultan veya melik olmaması bu durumu teyit eder 

niteliktedir. 

Hükümdarlarda aranan bir başka vasıf, bu makamın bir sorumluluk olarak getirdiği 

idari ve askeri becerilere sahip olmaktı. Bazı sultanların bu becerilerden yoksun 

olmasının Selçuklu Devleti’ni felaketlere sürüklediği malumdur. Basiretsiz 

davranışları ile belki de devletin yıkılmasına giden yolu açan II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’in siyasi hayatı, bu idari yeteneksizliğin ne gibi sonuçlara yol açtığını 

gösteren önemli bir örnektir.124 Yine II. Keyhüsrev’in oğlu II. İzzeddin Keykâvus da 

iktidarı döneminde devlet işleri ile fazla ilgilenmemesi, sefahatçi bir sultan olması, 

halk ile arasına mesafe koyması, yüksek devlet görevlilerine saygıda kusur etmesi gibi 

nedenlerle halkın gözünden düşmüştü.125 Bu gibi nedenlerle Selçuklu hanedan üyeleri 

iktidardaki tutumlarından dolayı sık sık eleştirildikleri için küçük yaşlardan itibaren 

askeri ve idari konularda kendilerini geliştirmeleri için özel olarak eğitilirdi.126 Her 

şehzadenin yetişmesinden sorumlu olan bir lalası vardı.127 Sultan adayları ergenlik 

çağında iken ata binme ve silah kullanma gibi becerileri geliştirmeleri için 

eğitiliyorlardı.128 Aynı şekilde hükümdar bulunan babaları tarafından devletin farklı 

bölgelerine idareci olarak yollanarak tecrübe kazanmaları sağlanıyordu. Bu genç 

meliklerin yanına sultanlar tarafından ‘Atabey’ unvanı ile tecrübeli emîrler 

atanıyordu.129 

Selçuklu mevkidaşlarına benzer olarak Eyyûbî hükümdarları da idari ve askeri açıdan 

belirli düzeyde hasletlere sahip olmak zorundaydılar. Selâhaddin Eyyûbî’nin, Zengîler 

Devleti’nin sarayında yetişirken idari ve askeri konularda eğitimden geçtiği 

bilinmektedir.130 Selâhaddin, birçok devlet geleneği gibi eğitiminde gördüğü bu 

yetişme adabını da kendi oğullarına uygulamıştır. Eyyûbî taht varislerinin bu ana 

eğitimleri dışında idari olarak tecrübe kazanmasının bir yolu da devletin iktâ sistemi 

ile yönetilmesi hasebiyle ülkenin farklı bölgelerine idareci olarak atanmalarıyla 

gerçekleşmekteydi. Örneğin Melik Sâlih, oğlu Turanşah’ı doğu sınırlarının 

                                                   
124 Sevim, a.g.m., 2022c, 350. 
125 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 577; Merçil, a.g.m., 2002, 521-522.  
126 Kesik, M. (2017). At Üstünde Selçuklular Türkiye Selçukluları’nda Ordu ve Savaş, İstanbul: Timaş 

Yayınları, 25. 
127 Aksarayî, a.g.e., 2000, 30. 
128 Aktaş, a.g.m., 2015, 203-204; Sevim, A. (2022d). “Keyhüsrev III”, DİA, 25, 350.  
129 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 363. 
130 Şeşen, R. (1995b). “Selahaddin-i Eyyûbi”, DİA, 36, 337. 



24 
 

güvenliğinden sorumlu tutmuş, uç bölgelerinde görevlendirmiştir. Turanşah ayrıca 

Musul Zengîleri ve Türkiye Selçukluları’na karşı olan savaşlarda da birliklere 

komutanlık yapmıştır. 131  

Selçuklu sultanlarının bir İslam devletini yönetmeleri hasebiyle dini konularda bilgili 

ve dine hürmet eden kimseler olmaları gerekmekteydi. Sultanlar zaman zaman dini 

konularda gevşek davrandıkları için daha önce de belirttiğimiz üzere devlet nezdinde 

nüfuzu bulunan saygın ulemâdan ve halktan eleştiriler alabiliyordu. Bu nedenlerle 

hükümdarlar iyi bir dini eğitim alarak yetişirlerdi. Örneğin İbn Bibi’de geçen bir 

kayıtta; Pervâne Muineddin Süleyman, tahta henüz küçük yaşta geçen III. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’i belirli bir yaşa geldikten sonra dini eğitim alması için ‘üstadü’s-saltana’ 

unvanlı Kadı Yenbui’ye teslim ederek yetiştirilmesini istemiştir. Genç sultan için 

musahip ve muhafız da görevlendirilmişti. Kadı Yenbui’nin ardından ise 

“Üstâdüddâr” lakaplı Emîr Şemseddin İsfahani, çocuk sultanın eğitimini 

üstlenecekti.132 Bu noktada, dini kurallara pek riayet etmeyen bazı Selçuklu 

hükümdarlarının olduğunu söylemek mümkünse de genel olarak sultanların İslam 

dininin gerekliliklerine uydukları, hayır işlerine önem verdikleri, namaz kılmak ve 

oruç tutmak gibi dini ibadetleri de yerine getirdikleri bilinmektedir.133  

Eyyûbî hükümdarlarının da sahip olması gereken hasletler arasında dini eğitim almış 

ve dinin gerektirdiği sorumluluklara sahip olan kişiler olmaları gerektiği düşüncesi 

bulunmaktaydı. Devletin kurucusu olan Selâhaddin Eyyûbî, her ne kadar bir hükümdar 

çocuğu olarak büyümese de dini eğitim alarak yetişmişti. Selâhaddin’in sultan iken 

dini nitelikte eserler okuduğu ve bunları çocuklarına da okutarak dini eğitimlerini 

aksatmadığı bilinmektedir.134 Keza başta Selâhaddin döneminden itibaren görülmek 

üzere; Eyyûbî hükümdarlarının yanında ulemâ kökenli çok fazla ismin bulunması hatta 

bunların istişare meclislerine dahi katılması, bu hükümdarların dine gösterdikleri saygı 

konusunda olumlu bir fikir vermektedir.135 Yine Selâhaddin’in kardeşi Melik Âdil de 

ibadetlerini yerine getiren ve ulemâya saygı besleyen bir hükümdar olmuştur.136
 Melik 

                                                   
131 Oflaz, A. (2020). “Melik Muazzam Turanşah Dönemi (647-648/1249-1250)”, Eyyûbiler: Siyasi 
Tarih, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 361-362. 
132 Aksarayî, a.g.e., 2000, 66; Aktaş, a.g.m., 2015, 203.  
133 Aksarayî, a.g.e., 2000, 67; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 250.  
134 Bâhaeddîn İbn Şeddâd. (2021). Kâtibinin gözünden Sultan Salâhaddîn Eyyûbî / en-Nevâdır es-

Sultâniye ve”l-Mehâsin el-Yûsufiyye, çev., Aydın Usta, İstanbul: Yeditepe Yayınları, 20. 
135 Şeşen, a.g.e., 1987, 206; Kuşçu, a.g.e., 2013, 195; Azzam, a.g.e., 2015, 213.  
136 Kolukısa, a.g.e., 2022, 236. 



25 
 

Kâmil’in de sünnet ve hadisleri öğrenmeye gayret ettiği bilinmektedir.137 Melik 

Turanşah ise edebi ilimlere son derece hakim olup bu özelliği nedeniyle dedesi Melik 

Kâmil tarafından çok seviliyordu.138  

Hem İslam hem de Türk devlet anlayışı geleneğinden gelen, erdemli bir insan olmanın 

gerektirdiği ahlaki kişilik özelliklerine sahip olmak gerek Selçuklu gerekse Eyyûbî 

sultanlarında aranan özellikler arasındaydı. Adil, merhametli ve cömert olma gibi 

meziyetler bu devrin methedilen özellikleri arasındaydı. Selçuklu hükümdarları 

bilhassa tahta geçtikleri zaman cömertliklerini devlet erkânına hediyeler vererek, 

bazen de hapisteki insanları affederek göstermekteydi.139 Eyyûbî sultanları da bu tür 

uygulamalara önem vermekteydi. Eyyûbîler’de bilhassa Selâhaddin Eyyûbî’nin bu 

manada müstesna bir yeri teşkil ettiği görülmektedir. Onun son derece adil, merhametli 

ve cömert olduğu tarihi kaynaklar tarafından kaydedilmiştir.140 Selâhaddin’in, 

ziyaretine gelen fakirleri ve edipleri ödüllendirdiği,141 hem idarede hem de askeriyede 

sık sık devlete yararı dokunmuş kişilerin makamlarını yükseltip iktâlar verdiği 

bilinmektedir.142 

2.3. Hükümdarlık Alametleri 

Hükümdarlık alametleri, iktidarı elinde bulunduran devlet yöneticilerinin meşruiyetini 

ortaya koyan göstergelerdir. Bu alamet unsurları, Ortaçağ Türk-İslam dünyasına 

yönelik olarak yapılan araştırmalarda genellikle maddi ve manevi alametler olarak iki 

başlık altında tasnif edilmiştir. Bununla beraber pek çok Ortaçağ Türk-İslam 

Devletinde olduğu gibi bu geleneği temsil eden Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de 

de bu hükümdarlık alametlerinin önemli ölçüde benzer unsurlardan oluştuğu 

görülmektedir.  

2.3.1. Çetr 

Maddi hükümdarlık alametlerine bakıldığında öne çıkan unsurlardan birinin çetr 

olduğu görülmektedir. Hükümdarın güneş ve yağmura karşı korunmasını amaçlayan 

                                                   
137 Aydın, H. (2020). “Melik Kâmil Dönemi (615-635/1218-1238)”, Eyyûbî Siyasi Tarihi, ed. Ziya 
Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 272. 
138 Oflaz, a.g.m., 2020, 370. 
139 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 148. Nizamülmülk’e göre iyi bir İslam hükümdarı şefkatli ve emri 

altındakilerle iyi geçinen bir karakterde olmalıydı. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 173. 
140 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 588; Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 27, 51. 
141 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 187. 
142 Azzam, a.g.e., 2015, 117. 



26 
 

ve şemsiye şeklinde olan bu nesne, çetrdâr denen görevli tarafından hükümdarın 

başının üstüne tutulurdu.143  Selçuklular ve Eyyûbîler’de çetrin, Abbasi halifeleri 

tarafından bu hükümdarlara gönderilen alametler arasında yer aldığı görülmektedir.144 

Türkiye Selçuklu sultanlarının çetrlerinin devletin benimsediği renk olması hasebiyle 

kırmızı olduğu düşünülmektedir.145 Çetrin savaş alanında kullanımı da önemliydi. Zira 

çetrin hükümdarı temsil etmesi nedeniyle savaşta kaybolması veya görünmemesi ordu 

için olumsuz gelişmelerin habercisiydi. Selçuklu Sultanı II. Süleyman Şah’ın 

Gürcistan seferinde görüldüğü üzere, böyle bir durum askerler tarafından hükümdarın 

zarar gördüğü şeklinde algılanır, ordunun paniğe kapılmasına hatta savaşın 

kaybedilmesine bile yol açabilirdi.146 Eyyûbîler’de de mevcut olan ve sarı renkte olan 

çetr, kubbe ya da muzella olarak da adlandırılmaktaydı.147 Çetr, yalnızca savaş 

zamanında değil, özel merasimlerde ve hükümdar alayıyla hareket halindeyken de 

kullanılıyordu.148  

2.3.2. Nevbet Vurma 

Türklerde İslam öncesi dönemden kalan bir gelenek olan nevbet çaldırma âdetinin hem 

Türkiye Selçukluları’nda149 hem de Eyyûbîler’de150 bir hükümdarlık alameti olduğu 

görülmektedir. Bu uygulama nevbet takımı tarafından günde beş kez yerine getirilirdi. 

Ancak hükümdarın arzusuyla günde beşten fazla da çalınabilirdi. Örneğin 

Eyyûbîler’de hükümdarın bir emri veya duyurusu yapılmadan önce de nevbet 

çalınırdı.151 Bu âdet hükümdarın sadece sarayının değil, çadırının önünde de yerine 

getirilirdi.152 Sultanların beş kez nevbet çaldırma hakkı olmasına karşın hükümdarın 

tâbileri veya diğer hanedan mensupları üç kez nevbet çaldırabiliyordu. Selâhaddin 

Eyyûbî Mısır’da Fâtımî veziri iken Nûreddin Zengî’nin tâbisi olduğu için nevbeti üç 

kez çaldırmıştı.153  

                                                   
143 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 104.  
144 Aksarayî, a.g.e., 2000, 24. 
145 Koca, S. (1995). “Türkiye Selçuklu Sultanı I. İzzeddin Keykâvus’un Aldığı ve Kullandığı Hakimiyet 

Sembolleri”, Belleten, 59 (224), 67. 
146 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 103. 
147 Kuşçu, a.g.e., 2013, 208. 
148 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 279. 
149 Aksarayî, a.g.e., 2000, 55, 101.  
150 Kuşçu, a.g.e., 2013, 212. 
151 Kubat, A. (2020). Eyyûbilerde Askerî Teşkilat, Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 154. 
152 Koca, a.g.m., 1995, 68. 
153 Kuşçu, a.g.e., 2013, 212. 



27 
 

2.3.3. Davul ve Boru 

Nevbet takımının içinde bulunan davul, borazan, ney gibi aletler hükümdarlık 

alametleri arasında yer almaktadır.154 Selçuklu sultanları sefere çıkarken, sefer 

sırasında ve zafer müjdesi verirken davulu kullanırdı.155 Ayrıca Halifelikten gelen 

elçiler çetr ile beraber davullarla karşılanırdı.156 Dönemin Abbasi halifesinin I. 

Alâaddin Keykubad’a yolladığı alametler arasında bir davul çomağının bulunduğuna 

ve III. Alâaddin Keykubad’ın Osman Gazi’ye gönderdiği alametler arasında bir 

davulun yer aldığına dair kayıtlar157 davulun hükümdarın iktidarını temsil ettiğini 

göstermektedir. Eyyûbîler’de nevbet görevini ifa etmekle görevli mehter grubu 

seferlerde de görev almaktaydı. Eyyûbî sultanlarının seferlerde ikamet ettiği 

çadırlarının yakınlarında içinde davul, zil ve boru çalmakla görevli bu işi yapan 

askerlerin bulunduğu ayrı bir çadır bulunurdu.158 Eyyûbî sultanlarından Melik Âdil’in 

Mısır’daki törenlerinde kös ve boru çalınıyordu.159  

2.3.4. Saray 

Türkiye Selçukluları’nda; bargâh, dergâh ve devlethane gibi farklı kavramlarla 

anılan160 saraylar, maddi birer hükümdarlık alametiydi. Selçuklular’da başta başkent 

Konya olmak üzere Kayseri, Antalya, Aksaray ve Alanya gibi yerlerde sultanların ve 

ailelerinin ikamet ettiği saraylar bulunurdu.161 Ayrıca sefer ve yolculuk sırasında bir 

bakıma saray yerine geçen çadır da bir hükümdarlık alametiydi. Bu çadırların içi iyi 

donatılmak zorundaydı. Sultan I. Alâaddin Keykubad, müttefiki olan Eyyûbî Meliki 

Eşref’in içinde kalması için içi donatılmış öyle bir çadır hazırlatmıştı ki içerisinde 

hazine, mutfak, ferrâşhane, taşthane, şarabhane gibi saray bölümlerinin yer aldığı 

alanlar bulunmaktaydı.162 

Saraylar, Eyyûbîler’de de hükümdarların iktidarını tescilleyen maddi bir alamet idi. 

İlk hükümdar Selâhaddin Eyyûbî’nin, Fâtımî halifeleri gibi şatafatlı bir hayattan 

                                                   
154 Koca, a.g.m., 1995, 68. 
155 Koca, a.g.m., 1995, 68; Köymen, M.A. (2020). Büyük Alâeddîn Keykubad ve Zamanı, İstanbul: 

Kronik Yayınları, 203. 
156 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 256. 
157 Koca, a.g.m., 1995, 62;  Sümer, a.g.m., 2009, 382. 
158 Kubat, a.g.e., 2020, 114-115. 
159 Kuşçu, a.g.e., 2013, 213.  
160 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 450, 558, 637. 
161 Koca, a.g.m., 1995, 62. 
162 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 383-384. 



28 
 

ziyade mütevazi bir yaşamı tercih ettiği ve bu halifelerin oturmuş olduğu saraylar 

yerine Fâtımî devlet adamlarından kalma saraylarda oturduğu bilinmektedir. Eyyûbî 

hükümdarlarının Selâhaddin Eyyûbî’den itibaren ikamet etmeye başladığı bu saraya 

Darü’s-Sultaniyye denilmiştir. Ancak Melik Kâmil döneminde Kal’atü’l Cebel adlı 

yeni yapı tamamlanınca Eyyûbî sultanları burada ikamet etmeye başlamışlardır.163  

Eyyûbî sultanının sarayda kalmadığı dönemde ikamet ettiği çadırlar Eyyûbî 

kaynaklarında vitak, dehliz-i sultani ve hayetü’s-sultan olarak adlandırılmaktaydı. Bu 

çadırlar, seferler sırasında geçici olarak devletin idare edildiği yer konumunu 

görmekteydi. Eyyûbî sultanlarının çadırları umumiyetle devletin bayrağı ve 

hükümdarın çetri ile aynı renkte olurdu ki Eyyûbîler’de bu nedenle sarı renkte idi.164  

2.3.5. Sikke  

Tahta geçen İslam hükümdarlarının ilk önemli icraatlardan biri sikke bastırmaktı. 

Dönemin şartlarına göre altın, gümüş veya bakır gibi madenlerden basılan bu paralarda 

Türkiye Selçuklu sultanlarının unvan ve lakapları yer alırdı. İslam Devletleri, Abbasi 

halifelerini kendilerine metbu kabul ettiklerinden, sikkelerinde Abbasi halifelerinin 

adlarına da yer vermek zorundaydı. Türkiye Selçuklu sultanları da bastırdıkları 

sikkelerinde bu kaideye riayet etmişlerdir.165  

Türkiye Selçukluları’nda ilk sikke basımı dördüncü hükümdar olan I. Mesud 

döneminde gerçekleşmiştir. Sultan Mesud’un bu paraları iktidarının son dönemlerinde 

bastırdığı, bunun sebebinin de Büyük Selçuklu Sultanı Sencer’in Oğuzlara esir 

düşmesi sonucu Mesud’un ortaya çıkan siyasi boşluğu kullanmak istemesi ile 

açıklanmıştır.166 II. Süleyman Şah’ın hükümdarlığı döneminde ise Konya’da, sabık 

Sultan I. Gıyaseddîn Keyhüsrev adına sikkeler basıldığını biliyoruz.167 Sabık bir 

sultanın adına dahi sikke basılıyor oluşu, sikkenin hükümdarların meşruiyeti 

konusunda ne denli önemli bir alamet olduğunu göstermesi bakımdan mühimdir.  

Türkiye Selçukluları’nda I. Gıyaseddîn Keyhüsrev dönemine kadar, sultan olmayan 

fakat ülkenin belli bir bölgesine hâkim olan hanedan üyelerinin de sikke bastırdıkları 

görülmektedir. Sultan Keyhüsrev bilhassa kendi kardeşleriyle olan taht mücadelesi 

                                                   
163 Kuşçu, a.g.e., 2013, 203, 254.  
164 Kuşçu, a.g.e., 2013, 213, 224. 
165 Merçil, E. (2007b). Selçuklular’da Hükümdarlık Alametleri, Ankara: TTK, 98-103. 
166 Mecit, a.g.e., 2017, 123. 
167 Mecit, a.g.e., 2017, 175. 



29 
 

sırasında, hanedanın diğer üyelerinin sahip olduğu iktâlar ile taht mücadelesinde 

devlete büyük sorunlar yaşattığını görünce, bu bölge hâkimlerini ülkenin sıradan birer 

valisi konumuna düşürmüştü.168 Bu tedbir taht kavgalarının önünü kesmek ve 

hükümdarın otoritesini kuvvetlendirmek amacıyla yapılmış yeni bir düzenleme idi. Bu 

karardan sonra hanedan üyesi olan bölge hâkimleri kendi adlarına sikke 

bastıramamışlardır.169 

Eyyûbîler’de sikke ilk kez Selâhaddin Eyyûbî tarafından, Nûreddin Zengî ölmeden 

önce Kahire’de 1172-1173 tarihlerinde gümüşten yapılarak bastırılmıştır. Bu sikkeler 

üzerinde Selâhaddin’in vezir olması hasebiyle Fâtımî halifesinin adı da yer 

almaktaydı. Selâhaddin’in, Eyyûbîler’in büyük sultanı olarak hüküm sürdüğü Mısır’a 

uzak noktalarda bulunan Diyarbakır ve el-Cezire gibi yerlerde rastlanılan sikkelerde 

kendi tasvirinin yer alması, hanedanın diğer kollarının, Mısır’daki büyük sultanın 

meşruiyetini bu şekilde sikkeler yolu ile kabul ettiğini göstermektedir. Eyyûbîler’de 

ayrıca tâbi hükümdarlar, Selçuklular’a benzer olarak sikkede önce Abbasi halifesinin, 

sonra metbu Eyyûbî sultanının daha sonra da eğer Eyyûbî sultanının izni olursa kendi 

adı ve unvanlarına yer verebiliyorlardı.170  

2.3.6. Taht ve Taç 

Hükümdarların törenlerde ve merasimlerde üzerine oturduğu taht bir başka maddi 

hükümdarlık alameti idi. Selçuklular’da tahtın bir iktidar simgesi olduğunu gösteren 

tarihi kaynaklara yansımış pek çok kayıt bulunmaktadır. Sultan I. Alâaddin 

Keykubad’ın Harezmli emîrleri Alanya’da altın bir tahtın üzerinde kabul etmesi, 

sultanların sadece başkentte değil, ülkenin diğer önemli şehirlerinde de tahtlarının 

bulunduğuna işaret etmektedir.171 I. İzzeddin Keykâvus’un çıktığı her sefere tahtını 

götürmesi,172 Sultan I. Alâaddin Keykubad’ın, Eyyûbîlere karşı zafer kazanan 

ordusuna yazdığı mektupta, onları tahtın ve tacın bekçisi olarak zikretmesi173 hem 

tahtın hem de tacın önemli hükümdarlık alametlerinden olduğunu göstermektedir.  

                                                   
168 Kaymaz, a.g.e., 2011, 52. 
169 Kuşçu, a.g.e., 2013, 202. Her ne kadar I. Keyhüsrev’in aldığı karardan sonra hanedan üyeleri artık 

kendi adlarına para bastırma hakkına sahip olmasalar da I. Keykubad’ın meliklik döneminde eski 

geleneğe uyarak kendi adına sikke bastırdığı da bilinmektedir. Bkz. Kaymaz, a.g.e., 2011, 61-62.  
170 Kuşçu, a.g.e., 2013, 201-203. 
171 Çaycı, A. (2019). Selçuklularda Egemenlik Sembolleri, İstanbul: İz Yayıncılık, 85. 
172 Koca, a.g.m., 1995, 64. 
173 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 301. 



30 
 

Taht ve taç Eyyûbîler’de de hükümdarlık alameti olarak kullanılmaktaydı. el-Cezire 

ve Diyarbakır bölgelerinde basılan ve üzerinde Selâhaddin Eyyûbî’nin tasvirinin 

bulunduğu paralarda; sultanın başında taç, elinde de bir kürenin bulunması, bu 

nesnelerin muhtemelen Eyyûbîler’de de bir iktidar sembolü olarak görülmüş olduğuna 

işaret etmektedir. Ayrıyeten Fâtımî halifesinin, Selâhaddin Eyyûbî’ye Fâtımî veziri 

olduktan sonra onun meşruluğunu kabul ettiğini göstermek için taht yollaması174 ve 

Abbasi halifesi tarafından 1180 tarihinde Selâhaddin Eyyûbî’ye gönderilen teşrif 

arasında taht ve tacın yer alması bu durumu destekler niteliktedir.175
  

2.3.7. Hil’at 

Hil’at verme geleneği, Türklerin İslam öncesi tarihlerinden itibaren kullandığı bir 

hükümdarlık nişanesidir. Hil’at geleneğinin Türklerde eskiden beri kullanıldığına 

Kutadgu Bilig ve Dede Korkut kitabı gibi Türk kültürüne ait eserlerde izlerine 

rastlanmasına rağmen, İslam tarihinde ilk kez kullanımının Abbasiler’le başladığı 

kabul edilmektedir.176  

Hil’at, esasen tırâz denen bir elbiseydi ve bir başka kişiye lütuf olarak verildiğinde 

hil’at adını alırdı. Tırâzın içinde hükümdarın ismi, unvanları, temennileri yazılırdı. 

Hil’at her zaman tek bir elbiseden ibaret değildi ve içinde bazen başka hükümdarlık 

alametlerini de taşırdı.177 Hükümdarlar dışında hiçbir idari yetkilinin hil’at vermeye 

hakkı yoktu. Bu, ancak hükümdarın bir başka kişiyi hil’atı vermek için vekil tayin 

etmesi ile mümkün olabilirdi.178 Hil’atlar yine hükümdarlar tarafından veliaht 

tayinleri, cülus törenleri, bayram günleri, düğünler ve askeri teftişlerde de verilirdi.179 

Selçuklu hil’atları muhtemelen çadır, çetr, çizme gibi alametlerde de görüldüğü üzere 

kırmızı renkte idi.180 

Abbasi halifeleri, müslüman hükümdarlara gönderdikleri siyah hil’atlarla onların 

siyasi egemenliklerini tanıdıklarını kabul etmiş olduklarını bildirirlerdi.181 Türkiye 

                                                   
174 Kuşçu, a.g.e., 2013, 202-203. 
175 Şeşen, a.g.e., 1987, 208. Abdulkadir Turan’a göre ise Selâhaddin Eyyûbi ve Melik Âdil taht 

kullanmıyorlardı. Bkz. Turan, A. (2021). Selâhaddin sonrası Eyyûbîler Devleti, İstanbul: Siyer 
Yayınları, 133. 
176 Şeker, M. (1998). “Hil‘at”, DİA, 18, 23. 
177 Koca, a.g.m., 1995, 60.  
178 Köprülü, M.F. (1987), “Hil’at”, İA, V/1, 484. 
179 Arslan, İ. a.g.m., 2012, 84-85. 
180 Şeker, a.g.m., 1998, 23. 
181 Arslan, İ. a.g.m., 2012, 85. 



31 
 

Selçuklu sultanları da bir İslam ülkesinin yöneticisi olmaları hasebiyle bu şekilde 

Abbasi halifelerinden hil’at almışlar ve aynı zamanda diğer ilişkide bulundukları 

hükümdarlara da hil’atlar vermişlerdir. Örneğin I. Alâaddin Keykubad, Abbasi 

halifesinin yolladığı hil’atı bizzat onun elçisinin önünde giymiş ve ardından kendisi de 

bu elçiye hil’at giydirmiştir.182 Yine Selçuklular üzerinde Moğol hakimiyetinin 

bulunduğu dönemde Altın Orda Hanı Batu’nun, Selçuklu Sultanı II. İzzeddin 

Keykâvus’a yolladığı ve onun hükümdarlığını tescillediğini gösteren alametler 

arasında hil’at da bulunmaktaydı.183 Türkiye Selçuklu sultanları diğer ilişkide 

oldukları hükümdarlar dışında elçilere, şairlere ve gayri müslimler kişilere de hil’atlar 

vermişlerdir.184 

Selçuklu hükümdarlarının, tahta çıktıktan sonra devlet ricaline onların statülerine göre 

hil’at dağıtması devlet içinde yerleşmiş bir teamüldü. Devlet kadrosunda bulunan 

kişilere senede bir veya iki kere hil’at verilirdi.185 Hil’at kimi zaman devlet adamları 

için bir korunma zırhı vazifesi de görmüştür. Nitekim Selçuklu veziri Şemseddin 

İsfahani, tahtın Moğollar tarafından IV. Kılıçarslan’a verilmesinden sonra 

öldürüleceğini anladığında, Altın Orda Hanı Batu’nun kendisine verdiği hil’ati giyerek 

kendisini öldürmeye çalışanlara karşı tedbir almıştı.186 Vezir bu hil’atı giyerek 

kendisinin Batu Han’ın himayesi altında olduğu göstererek düşmanlarına gözdağı 

vermek istemişti. Hil’at, teslim olunması istenen düşmana hükümdarın cömertliğini 

temsilen de vaat edilirdi.187 I. Alâaddin Keykubad, Harezmli emîrlerin itaatini 

sağlamak için onlara hil’at yollamıştı.188 Verilen hil’at’ı kabul etmemek ise tâbiliği 

reddetmek demek olup, metbu güç tarafından isyan olarak algılanırdı.189  

Hil’at, Eyyûbîler’de de benzer şekillerde kullanılan bir hükümdarlık alameti olmuştur. 

Selâhaddin Eyyûbî, Nûreddin Zengî’nin oğlu Sâlih İsmail’i mağlup ettikten sonra 

Abbasi halifesinin kendisinin iktidarını tanıdığını göstermek için yolladığı alametler 

arasında hil’at bulunuyordu. Yine sonraki dönemlerde dönemin Abbasi halifesi, 

                                                   
182 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 372. 
183 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 557. 
184 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 372; Çaycı, a.g.e., 2019, 214. 
185 Kortantamer, S. (2009). “Bir Hükümdarlık Alameti Olarak Tırâz”, Acta Turcıca Online Thematic 

Journal of Turkıc Studies, (2), 81. 
186 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 546. 
187 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 300. 
188 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 420-421. 
189 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 432; Köprülü, a.g.m., 1987, 484. 



32 
 

Eyyûbî Sultanı Âdil ve oğullarına ve de bazı yüksek devlet görevlilerine 

meşruiyetlerini kabul ettiğini bildirmek için hil’atlar göndermişti.190  Eyyûbî sultanları 

da kendilerine bağlı devlet yöneticilerine hil’atlar veriyordu. 1237 tarihinde Eyyûbî 

Sultanı Kâmil,  büyük sultan sıfatı ile Halep Meliki olan en-Nâsır’a hil’at giydirip, 

sancak vermişti.191  Eyyûbî hükümdarları hil’atları sadece yüksek devlet görevlilerine 

değil, başarılı işler yapan kimselere de layık görebiliyorlardı. Akka Savunmalarında 

faydaları dokunan bazı Arap askerlerine Selâhaddin Eyyûbî tarafından hil’at tevdi 

edilmişti.192 Hil’at, Eyyûbîler’de de devlet adamları dışında hükümdarların inisiyatifi 

ile gayri müslimlere ya da şairlere de verilirdi. Selâhaddin Eyyûbî, bir defasında bir 

İngiliz elçisine hil’at takdim etmişti.193  

Eyyûbîler’de hil’atla ilgili işler için ayrıyeten bir divan bulunmaktaydı. Kahire 

haricinde Dımaşk (Şam), Halep, Musul gibi önemli kentlerde de bu divan için çalışan 

atölyeler mevcuttu. Hil’atların, üretiminden maliyesine kadar her şeyinden bu divan 

sorumluydu.194 Eyyûbî hil’atları devletin benimsediği renk olması dolayısıyla 

muhtemelen sarı renkte idi.195 

2.3.8. Bayrak, Sancak ve Tuğ  

Bayrak, sancak ve tuğ gibi nesneler, bazen kaynaklarda birbirleri yerine, bazen de ayrı 

birer unsur olarak kullanmış olan hakimiyet sembollerindendir.196 Bunlar arasında 

bayrak, hiç şüphesiz devletin simgesidir. Kırmızı renkte olan Selçuklu Devleti’nin 

bayraklarının üzerinde hükümdarın ad, unvan ve lakapları yer almaktaydı. 

Hükümdarlar dışında devlet içindeki önemli kişilerin, kumandanların ve askeri 

kıtaların da kendilerine mahsus bayrakları mevcuttu.197 Bayraklar bir kale fethedildiği 

zaman fethin simgesi olarak kaleye dikilirdi.198 Ancak bu şekilde sadece savaşlarda 

değil sultanın gezilerinde ve törenlerde de kullanılmaktaydı. Bayrakları, bayraktar 

denen kişiler taşımaktaydı.199  

                                                   
190 Kuşçu, a.g.e., 2013, 214; Kolukısa, a.g.e., 2022, 273.  
191 Kuşçu, a.g.e., 2013, 217. 
192 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 544; Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 146. 
193 Şeker, a.g.m., 1998, 24.  
194 Kuşçu, a.g.e., 2013, 320-321. 
195 Kuşçu, a.g.e., 2013, 208. 
196 Çaycı, a.g.e., 2019, 196. 
197 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 135, 482; Kuşçu, a.g.e., 2013, 209. 
198 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 458. 
199 Koca, a.g.m., 1995, 64, 66. 



33 
 

Bayrak, Eyyûbî kaynaklarında alem adıyla zikredilmekteydi. Eyyûbî bayrağı sarı 

renkte olup üzerinde bir kartal simgesi bulunuyordu. Bayraktaki bu kartal bir Türk 

geleneği olan ongun anlayışı ile alakalıydı. Eyyûbî bayrağının sarı olan rengini 

Selâhaddin Eyyûbî, Zengîler’den esinlenerek tercih etmişti. Zira Zengî Devleti’nin 

bayrağı da sarı renkte olup sultanın bunu yapmaktaki amacı Zengîler’in varisi 

olduğunu göstermekti.200  

Sancaklar, Selçuklular’da hükümdarın kullandığı bir başka hükümdarlık alametiydi. 

Abbasi halifesi tahta çıktıktan bir süre sonra II. Süleyman Şah’a sancak yollamıştı.201 

I. Alâaddin Keykubad’ın, Abbasi halifesinin elçisi es-Sühreverdi ile gezintiye çıkarken 

yanında götürdüğü ve hükümdarlığını gösteren alametler arasında sancak da 

bulunmaktaydı.202 Keykubad, vasalı haline getirdiği Trabzon İmparatoru ile beraber 

çıktığı bir gezide sancak açmıştı.203 Selçuklular ayrıca sancaklarını fethettikleri 

kalelere dikerlerdi. Bir kalenin önünde sancağın var olması o kalenin muhasara 

edildiğinin göstergesiydi.204  

Sancak, Eyyûbî kaynaklarında liva adıyla geçmekteydi. Selâhaddin Eyyûbî’nin 

ölümünden sonra sancağın hükümdarlık alameti olduğunu gösteren bazı önemli 

olaylar yaşanmıştır. Büyük sultan sıfatıyla Şam’da hüküm süren Melik Efdal, kardeşi 

Melik Azîz’in tehtidlerine maruz kalınca amcası Âdil’i Şam’a çağırmış ve ona 

duyduğu güveni göstermek için saltanat sancağı taşıma hakkını vermişti.205 Melik 

Azîz’in ölümünden sonra ise Nâsırüddin Muhammed’e atabeylik yapması için Melik 

Efdal’e teklif sunan emîrler, Efdal’in bu görevi kabul ettikten sonra sahip olduğu 

iktidar gücünü kısıtlamak için sancak tutmaması ve hutbe okutup sikke bastırmamasını 

istemişlerdi.206 Eyyûbî hükümdarlarının kendilerine ait sancakları oldukları gibi, 

ülkenin farklı bölgelerini yöneten meliklerin ve emîrlerin de kendilerine has sancakları 

olurdu.207 Eyyûbî Sultanı Turanşah’ın sancağı bir haçlı kaynağına göre üç şeritli olup 

üzerinde sultana şövalyelik unvanı veren Haçlı İmparatorunun, Halep Sultanının ve 

                                                   
200 Kuşçu, a.g.e., 2013, 209-210. 
201 Aksarayî, a.g.e., 2000, 24. 
202 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 256. 
203 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 300-301. 
204 Koca, a.g.m., 1995, 65-66. 
205 Turan, A. a.g.e., 2021, 54. 
206 Kadro, a.g.m., 2020, 105. 
207 Kuşçu, a.g.e., 2013, 209. 



34 
 

Kahire Sultanının arması bulunmaktaydı.208 Eyyûbîler’de sefer esnasında ordugahlara 

yeni bir askeri birlik katıldığı zaman bu birlikler sancaklar ve bayrakların açıldığı 

askeri törenlerle karşılanıyordu.209  

Bir başka hükümdarlık alameti olan Tuğ ise tarihi kökenine bakıldığında Türklerin 

İslam öncesi dönemlerinden itibaren kullandığı bir semboldü.210 Tuğun kaynaklarda 

sıklıkla bayrak ve sancakla beraber geçmesi nedeniyle tam olarak nasıl bir işleve sahip 

olduğu hususunda net bir kanaat bulunmamaktadır.211 Fakat son Selçuklu 

sultanlarından III. Alâaddin Keykubad’ın Osman Gazi’ye beylik verirken yolladığı 

alametler arasında tuğun da olması bu nesnenin Selçuklular’da ayrı bir hükümdarlık 

alameti olduğunu göstermektedir.212  

Tuğ, Eyyûbîler’de ise çalış adı ile anılmakta olup Eyyûbî sultanına mahsus bir 

alametti. Ayrıca Eyyûbîler haricinde Ortaçağ’da Mısır ve Suriye’de hüküm sürmüş 

olan diğer Türk hükümdarlarının da tuğu bir alamet olarak kullandıkları 

bilinmektedir213 ki bu da Eyyûbîler’in de Türk Devlet geleneğinin temsilcisi 

olduklarının bir başka göstergesidir. 

2.3.9. Tuğra (Tevkī)  

İsim, lakap ve dua cümlelerini içeren Tuğra, Selçuklu sultanlarının fermanlarında yer 

alan ve bu resmi belgelerin hükümdarın izni ile düzenlendiğini belirten mühür veya 

imza yerine geçen bir hükümdarlık alametiydi.214 Hükümdarın tuğrasından sorumlu 

olan Tuğrai denen özel bir görevli vardı.215  

Selçuklu sultanlarının tuğraları için kaynaklarda tevkī ifadesi de kullanılırdı.216 

Selçuklu sultanlarının kullandığı birçok farklı tevkī olduğu görülmektedir. Bunlar 

arasında: ‘’el-minnetü lillâh, el-minneti lillâh, el-mülkü lillâh, el-azametü lillâh, el-

izzetü lillâh, allah müfettihü’l-bab” gibi tanımlamalar yer alıyordu.217 İbn Bibi’ye göre 

                                                   
208 Jean De Joinville. (2014). Bir Haçlının Hatıraları, çev., Cüneyt Kanat, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 

118-119; Kubat, a.g.e., 2020, 149.  
209 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 335. 
210 Çoruhlu, T. (2012). “Tuğ”, DİA, 41, 330. 
211 Çaycı, a.g.e., 2019, 196. 
212 Çoruhlu, a.g.m., 2012, 331. 
213 Kubat, a.g.e., 2020, 149-150. 
214 Koca, a.g.m., 1995, 70. 
215 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 517. 
216 Aksarayî, a.g.e., 2000, 88; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 211-212, 243, 510, 534; Köymen, a.g.e., 2020, 

221.  
217 Aksarayî, a.g.e., 2000, 66; Merçil, E. (2012). “Tevkī”, DİA, 41, 36; Çaycı, a.g.e., 2019, 206.  



35 
 

bu tuğralarda yay işareti bulunuyordu.218 Sultan III. Gıyaseddîn Keyhüsrev, çocuk bir 

sultan olarak tevkīlerini ağaç kalıpla koyuyordu.219 Selçuklu sultanlarının tahta 

çıktıktan sonra ülkenin her yerine cülusunu bildiren fermanlara da tevkī 

konulmaktaydı. Sultanların bazı tevkīleri bastırdıkları paralarda da yer alıyordu.220 

Eyyûbîler’de ise tuğra ifadesi hiç kullanılmamış olup hükümdarın mührüne tevkī 

denmiştir. Tevkī, Eyyûbî sultanlarına ait inşâ divanından çıkan her türlü resmi belgede 

yer almaktaydı. Eyyûbî hükümdarlarının tuğraları elhamdülillah ifadesi ile başlardı.221 

Selâhaddin Eyyûbî, oğlu Melik Efdal’a Akka ve çevresi için temlikname verirken 

çıkarttığı belgede süslü bir tevkī kullanmıştı. el-Melikü’s-Sâlih Necmeddin’in eşi 

Şeceretüddür, merhum sultanın ölümünü gizlemek için resmi belgelerde kocasının 

tevkīini kullanır iken 80 gün süren iktidarı döneminde emîrlerin üzerinde nüfuz 

kurabilmek için de tevkīsinde oğlu Halil’i çağrıştıracak şekilde “ümmü halil” ifadesini 

kullanmıştı. Tevkī ayrıca o dönemde Abbasi halifesinin taklîd ve temliknameleri için 

de kullanılıyordu. Abbasi halifesi, Selâhaddin Eyyûbî’ye Mardin ve Hısnı Keyfa’nın 

fethinden sonra bölgedeki hakimiyetini tanıyan bir tevkī göndermişti.222  

2.3.10. Gaşiye 

Bir diğer adı eyer örtüsü olan gaşiye, Selçuklu ve Eyyûbîler’de ortak olarak görülen 

bir hükümdarlık alametidir. Gaşiyeyi taşımak aslen rikabdarın göreviydi.223 Ancak 

bazen rikabdar haricindekiler de gaşiye taşıyabiliyordu. Trabzon Rum İmparatoru, 

vasal konuma düştükten sonra I. İzzeddin Keykâvus’a bizzat kendisi gaşiye 

taşımıştı.224 Ermeni hakimi Leon, affını dilemek için mektup yazdığı I. Keykâvus’a, 

gaşiyesini sırtında taşımak istediğini söylüyordu.225 Eyyûbî Meliki Eşref de Selçuklu 

Sultanı I. Alâaddin Keykubad’ın gaşiyesini taşımıştı.226 Beyaz renkte bir örtü olan 

gaşiye, aynı zamanda ölen Selçuklu sultanları için yapılan yas törenlerine katılan 

                                                   
218 İbn Bibi’nin verdiği bu bilgiye rağmen araştırmacılar arasında Selçuklu sultanlarının tuğralarında 

yay işareti kullandığına dair bir ittifak söz konusu değildir. Görüşler için Bkz. Koca, a.g.m., 1995, 70; 

Çayçı, a.g.m., 2019, 201. 
219 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 599. 
220 Çaycı, a.g.e., 2019, 202, 206. 
221 Çaycı, a.g.e., 2019, 204. 
222 Kuşçu, a.g.e., 2013, 207, 409. 
223 Kuşçu, a.g.e., 2013, 206; Çaycı, a.g.e., 2019, 207.  
224 Çaycı, a.g.e., 2019, 209.  
225 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 196-197. 
226 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 399. 



36 
 

kişiler tarafından da kullanılırdı.227 Selçuklular’da hükümdar dışında emîrler ve ilmiye 

sınıfı mensupları da gaşiye taşıma hakkına sahiplerdi.228   

Gaşiye, Eyyûbîler’de hükümdar alayının en önünde tutulmaktaydı. Türkiye 

Selçukluları’ndan farklı olarak gaşiyeyi bazen sultanın kendisini de taşıyabiliyordu. 

Yine burada hükümdar ile beraber hanedanın diğer üyeleri de gaşiye kullanma hakkına 

sahipti. Bu hanedan üyeleri birbirlerinin gaşiyelerini taşıdıkları gibi yine onların 

gaşiyesini emîrler de taşıyabiliyordu.229 II. Melik Âdil döneminde hapis olarak 

hayatını sürdüren Eyyûbî Meliki es-Sâlih Necmeddin Eyyûb’un esaretten kurtulup 

kaldığı yerden ayrılırken kendi gaşiyesini elinde taşıyarak çıkması,230 bir hükümdarlık 

alameti olarak hanedan üyelerinin gaşiyeye verdiği değeri göstermesi bakımdan 

mühim bir kayıttır. 

2.3.11. Yüzük 

Selçuklular’da iktidar sembolü olan yüzüğün bir alamet olarak kullanımına dair bazı 

kayıtlar vardır. Örneğin Sultan I. Alâaddin Keykubad’ı hapis kaldığı yerden tahta 

çıkarmak için gelen Emîr Seyfeddin Ayaba’nın, Keykubad’ı ağabeyi Sultan I. İzzeddin 

Keykâvus’un öldüğüne inandırmak için onun yüzüğünü kendisine göstermiştir.231 Bu 

örnek, yüzüğün hükümdarlara has bir alamet olduğunu ortaya koymaktadır. Alâaddin 

Keykubad ise bu alameti hükümdarlığı döneminde Erzurum Emîri Cihanşah’ı 

affettiğini bildirerek kullanmıştır.232 Yine II. Gıyaseddîn Keyhüsrev de kendi 

yüzüğünü, Emîr Sâdeddin Köpek’e vererek onu kendi adına karar vermekte yetkili 

kılmıştır.233  

2.3.12. Ok ve Yay 

Ok ve yay Türklerde İslam öncesi dönemden itibaren kullanılan hükümdarlık 

sembollerindendi. Türkiye Selçuklu Sultanı I. İzzeddin Keykâvus Antalya’nın 

fethinden sonra şehre girerken belinde kemer ve yay taşıyordu.234 Ok ve yay bazen 

hükümdarların birbirlerine gönderdikleri hediyeler arasında yer alıyordu. Altın Orda 

                                                   
227 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 450. 
228 Kuşçu, a.g.e., 2013, 216. 
229 Kolukısa, a.g.e., 2022, 279. 
230 Kuşçu, a.g.e., 2013, 216-217. 
231 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 228. 
232 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 402-403. 
233 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 454, 456-457. 
234 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 206; Koca, S. (2002a). “Türkiye Selçuklu Sultanı I. İzzeddin Keykâvus'un 

Şahsiyeti ve Tarihî Rolü”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 581.  



37 
 

Hanı Batu, yanına gelen Selçuklu elçilerine egemenliğini göstermek üzere ok ve yay 

vermişti.235  

2.3.13. Kemer ve Külah 

Türkiye Selçukluları’nda kemer ve külah da hükümdarlık alameti olarak 

kullanılmıştır. Tarihi kayıtlara bakıldığında, Sultan I. Alâaddin Keykubad’ın elçi 

karşılamalarında ve askeri törenlerde beline kemer taktığı görülmektedir.236 Kemerler 

hil’at ile beraber olarak verilen alametler içerisinde de bulunabiliyordu.237 Külahın bir 

hükümdarlık alameti olarak kullanımına ise ilk olarak I. İzzeddin Keykâvus’un 

Antalya’ya girerken başlık olarak giymesi ile rastlıyoruz.238 Altın Orda hükümdarı 

Batu Han’ın, Selçuklu Sultanı II. İzzeddin Keykâvus için Anadolu’ya yolladığı 

alametler arasında da yine külah yer alıyordu.239 Yine I. Alâaddin Keykubad’ın tahta 

çıkma töreni sırasında başında “keykubadi bir külah” bulunuyordu.240 

2.3.14. At ve Kılıç 

Abbasi halifesinin Selçuklu sultanlarına yolladığı at ve kılıç da birer hakimiyet 

sembolleridir.241 Bunların iktidarı temsil ettiğini gösteren önemli bir örnek de III. 

Alâaddin Keykubad’ın Osman Gazi’ye beylik verirken ona kılıç ve at 

göndermesidir.242 Eyerli at ve kılıç Eyyûbîler’de de hükümdarın iktidarını temsil 

ediyordu.243 Selâhaddin Eyyûbî’ye 1174’te Zengîler’e karşı kazandığı savaş sonrası 

Abbasi halifesi tarafından yollanan hediyeler arasında bir kılıç da bulunmaktaydı.244  

2.3.15. Çizme, Küre ve Asâ 

Türkiye Selçukluları çizme, küre ve asâyı da iktidar sembolleri olarak kullanmışlardır. 

Sultanlığı kaybettikten sonra ülke dışına çıkmak zorunda kalan II. İzzeddin 

Keykâvus’un, devletin benimsediği renk olan kırmızı çizmeyi giymeye devam 

etmesi245 ve her ne kadar meşruluğu tartışmalı da olsa Cimri lakaplı Alâaddin 

                                                   
235 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 557. 
236 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 376, 443. 
237 Şeker, a.g.m., 1998, 22; Kesik, M. (2021). Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyeti,  İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat, 39. 
238 Koca, a,g.m., 2002a, 581. 
239 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 557. 
240 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 239-240. 
241 Şeker, a.g.m., 1998, 23. 
242 Sümer, a.g.m., 2009, 382. 
243 Şeşen, a.g.e., 2018a, 162. 
244 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 420. 
245 Koca, a.g.m., 1995, 73.  



38 
 

Siyavuş’un da kırmızı çizme giymesi,246 çizmenin bir hükümdarlık alameti olduğunu 

net bir şekilde ortaya koymaktadır. Yine Sultan I. Mesud’un tasvirinin yer aldığı bir 

sikkede elinde kürenin olması ve Abbasi halifesinin Sultan I. Alâaddin Keykubad’a 

saltanat asâsı hediye etmesi de küre ve asânın Selçuklular’da meşruiyet sembolü olarak 

kullanıldığını göstermektedir.247 

2.3.16. Mendil 

Selçuklu hükümdarların kullandığı mendiller, hükümdara has bir iktidar alametiydi. 

Sultan I. İzzeddin Keykâvus’un ölümü haberi kardeşi I. Alâaddin Keykubad’a 

bildirilirken yas işareti olarak siyah bir mendil yollanması,248 sonraki yıllarda sultanlık 

makamında iken I. Alâaddin Keykubad’ın verdiği bir emri, aman mendili göndererek 

geri çektiğini bildirmesi,249 mendilin hükümdarlara has alametlerden olduğunu 

göstermektedir. 

Hükümdarlık alametleri arasında zikrettiğimiz yüzük, ok ve yay, çizme, kemer, külah, 

asâ ve mendilin Eyyûbîler’de birer hükümdarlık alameti olarak kullanıldığına dair 

bilgi yoktur. Ancak Selâhaddin Eyyûbî’nin tasvirinin olduğu bir Eyyûbî sikkesinde 

sultanın bir elinde küre tutması nedeniyle bu nesnenin de bir alamet olarak kullanılmış 

olduğu ihtimalinin bulunduğunu söyleyebiliriz.250  

2.3.17. Hutbe 

İslami geleneğe ait bir hükümdarlık sembolü olan hutbe, camilerde cuma ve bayram 

namazlarında meşru hükümdarın adının okunması yolu ile iktidar sahibine meşruiyet 

kazandıran bir hükümdarlık alametiydi.  

Hutbede sırası ile önce halifenin, sonra ona bağlı Selçuklu sultanının adı zikredilirdi.251 

Vasal hükümdarlar eğer müslüman bir yönetici iseler, tâbisi oldukları Türkiye 

Selçuklu hükümdarının adını, hutbelerinde kendi isimlerinden önce anmak 

zorundaydılar. Örneğin, Selâhaddin Eyyûbî’nin büyük oğlu Melik Efdal Ali, Selçuklu 

Sultanı II. Süleyman Şah’a tâbiliğini göstermek için ona hutbe okutmuş ve adına sikke 

                                                   
246 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 664. 
247 Çaycı, a.g.e., 2019, 215, 221. 
248 Koca, S. (2009). “Selçuklu İktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler ve Alâeddîn 

Keykubâd'ın Türkiye Selçuklu Tahtına Çıkışı”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 25, 

8.  
249 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294-295. 
250 Kuşçu, a.g.e., 2013, 203. 
251 Arslan, İ. a.g.m., 2012, 78-79.  



39 
 

kestirmişti.252 Hutbe, Selçuklular’da üçlü hükümdar döneminde bazen büyük sultan 

olarak kabul edilen II. İzzeddin Keykâvus adına okunsa da genellikle yaş sırasına göre 

okunmuştur.253  

Hutbe, Eyyûbîler’de hükümdarın meşruiyetinin başlıca araçları arasında yer 

almaktaydı. İlk hükümdar olan Selâhaddin Eyyûbî’nin kaynaklarda “Sultan” olarak 

zikredilmesi onun Abbasi halifesine hutbe okuttuğu 1171 tarihine denk 

düşmektedir.254 1200 yılında Melik Âdil’in, meşru sultan olan Melik Mansur’un adını 

hutbeden çıkartması sonrası iki taraf arasında mücadelelerin yaşanması,255 hutbenin iç 

mücadeleye dönüşecek bir sebep teşkil edecek kadar hükümdarlığın önemli bir delili 

olduğunu göstermesi bakımından mühimdir. Hutbe meselesi, Eyyûbî-Bizans ilişkilere 

dahi taşınmıştır. Selâhaddin Eyyûbî, huzuruna gelen bir Bizans elçisinden İstanbul’da 

bulunan camide Abbasi halifesi adına hutbe okunmasını istemişti.256 

2.3.18. Unvanlar ve Lakaplar  

Ortaçağ İslam dünyasında hükümdarların unvan ve lakaplar alması çok olağan bir 

durumdu. Bu sıfatlar hükümdarların iktidarlarını güçlendirmelerine yardımcı 

oluyordu. Selçuklular ve Eyyûbîler de İslam devlet anlayışının getirdiği unvan ve 

lakapları sık sık kullanmışlardır.  İslam hükümdarlarına unvan ve lakapları halifeler 

tarafından verilmiştir.257 

Selçuklular’da ilk hükümdar olan Kutalmışoğlu Süleyman Şah için kaynaklar emîr ve 

melik258 sıfatını kullanmış olsa da diğer hükümdarların esas unvanı Sultan olmuştur. 

Sultan haricinde Selçuklu hükümdarlarının kullandıkları unvanlar, bazen hükümdarın 

farklı yönlerine vurgu yapmaktaydı. Örneğin Sultan II. Kılıçarslan, bir kitabede; 

“Efrenç, Rum, Ermeniyye ve Şam bölgesinin sultanı”  olarak anılmaktaydı.259 II. 

Süleyman Şah’ın el-kahir unvanında görüldüğü üzere unvanlar bazen askeri kuvveti 

göstermek için de kullanılırdı.260 Bu unvanlarda kimi zaman dini ibareler de yer 

                                                   
252 Kaya, a.g.m., 2010, 107. 
253 Sümer, F, (2022d). “Keykubad II”, DİA, 25, 359. 
254 Kuşçu, a.g.e., 2013, 200. 
255 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 472-473; Şeşen, a.g.m., 1995a, 22.  
256 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 179; Şeşen, a.g.m., 1995a, 22. 
257 Kesik, a.g.e., 2021, 29. 
258 Boz, C. (2021). “Kutalmışoğlu Süleyman’ın Sultanlık Mevzusu Hakkında Yeni Bir İddia”, Ankara 

Anadolu ve Rumeli Araştırmaları Dergisi, 2 (4), 326-327. 
259 Turan, O. a.g.m., 2002, 570. 
260 Mecit, a.g.e., 2017, 186. 



40 
 

alıyordu. Nitekim Sultan III. Gıyaseddîn Keyhüsrev, Allah’ın yeryüzündeki gölgesi 

manasına gelen “Zillu’lahi fi’l-âlem” unvanını kullanmıştı.261  

Selçuklu sultanları unvanlarını genellikle yaptıkları fetihlerle elde etse de hiçbir 

başarısı olmadığı halde farklı unvanlara sahip hükümdarlar da mevcuttu. Bu 

hükümdarlar genellikle kendisinden önceki sultanların unvanlarını taşırlardı.262 

Örneğin son dönemlerde hüküm sürmüş olan ve kayda değer siyasi ve askeri başarısı 

olmayan IV. Kılıçarslan, III. Gıyaseddîn Keyhüsrev, III. Alâaddin Keykubad ve II. 

Mesud’un, Ebul-Feth unvanını kullandıkları görülmektedir.263 Selçuklu sultanlarının 

kullandıkları bu unvan ve lakaplara resmi belgelerde, kitabelerde ve paralarda sıkça 

yer verilirdi. Başka devletlerin hükümdarlarına yazılan mektuplarda da bu unvanlar 

kullanılarak iktidarın gücü simgelenirdi.264  

Türkiye Selçuklu hükümdarlarının kullandıkları unvanlar onlara genellikle elde 

ettikleri başarıların sonucunda verilirken, lakaplar daha çok ülkenin benimsediği 

devlet geleneğini temsil eden sıfatları içerirdi.265 Sultanların kullandığı bu lakaplardan 

öne çıkanları Gıyaseddîn, Rükneddin, İzzeddin ve Alâaddin’dir.266 Bu lakapların 

hepsinin İran kökenli olmasının sebebi devlet içindeki İranlı devlet adamlarının 

ağırlığıdır. Büyük Selçuklular’da olduğu gibi Türkiye Selçukluları’nda da devlet 

kadrolarını önemli ölçüde İranlı bürokratlar oluşturmuştur. Bu da İrani tesirlerin devlet 

teşkilatlanmasına daha fazla tesir etmesine neden olmuştur. 

Selçuklular’da sultan olmayan hanedan üyeleri kendilerine bazen unvan ve lakap 

verebilmekteydi. Tahta hiç geçmediği bilinen II. Kılıçarslan’ın oğlu Mesud, bir 

kitabede kendisi için “Rum ve Yunanlıların kralı” ifadesini kullanmıştır.267 I. Alâaddin 

Keykubad da henüz Tokat’ta melik iken bastırdığı paralara “el-Melik el-Mansûr ve 

Alaüddevle ve’d-din Ebü’l-Muzaffer” unvanlarını koydurmuştur.268 

                                                   
261 Aktaş, a.g.m., 2015, 201. 
262 Çaycı, a.g.e., 2019, 64-66.  
263 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 669-670, 672; Kesik, M. (2004). “Mesud II”, DİA, 29, 344; Aktaş, a.g.m., 
2015, 201; Çaycı, a.g.e., 2019, 73. 
264 Turan, O. a.g.m., 2002, 579; Özaydın, a.g.m., 2022, 402. 
265 Çaycı, a.g.e., 2019, 65. 
266 Merçil, a.g.e., 2007, 43. 
267 Mecit, a.g.e., 2017, 187. 
268 Uyumaz, E. (2002). Sultan I. Alâeddin Keykubat Devri Türkiye Selçuklu Tarihi (1220-1237), Ankara: 

TTK, 13-14. 



41 
 

Eyyûbî hükümdarları da pek çok unvan ve lakaba sahip bulunmakla birlikte 

kullandıkları esas unvanlar melik ve sultan olmuştur. Mısır’da ikamet eden büyük 

hükümdar sultan olarak anılırken ülkenin diğer bölgelerinde hüküm süren hanedan 

mensupları melik olarak anılmışlardır. Ancak Selâhaddin Eyyûbî’den sonra hiçbir 

hükümdarın aynı otoriteyi ülkede kuramaması nedeniyle bu sultan unvanı 

kullanılmamış, büyük sultanlar da melik unvanının önüne başka eklemeler yaparak 

kendilerini anmışlardır. Eyyûbîler’de yine melik unvanının, vezirler ve yerel bölge 

idarecilerinin de kullanması nedeniyle zamanla değeri düşmüş ve Eyyûbî melikleri 

“melikül mülük” unvanını da kullanır olmuşlardır.269  

Eyyûbî hükümdarları, sultan ve melik dışında İslami geleneği temsil eden başka 

unvanlar da almışlardır. Örneğin kurucu hükümdar Selâhaddin Eyyûbî’nin adı aslında 

onun unvanı idi ve tam olarak Salahü’d-dünya ve’d-din olarak geçmekteydi. Onun asıl 

adı ise Yûsuf b. Eyyûb idi. Kendisi adına basılan Eyyûbî sikkelerinde salahü’d-devle 

ve’d-din lakabı mevcuttu.270 Selâhaddin ayrıca İslam tarihinde hadimu’l-haremeyn 

unvanını kullanan ilk hükümdar da olmuştur.271 Bir başka Eyyûbî Meliki Eşref ise 

kendisini “Arapların, Perslerin ve Ermenilerin hükümdarı” olarak belirtirken, bazı 

Selçuklu mevkidaşları gibi hakimiyet sahasını da ortaya koymuş oluyordu. Yine o, 

bilge ve adil gibi unvanlar kullanarak adalete verdiği değeri gösteriyordu. Ayrıyeten 

“muzafferü’d-dünya ve’din, İslamın ve müslümanların direği” gibi unvanlarla da dine 

hizmet eden bir hükümdar olduğunu vurguluyordu.272 Melik Âdil’e ise Abbasi halifesi 

tarafından “Şahinşah”, “Padişahların Padişahı” ve “Halife’nin dostu” unvanları tevdi 

edilmişti.273  

2.3.19. Yarlık 

Selçuklular’da, Kösedağ Savaşı’ndan sonra ülkenin Moğol boyunduruğuna geçmesine 

bağlı olarak Selçuklu sultanları otoritelerini kaybetmişler, artık taht sahiplerini Moğol 

hanları belirler olmuştur. Bu nedenle Selçuklu şehzadeleri arasında sıklıkla Moğol 

hanlarından yarlık alma mücadeleleri yaşanmıştır.274 Dolayısıyla Moğol hanlarının 

                                                   
269 Kuşçu, a.g.e., 2013, 199. 
270 Kuşçu, a.g.e., 2013, 199. 
271 Turşak, M. (2020). “Paylaşılamayan Bilge Kumandan Selahaddin Eyyubi”, Selahaddin Eyyûbi ve 

Dönemi, ed. Abdulhalim Oflaz, İstanbul: Hiperyayın, 131. 
272 Mecit, a.g.e., 2017, 206, not. 40. 
273 Kolukısa, a.g.e., 2022, 209. 
274 Aksarayî, a.g.e., 2000, 29-30, 108; Alaaddin Ata Melik Cüveynî. (2013). Tarih-i Cihan Güşa, çev., 

Mürsel Öztürk, Ankara: TTK, 239. 



42 
 

verdiği yarlıkları da Selçuklu tarihinin kısmi bir dönemi için bir hükümdarlık alameti 

olarak değerlendirmek mümkündür. 

2.4. Tahta Çıkış Merasimi 

Tüm siyasi yapılarda, yeni bir hükümdar tahta çıkacağı zaman âdet gereği bir devlet 

töreni düzenlenmesi olağan bir husus olmuştur. Her devlette bu törenlerde yapılan 

farklı uygulamalar olmakla birlikte İlk Müslüman Türk Devletlerinde, bu törenlerdeki 

hususlar önemli ölçüde benzerlik arz etmekteydi. Türkiye Selçukluları ve Eyyûbî 

devletleri de bu geleneklerden gelmeleri hasebiyle taht merasimlerinde benzer âdetleri 

hayata geçirmişlerdir. 

Selçuklular’da, tahta layık görülen hanedan üyesi için başkentte bir özel tören 

yapılmaktaydı. Ancak bu tören her zaman sadece başkentte yapılmayabiliyordu. Yeni 

hükümdar, ülkenin başka bir bölgesinden idarenin başına geçmesi için başkente 

getirilene kadar için yol güzergahı üzerindeki önemli şehirlerde de kendisi için tahta 

çıkma törenleri düzenlenebiliyordu. I. Alâaddin Keykubad için bu şekilde üç farklı 

şehirde tahta çıkma töreni düzenlenmişti.275  

Taht merasimi esnasında sultanın etrafında silahdarlar ve candarlar bulunmaktaydı.276 

Törenlerde devlet erkânı haricinde vasallar ve yabancı devletlerin elçileri de 

bulunurdu.277 Yeni hükümdar bir tahtın üzerine oturur, biat töreninde hazır bulunanlar 

önce yeri daha sonra da sultanın elini öperek itaat ederler,278 sultana biat ettiklerini 

göstermek için külahlarını ters çevirirlerdi.279 Bu merasimlerde sultanlara taç takıldığı, 

saçılar saçıldığı, kurbanlar kesildiği, koku olarak misk ve amberler kullanıldığı, yeni 

hükümdarın bir cömertlik göstergesi olarak devlet erkânına, bilhassa tahta çıkmasını 

sağlayan emîrlere hil’atlar giydirdiği, bağışlar yaptığı ve hediyeler dağıttığı 

görülmektedir.280 Yüksek devlet ricali dışında yeni sultan ayrıca ülkenin her şehrine 

saray erkânından önemli kişileri yollayarak bir nevi bölge idarecilerini biat etmeye 

çağırır ve bu şekilde otoritesini daha ilk günden tesis etmeye çalışırdı. Bu idareci grubu 

yeni sultanlarına hediyeler getirdikleri gibi aynı zamanda sultan tarafından 

                                                   
275 Kaymaz, a.g.e., 2011, 70-71.  
276 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 233; Köymen, a.g.e., 2020, 338. 
277 Koca, a.g.m., 1995, 63. 
278 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 550; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 518. 
279 Çaycı, a.g.e., 2019, 209. 
280 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 48, 49, 148, 448; Çaycı, a.g.e., 2019, 79.  



43 
 

görevlerinin devamını sağlayan menşurları da teslim alıyordu.281 Tahta çıkış töreninde 

yüksek bürokratlar dışında halkın her kesiminden insanlar da bulunur ve bir bakıma 

hükümdar halkından da biat almış olurdu. Sultanın cülusta devlet görevlilerine 

dağıttığı hediyelerden halk da payını alırdı.  

Taht merasimlerinde bir gelenek olarak eski sultanların türbelerinden onların çetr ve 

sancaklarının getirilme ihtimali söz konusudur. Zira Cimri lakaplı Alâaddin 

Siyavuş’un cülusunda I. Alâaddin Keykubad’ın türbesinden onun çetr ve sancakları 

uğur getirmesi için istenmiştir.282 Cülus sonrası sarayda eğlence meclisi 

düzenlendiği,283 bazen de töreninin yapıldığı gün yeni sultanın adalete verdiği önemi 

göstermek için mezâlim mahkemeleri kurduğu görülmektedir.284 Ayrıca sultanlar tahta 

çıktıkları zamandan sonraki ilk cuma günü özel bir toplantı düzenlemekteydiler.  Bu 

toplantıya imamlar, kadılar, fakihler gibi din adamları katılır, toplantı sonrası ziyafet 

verilir ve ardından Cuma namazına gidilirdi.285 

Eyyûbî sultanlarının taht merasimlerinde de ölen sultanlara Selçuklular’daki gibi üç 

gün süreyle yas tutulur ve akabinde cülus töreni yapılırdı.286 Eyyûbî sultanlarının cülus 

töreninde tarıma denilen yerde oturduğunu biliyoruz.287 Eyyûbî cüluslarında da 

Selçuklular’a benzer olarak biat almanın önemli bir husus olduğu görülmektedir. 

Selâhaddin Eyyûbî’nin Nureddin Mahmud Zengî’nin ölümünden sonra onun 

emîrlerini kendi safına çekme çabası ve Nureddin’in eşiyle evlenme girişimi de 

hükümdarlık için aslında bir tür biat alma faaliyetleri olarak değerlendirilmiştir.288 Son 

Eyyûbî Sultanı Turanşah’a da sultan ilan edilirken askerler ve memlükler biat 

etmişlerdi.289 

2.5. Hükümdarın Görev ve Yetkileri 

İslam Devletleri hükümdarları bazı ortak hak ve sorumluluklara sahipti. 

Hükümdarların bu hak ve sorumlulukları halkla karşılıklı bir ilişkiye dayanmakta olup 

halk hükümdara itaat etmek zorunda hükümdar da halkını müreffeh kılmalıydı. İslam 

                                                   
281 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 148; Köymen, a.g.e., 2020, 116-117. 
282 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 636. 
283 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 450. 
284 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 577. 
285 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 636-637. 
286 Selâhaddin Eyyûbi’ye bu şekilde üç gün yas tutulmuştu. Bkz. Kadro, a.g.m., 2020, 178. 
287 Kuşçu, a.g.e., 2013, 213. 
288 Kuşçu, a.g.e., 2013, 185-186. 
289 Kolukısa, a.g.e., 2022, 394. 



44 
 

hükümdarları Hz. Peygamber devrinden beri adalete çok önem vermişlerdir. Halkın 

zulüm görmeden yaşaması hükümdarın asli görevlerindendir. Ayrıca İslam dinindeki 

gaza ve cihat anlayışı da bu devletleri yönetenlerin savaşçılık becerilerine sahip 

olmalarını yükümlü kılmıştır. 

2.5.1. Mezâlim Divanı Başkanlığı 

Adaleti yerine getirme görevi, tüm İslam hükümdarların başat sorumlulukları arasında 

yer almaktadır. Selçuklu ve Eyyûbî hükümdarları da hem İslam hem de Türk yönetim 

anlayışının öncelediği bu sorumluluğu, kurdukları mezâlim mahkemeleri ile yerine 

getirmekteydiler.290 

Mezâlim mahkemeleri, genellikle haftada iki kez olmak üzere Pazartesi ve Perşembe 

günleri sultanların başkanlığında toplanmaktaydı. Mezâlim mahkemesini ilgilendiren 

işlerin bazen yoğun olduğu, nitekim I. Alâaddin Keykubad’ın Antalya’da bulunduğu 

bir zamanda sadece bir ayını bu divanın sorumluluk alanındaki işlerle ilgilenerek 

geçirdiği bilinmektedir.291 Selçuklu sultanı, mezâlim divanında her kesimden insanın 

şikayetine bakmakla yükümlüydü. Buna gayri müslimler de dahildi ki ticaretlerine 

zarar geldiğini düşünen bazı yabancı tüccarların Alâaddin Keykubad’a bu divanda 

şikayette bulunması sonucunda devlet savaş kararı bile almıştı.292 Görüldüğü üzere 

mezâlim divanı, adlî işler için sıradan bir müessese değil, gerektiğinde ülkeyi savaşa 

sokacak kararların bile alınabildiği önemli bir kurum idi. Daha önce de belirttiğimiz 

üzere Selçuklu sultanları cüluslarının hemen ardından bu mahkemeleri 

kurabiliyorlardı. 

Sultanların mezâlim mahkemesi kurması, Eyyûbîler Devleti’ne Zengîler’den kalan 

uygulamadan biriydi. Zengîler’e kadar bu mahkemeler genellikle şehrin cuma 

camilerinde görülürken, Nûreddin Zengî İslam tarihinde ilk kez bu meclisin işlerinin 

görülmesi için özel bir bina yaptıran devlet adamı olmuştur.293 Selâhaddin Eyyûbî de 

selefinin başlattığı bu geleneği sık sık bu divanlara katılarak sürdürdü. Selâhaddin, 

olağan toplanma günleri olan Pazartesi ve Perşembe günleri haricinde pazar günleri de 

şikayetleri dinlemekteydi.294 Eyyûbî sultanları mezâlim divanını sadece barış 

                                                   
290 Nizamülmülk, eserinde İslam hükümdarlarının haftada iki gün adalet divanı tesis etmeleri 

gerektiğinden bahseder. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 30. 
291 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 316. 
292 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 317-320; Köymen, a.g.e., 2020, 426. 
293 Kuşçu, a.g.e., 2013, 273.  
294 Kuşçu, a.g.e., 2013, 195. 



45 
 

zamanında değil sefer zamanlarında da kuruyordu.295 Bu divan, adlî teşkilat içerisinde 

öylesine güçlüydü ki Selâhaddin Eyyûbî’nin yeğeni hatta bizzat sultanın kendisi bile 

bu mahkemede davalı olarak yargılanmıştı.296 Yine devletin ilk dönemlerindeki 

Fâtımîler adına iş yapan bazı komplocuların gelişigüzel bir şekilde ortadan 

kaldırılmayıp mezâlim mahkemesinden çıkan fetvalarla idam edilmeleri de bu meclise 

gösterilen itibarın yüksek olduğunu ortaya koymaktadır.297 

2.5.2. Ordu Başkomutanlığı 

Ortaçağ Türk-İslam Devletlerinde orduların başkomutanlığı görevi çoğunlukla 

hükümdarların uhdesindeydi. Bu durum Selçuklu ve Eyyûbî devlet teşkilatlanmasında 

da bu şekilde olduğu gibi hükümdarlar askeri yetkilerini de diğer devlet görevlilerine 

devredebiliyordu. 

Selçuklu sultanlarının asli vazifelerinden biri fetihler yapmaktı. Devlete yeni topraklar 

kazandırıp egemenlik sahasını yaymak, devletin gelirlerini arttırmak, bu askeri 

seferlerin temel nedeniydi. Bu nedenlerle devletin en yetkili idarecisi olan sultan da 

doğal olarak başkomutanlık sorumluluğunu uhdesinde bulundurmaktaydı. Bu askeri 

vazifeden dolayı hükümdarlık yapma hakkına sahip olan Selçuklu hanedanının erkek 

mensupları, çocukluk dönemlerinden itibaren bunun için özel olarak askeri eğitim 

görmekteydi.298 Savaş kararı almak, savaş ile ilgili her türlü planlama, taktik, tayin, 

azil gibi yetkiler hükümdarın şahsına aitti.299 Orduyu teftiş etmek de başkomutanlığın 

bir gereğiydi.300 Ancak tabii ki de tüm bu yetkileri tamamen hükümdarın kullanması 

çok isabetli olamayacağından askeri eğitim ve veya tecrübeye sahip kişilere de 

hükümdar bu yetkileri verebilmekteydi. Nitekim I. Alâaddin Keykubad, Moğollar’ın 

ülkesine karşı bir tehdit unsuru olabileceğini öngördükten sonra ülkenin doğusundaki 

otoritesini sağlamlaştırmak için askeri bir önlem almak istemiş ve Emîr Kemaleddin 

Kamyar’ı ordusunun başına memur ederek sefere çıkartmıştı.301 II. Gıyaseddîn 

                                                   
295 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 27. 
296 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 27-28. 
297 Kuşçu, a.g.e., 2013, 195. 
298 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 599; Kesik, a.g.e., 2017, 25. 
299 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 404.  
300 Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 80. 
301 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 410-411. 



46 
 

Keyhüsrev de kendisine askeri gücü temsil eden altın murassalı bir kılıç vererek veziri 

Şemseddin İsfahani’yi en yüksek askeri yetkili olarak tayin etmişti.302 

Moğollar’ın, Kösedağ Savaşı’ndan sonra Selçuklular üzerinde tahakküm kurması 

nedeniyle Selçuklu sultanlarının ordu üzerindeki yetkilerinin zamanla azaldığı 

görülmektedir. Sultanların dahi Moğol hanları tarafından belirlenir olduğu bu 

dönemde Selçuklu sultanları artık bir askeri sefer yapmak için bile Moğollar’dan 

izinler almak zorunda kalmıştır.303 Bu nedenle Selçuklu sultanlarının söz konusu 

dönemde başkomutan olarak yetkilerinin iyice azaldığını söylemek mümkündür. 

İdari ve askeri teşkilatın birbirine sıkı sıkıya bağlı olduğu Eyyûbîler’de, askeri 

teşkilatın başı Eyyûbî sultanı idi. Eyyûbî sultanına tâbi olarak ülkenin farklı yerlerinde 

iktâ sahibi olan hanedan mensupları ve birçok emîr, savaş zamanlarında başkomutan 

olan büyük sultanın emirlerini yerlerine getirmekle yükümlü oldukları gibi, önemli 

savaşlarda orduya kumanda da edebiliyorlardı.304 Eyyûbî sultanı merkezde değilken 

onun adına başkomutanlık yetkisi Mısır ve Şam nâibine geçerdi. Bu makamda 

bulunanlar geçici olarak orduya komuta etme, tayin ve azletme yetkilerine sahip 

olurdu.305  

Eyyûbî hükümdarları arasında askeri meziyetler konusunda şüphesiz Selâhaddin 

Eyyûbî’nin yeri ayrıdır. Onun bilhassa Haçlılar’a karşı mücadelesinde başkomutan 

sıfatıyla elde ettiği başarılar hakkında yeterince bilgi sahibiyiz. Bir hükümdar olarak 

Selâhaddin, gazaya son derece önem veriyor, askerlerini bununla motive ediyordu.306 

Askeri birlikleri savaş esnasında dahi dolaşmaktan vazgeçmiyordu. Ülkenin farklı 

yerlerinden gelen kendisine bağlı emîrleri ve askerleri bizzat karşılıyor, tâbilerine ve 

meliklerine saygıda kusur etmiyordu. Ayrıca askerî yetkilerini bir başka kumandana 

emanet etmektense, çoğunlukla savaş düzenini kendisi belirliyordu. Sultan, hasta 

olduğu zamanlarda dahi oğullarına emir vermeyi sürdürerek askeri sorumluluğunu 

bırakmıyordu.307 

 

                                                   
302 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 514. 
303 Merçil, a.g.m., 2002, 523; Sümer, F. (2022e). “Kılıcarslan IV”, DİA, 25, 404.  
304 Kuşçu, a.g.e., 2013, 239. 
305 Şeşen, a.g.e., 1987, 218. 
306 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 150, 220. 
307 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 205. 



47 
 

2.5.3. Ferman ve Menşurlar 

Fermanlar ve menşurlar hükümdarın izni ile yayınlanan kanun niteliğinde resmi 

belgelerdir. Esasen bu iki terimin kaynaklarda sıklıkla aynı veya yakın anlamlarda 

kullanıldığı görülmektedir. Ancak yine de aralarında tanım olarak ayrım yapmak 

mümkündür.  Fermanlar ülkeyi ilgilendiren genel konularla ilgili hükümdarın 

tasarruflarını içeren belgeleri oluştururken; menşurlar, hükümdarın belirli şahıslara 

belirli konularda yetki verdiğini belirtirdi.308   

Ferman ve menşurların hazırlanma sürecinde tamamen sultanlar yer almazdı. Belgeler, 

özel olarak kendi alanını ilgilendiren divan teşkilatlarından çıkmaktaydı.309 Divandan 

çıkan belgelere tevkī koyma yetkisi vezirlere ait iken diğer belgelere tevkīler sultanın 

kendisi veya kâtip ile münşîler tarafından eklenirdi.310 Selçuklu sultanlarının “el-

minnetü lillâh”, “el-mülkü lillâh” gibi tevkīleri olup ve bunlardan bazıları bastırdıkları 

sikkeler üzerinde de yer alırdı.311 Selçuklu sultanları tahta çıktıkları zaman devlet 

yönetiminde yerleşmiş bir gelenek olarak fermanlar yayınlayıp iktâ ve irad 

menşurlarını yenilemekteydiler.312 Sultanlar yine sefer için ülkenin askerlerini 

toplamak istedikleri zaman bunu ülkeye menşurlar ile bildirirdi.313 Ayrıca emîrlerini 

de menşurlarla tayin ederdi.314  

Eyyûbîlere bakıldığında ise menşur teriminin Selçuklular’daki işlevlere benzer olarak 

iki farklı manada kullanıldığı görülmektedir. Birincisi, sultanın çıkarttığı fermanlar, 

ikincisi sultan tarafından emredilen vazifelendirmelerle alakalı vesikalar içindir. 

Eyyûbî sultanları, vasallarının ülkelerini onlara menşurlar ile verir, herhangi bir kişiye 

bir makamı tevdi edecekleri zaman bunu menşur çıkartarak yaparlardı.315 Selâhaddin 

Eyyûbî’nin çıkardığı ilk menşurun tarihinin aynı zamanda devletin kuruluş tarihi 

olması, menşurun bir hükümdarlık alameti olduğunu göstermesi bakımından kayda 

değerdir.316 Diğer taraftan Eyyûbî menşurları bazen kaynaklarda sicil ve taklîd diye de 

                                                   
308 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 403. 
309 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294-295; Koca, a.g.m., 1995, 70. 
310 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 125-126. 
311 Çaycı, a.g.e., 2019, 206.  
312 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 148.  
313 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 125-126. 
314 Çaycı, a.g.e., 2019, 201. 
315 Kuşçu, a.g.e., 2013, 260. 
316 Kuşçu, a.g.e., 2013, 259.  



48 
 

anılmıştır.317 Misal terimi ise askerlere verilen berat menşurları için 

kullanılmaktaydı.318 

2.6. Hükümdar-Halife İlişkileri 

Abbasi halifeleri İslam devlet anlayışına göre, İslam dünyasının en üst idari temsilcisi 

konumunda olup tüm İslam ülkelerinde doğal olarak hak sahibiydiler. Bu nedenle, bir 

müslüman hükümdarın sahip olduğu topraklarını yönetebilmesi için dönemin bir 

gerekliliği olarak halifeden izin alması gerekiyordu.319 Taklîd, temlikname veya 

menşur adlarıyla kaynaklarda zikredilen bu izin belgesinin alınması, Türkiye 

Selçukluları ve Eyyûbîler’in Abbasi Halifeliği ile kurdukları ilişkilerde en önemli 

hususlardan biri olmuştur. 

Abbasi halifelerinin, Türkiye Selçukluları’nı ilk olarak hangi tarihte Sultanlık olarak 

tanıdıkları konusunda kesin bir kanaat bulunmamaktadır.320 Bununla beraber devletin 

kurucusu I. Süleyman Şah devrinde halifenin onu ‘Sultan’ olarak ilan ettiğine dair bazı 

bilgiler bulunduğu ve konu ile ilgilenen araştırmacıların da Halifelikten böyle bir 

tasdik belgesinin geldiği konusunda ittifak halinde olduğu bilinmektedir.321   

İkinci Selçuklu hükümdarı I. Kılıçarslan devrinde, Abbasi halifesi ile sultan arasında 

resmi bir menşur belgesinin verildiğine dair bir kayıt yoksa da, Kılıçarslan’ın Musul’u 

ele geçirdikten sonra hutbede kendi adından önce Abbasi halifesinin adını 

okutmasından322 yola çıkarak iki taraf arasında hiyerarşik olarak Süleyman Şah 

devrindeki tanınmış statünün devam ettiğini söylemek mümkündür.  

Sultan I. Mesud döneminde taraflar arasındaki siyasi ilişkilerin kesintiye uğradığı ve 

Türkiye Selçukluları’nın dönemin Abbasi halifesi tarafından tanınmadığı dikkati 

çekmektedir. Bu dönemde şüphesiz I. Haçlı Seferi’nin getirdiği yeni siyasi güç 

dengesinin bir sonucu olarak Dânişmendli Beyliği ön plana çıkmış ve Abbasi halifesi 

de Anadolu’da esas güç olarak bu beyliği tanımıştır.323  

                                                   
317 Şeşen, a.g.e., 1987, 217. 
318 Kuşçu, a.g.e., 2013, 262. 
319 Merçil, E. (2004). “Menşur”, DİA, 29, 149. 
320 Keskin, M. (2002). “Gazi Süleyman Şah ve Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, Türkler 

Ansiklopedisi, 6, 531; Sevim, A. (2010). “Süleyman Şah I”, DİA, 38, 104;  Boz, a.g.m., 2021, 327.  
321 Keskin, a.g.m., 2002, 531; Sevim, a.g.m., 2010, 104; Mecit, a.g.e., 2017, 188; Çaycı, a.g.e., 2019, 

212; Boz, a.g.m., 2021, 324-328.  
322 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 346. 
323 Mecit, a.g.e., 2017, 121-122. 



49 
 

Sultan II. Kılıçarslan döneminde yeni siyasi gelişmelerin sonucu olarak zaman zaman 

Halifelik ile Selçuklular arasında temasların tekrardan kurulduğu görülmektedir. Bu 

devirde Kılıçarslan, bastırdığı sikkelerde Abbasi halifesinin ismine yer veriyor, Abbasi 

halifeleri de zaman zaman Selçuklular’ın diğer devletlerle ilişkisinde bir aracı olarak 

rol alabiliyordu. Kılıçarslan döneminde Halifeliğin, Selçuklular’ın elde ettikleri 

zaferleri tebrik etmesi gibi olumlu temaslar olduğu gibi, Selçuklular’ın da Halifeliği 

kendisine karşı cephe almakla suçladığı durumlar da yaşanmıştı.324  

Sultan I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in, Abbasi Halifesi en-Nâsır Lidinillah’ın yeniden 

yapılandırarak İslâm dünyasında, dolayısıyla Anadolu’da da yaymaya çalıştığı 

Fütüvvet Teşkilatına dâhil olduğu görülmektedir.325 Bu hükümdardan sonra başa 

geçen I. İzzeddin Keykâvus ise Sinop’un fethinden sonra dönemin Abbasi halifesinden 

es-sultânü’l-gālib unvanı almıştır.326   

Daha sonraki dönemlerde Sultan II. Süleyman Şah, I. İzzeddin Keykâvus ve I. 

Alâaddin Keykubad’ın iktidara geldikten hemen sonra Halifelikten iktidarlarını 

tasdikleyen menşurlar istediği görülmektedir.327 İki taraf arasındaki ilişkiler bu 

devirlerde elçi teatisiyle sürmüş, Abbasi halifesinin yolladığı elçiler Selçuklular 

nezdinde büyük saygı görmüştür. Moğollar İslam dünyasını tehdit etmeye başladıkları 

zaman Abbasi halifesi, Selçuklu Sultanı I. Alâaddin Keykubad’dan yardım istemiş, 

Keykubad da halifeye askeri ve nakdi yardımda bulunmuştur.328 Abbasi halifesi ise bir 

süre sonra Keykubad’dan, Moğollar’a karşı Eyyûbîlerle bir ittifak yapmasını 

istemişti.329 Görülüyor ki Abbasi Halifeliği kendini her zaman bir meşruiyet makamı 

görmüyor, yeri geldiğinde diplomatik olarak diğer İslam devletleri arasında aracı 

olarak da konumlandırabiliyordu. Bu durum, bazı Selçuklu sultanları adına yazılan 

kitabelere de yansımıştı. I. İzzeddin Keykâvus dönemine ait Malatya’daki bir kitabede 

sultan, Allah’ın halifesinin destekçisi olarak anılmıştır.330 

Sultan II. Gıyaseddîn Keyhüsrev döneminde Halifelik ile kurulan bağın Selçuklular’a 

önemli bir avantaj sağladığı görülmektedir. Kösedağ Savaşı’ndan sonra zor duruma 

                                                   
324 Özaydın, a.g.m., 2022, 399-400. 
325 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 157, 183-186.  
326 Sümer, a.g.m., 2022a, 352. 
327 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 253; Kaya, a.g.m., 2010, 106; Sümer, a.g.m., 2022a, 351-352. 
328 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 281-283. 
329 Özbek, S. (2018b). “Türkiye Selçuklularının Çöküşünde Sebep Sonuç İlişkisi Yassıçemen’den 

Kösedağ’a”, Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları E – Dergisi, 5 (1), 14.  
330 Mecit, a.g.e., 2017, 199. 



50 
 

düşen devlet, Meyyafarikin (Silvan) bölgesinde Eyyûbîlerle karşı karşıya gelmek 

üzereyken Abbasi halifesinin müdahalesi ile savaş önlenmiştir.331  

Eyyûbî sultanlarının Abbasi halifeleriyle olan ilişkileri, Selçuklular’a benzer olarak 

meşruiyet kazanma ve dönemin siyasi gelişmeleri ekseninde yürümüştür. Selâhaddin 

Eyyûbî’nin daha devleti kurma aşamasında iken halifeye bağlı olduğunu göstermek 

istediğini, sahibi olduğu toprakları halifenin onaylaması için “memlükünüz misal 

bekler” şeklinde mesaj içeren bir mektup yolladığını görmekteyiz.332 Selâhaddin’in 

burada kendisini halifenin kölesi olarak addetmesi, metbu olan Abbasiler’le, tâbi 

Eyyûbîler arasındaki hiyerarşik diplomatik bağın durumunu net bir şekilde ortaya 

koymaktadır.  

Eyyûbî ve Abbasi Devletleri arasındaki ilişkiler ülkenin yönetme yetkisinin bir belge 

ile istenip verilmesinden ibaret değildi. Farklı siyasi gelişmelerle de iki taraf arası 

temaslar yaşanıyordu. Selâhaddin Eyyûbî Halep ve Musul’un müslüman emîrlerinin 

Haçlılar’la işbirliği yapmasını halifeye şikayet etmişti.333 Buna rağmen vuku bulan 

savaşı Selâhaddin’in kazanmasının ardından iki taraf arasında Halife Müstazi’nin 

araya girmesiyle anlaşma sağlandı.334 Sultan, 1176 tarihinde Musul Zengî Emîri 

bulunan Seyfeddin’in aralarındaki anlaşmayı bozması sonrasında durumu halifeye 

bildirmişti.335 Selâhaddin’in sefer yapmak için bile bazı durumlarda Abbasi 

halifesinden izin istediği görülmektedir.336 Abbasiler’de yeni bir halife iş başına 

geldiği zaman Eyyûbî sultanının elçisi bizzat Bağdat’a giderek sultanın biat ettiğini 

bildiriyor ve halife de Eyyûbî hükümdarının taklîdini yeniliyordu.337 Bu örnekler 

doğrultusunda Selâhaddin Eyyûbî’nin Abbasi halifesinin İslam dünyasındaki gücünün 

farkında olduğunu, onun meşruiyetini kabul ettiğini, yapacağı hamleleri zaman zaman 

ona danıştıktan sonra yaptığı ve bu şekilde İslam dünyasında Halifeliğin sahip olduğu 

prestije saygı gösterdiğini görmekteyiz. 

                                                   
331 Merçil, E. (2002). “Türkiye Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 519-520. 
332 Kuşçu, a.g.e., 2013, 262-263. 
333 Azzam, a.g.e., 2015, 152. 
334 Sarı, Y. (2016). “Selahaddin-i Eyyûbi’nin Abbasi Halifeleri ile Olan Münasebetleri”, Uluslararası 

Selahaddin Eyyûbi Sempozyumu Bildirileri, Cilt 2, ed. Necati Sümer, Ahmet Aktaş, Siirt: Beyan 

Yayınları, 593-594. 
335 Azzam, a.g.e., 2015, 155. 
336 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 430. 
337 Sarı, a.g.m., 2016, 595. 



51 
 

Eyyûbî sultanları ile Abbasi halifeleri arasındaki ilişkiler tabii ki her zaman olumlu 

seyirde gitmiyor, zaman zaman iki taraf arasında gerginlikler yaşanabiliyordu. 

Örneğin Kudüs’ün fethinden sonra Halifeliğin, İslâm dünyasında büyük prestij 

kazanan Selâhaddin’den çekindiği, onun Abbasi sınırlarının kuzeyine doğru 

yayılmasına engel olmak istediği ve Haçlılar’a karşı bu nedenle Selâhaddin’e maddi 

ve manevi olarak yeterince destek vermediği düşünülmektedir.338 Selâhaddin Eyyûbî 

ise bu tutuma tepki olarak Suriye’nin Abbasi Halifeliği’ne verdiği vergiyi artık 

vermeyip hutbe okutmayacağını söyleyerek göstermiştir. Ayrıyeten Halifeliğe her 

zaman yollamış olduğu ve ülkesindeki saygın ailelerden birine mensup elçi yerine, 

artık nispeten daha önemsiz bir kişiyi elçi olarak yollayarak diplomatik bir karşılık da 

vermiştir.339 Bu noktada, Abbasi halifesinin İslâm dünyasındaki konumuna rağmen 

sultanın gerektiği zaman halifeye karşı tavır almaktan çekinmediğini söylemek 

mümkündür.  

Selâhaddin Eyyûbî sonrası dönemde de Eyyûbî-Abbasi İlişkileri yine hükümdarlık için 

meşruiyet sağlama ve siyasi meselelerde aracılık ve yardımlaşma ekseninde 

ilerlemiştir. Örneğin 1225’te Harezmşahlar’a karşı Abbasi Halifeliği, Eyyûbîlere 

ittifak teklif etmiş ama bu girişim gerçekleşmemiştir.340 Yine aynı devirde Halifelik, 

Moğollar’a karşı Şam’a elçi olarak İbnü’l Cevzi’yi yollayarak kendilerinin 

savunulması için Eyyûbîler’den ordu hazırlanmasını istemiş, neticede Eyyûbîler 3000 

kişilik bir askeri kuvvet teşkil etmişti.341 Melik II. Âdil ile Melik Sâlih Necmeddin 

arasındaki taht mücadelesinde ise dönemin Abbasi halifesinin iki kardeşin arasını 

bulmaya çalıştığını görmekteyiz.342 Bunlarla birlikte yine Selâhaddin Eyyûbî’den 

sonra Abbasi Halifeliği, Eyyûbîler’in bölgede kendilerine karşı yükselen bir güç 

olmalarından endişe etmeye devam etmiştir. Örneğin Melik Âdil, Haçlılar’a karşı 

mücadelesinde uzun süre Abbasiler’den istediği yardımı alamamıştır.343  

2.7. Hükümdar-Ümera İlişkileri 

Hükümdarların devletin idaresinden sorumlu emîrleri ile olan ilişkileri her zaman 

önemli bir husus olmuştur. Zira bu ilişkiler ağının işleyişi devletin idaresine etki 

                                                   
338 Sarı, a.g.m., 2016, 596-600. 
339 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 447. 
340 Aydın, a.g.m, 2020, 253-254 
341 Aydın, a.g.m, 2020, 271. 
342 Chickhou, a.g.m., 2020, 293. 
343 Turan, A. a.g.e., 2021, 90, 121. 



52 
 

etmektedir. Gerçekten hem Selçuklular hem de Eyyûbîler’de bu emîrler siyasi tarihe 

yön vermişlerdir.  

Klasik bir Ortaçağ Türk İslam Devleti olarak Türkiye Selçukluları, hem idari hem de 

askeri kadrolarında görev alan ve emîr olarak bilinen üst düzey devlet memurlarına 

sahipti. Bu emîrler, hükümdara devlet yönetiminde yardımcı olmaktaydı. Emîrlerin 

kendilerine ait maiyetleri, askeri güçleri, sancakları ve sarayları vardı. Kendileri de 

hükümdarlar gibi alaylarla hareket ederlerdi.344  

Türkiye Selçuklu emîrleri, kendi içlerinde etnik kökenlerine göre ayrılmış bir şekilde 

gruplaşarak rekabet halindeydiler. Bu grupları İranlılar, Türkler, Gulamlar (Ermeniler 

ve Rumlar), Bizanslılar, Gürcüler ve Harezmliler olarak tasniflemek mümkündür.345 

Gruplaşmalar ilk başlarda Türkler ile İran menşeliler arasında346 iken daha sonra 

Gulam kökenli emîrler ve kısmi bir dönem de Harezmli gruplar bu rekabete dahil 

olmuşlardır.347 Emîrler arasındaki bu nüfuz mücadelesi sadece etnik kökenle alakalı 

değildi. İbn Bibi’de geçen “kılıç, kalem ve sancak sahibi emîrler” ifadesi348 bu 

rekabetin farklı boyutları olduğunu da göstermektedir.  

Selçuklu sultanının yakınında bulunan bazı emîrler, diğer mevkidaşlarına göre daha 

ayrıcalıklı bir konumda yer almaktaydılar. Bunlar, genelde savaş meclislerine ve 

seyran gezintisine hükümdar ile beraber çıkma şansına sahipti. Ayrıca ülkenin farklı 

idari bölgeleri genellikle bu has ümera diye tabir edilen gruba tevdi ediliyordu.349 

Emîrler, asli işlevleri olan askeri görevler ile siyasi ve diplomatik görevler dışında 

hükümdarlar tarafından onların şahsi işleriyle de görevlendirilebiliyordu. Bazen 

sultanlar tarafından ülkeye gelen elçileri karşılamak için gönderilirlerken, bazen de 

sultanın kendisinin veya bir başka hanedan üyesinin düğününün hazırlanmasında özel 

görevler alıyorlardı.350 Bu emîrler, başarılı icraatlarda bulundukları zaman 

hükümdarlar tarafından sık sık hediyeler, iktâ tevcihleri ve makam yükseltmeleri ile 

                                                   
344 Aksarayî, a.g.e., 2000, 87; Köymen, M.A. (1992). Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi Alp Arslan 

ve Zamanı, Cilt 3, Ankara: TTK, 220-221.  
345 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 293-294; Bayram, a.g.m., 2002, 171; Kaymaz, a.g.e., 2011, 125; Mecit, a.g.e., 

2017, 179. 
346 Bayram, a.g.m., 2002, 170. 
347 Kaymaz, a.g.e., 2011, 98. 
348 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 408. 
349 Köymen, a.g.e., 2020, 195. 
350 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 185-186. 



53 
 

ödüllendirilirlerdi. Aynı şekilde başarısızlık durumunda da ölüm cezası, sürgün, 

görevden azledilme gibi cezalara çarptırılabiliyorlardı.351 

Selçuklular’da, hükümdarlar ile emîrler arasında idari ve askeri konularda sık sık 

karşılıklı görüş alışverişlerinin yapıldığı meşveret meclisleri kurulmaktaydı. Selçuklu 

hükümdarları, her ne kadar devlet yönetiminde son sözü söyleme hakkına sahip olsa 

da pek çok konuda bu meclislerde emîrleri ile beraber istişare ederek karar verirdi.352 

Sadece hükümdar değil, sultanın emri ile herhangi bir göreve tayin edilen bir emîr de 

her zaman tek başına karar almıyor, yeri geldiğinde diğer mevkidaşları ile müşavere 

yöntemini kullanabiliyordu.353 

Selçuklu siyasi tarihine bakıldığında, nüfuzları ile sivrilmiş pek çok devlet adamının 

devletin kaderine yön verdiği görülmektedir. Özellikle ekonomik olarak güçlenen bazı 

emîrlerin ülkenin hükümdarından bile daha bolluk içerisinde yaşaması,354 bu durumun 

maddi zeminini göstermesi bakımından mühimdir. Daha önce belirttiğimiz gibi 

iktidara gelecek taht adayının belirlenmesinde de pek çok kez emîrler söz sahibi 

oluyordu. Emîrler, iktidar mücadelesi nedeniyle zaman zaman menfaatlerini 

düşünerek kendi aralarında da hizipleşebiliyorlardı. Hatta henüz hayatta olan 

hükümdara karşı bir başka taht adayına destek vermekten dahi çekinmiyorlardı. Bu 

şekilde belirli bir emîr grubu tarafından iktidara getirilen sultanlar da kendi 

iktidarlarında bu emîrlerin nüfuzu altında kalabiliyordu.355 Dolayısıyla emîrlerin sahip 

oldukları bu ekonomik ve siyasi güç, iktidar sahibi hükümdarlar için rahatsızlık verici 

bir husus idi.  Emîrlerin sahip oldukları bu nüfuzları, bazı Selçuklu sultanları 

tarafından azaltılmaya hatta yok edilmeye çalışılmıştır. I. İzzeddin Keykâvus’un, 

iktidarının sonlarında hüsranla sonuçlanan Halep seferinin ardından bu başarısızlıktan 

dolayı suçlu gördüğü bazı emîrleri ortadan kaldırdığı bilinmektedir.356 Sultanın bu 

hamlesindeki tek neden seferin başarısız olması değildi. Onun daha önceden bu 

emîrlerden rahatsızlık duyduğu, seferin başarısızlığını da bu bertaraf eylemine bir 

bahane olarak kullandığı düşünülmektedir. Emîrler, kendilerine cephe alındığı zaman 

da iktidarı değiştirmeye yeltenmişlerdir. Nitekim I. Alâaddin Keykubad’ın kendilerine 

                                                   
351 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 222, 292, 293. 
352 Köymen, a.g.e., 2020, 183-184. 
353 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 330. 
354 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 286-287. 
355 Kaymaz, a.g.e., 2011, 106. 
356 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 222. 



54 
 

tavır almasına karşı sultanın kardeşi Celaleddin Keyferidun’u tahta çıkarmak 

istemeleri,357 Keykubad’ın iktidarının sonlarında Harezmli unsurlara kadro ve 

tevcihlerde bulunması nedeniyle sultana cephe alıp, onun veliaht olarak tercih 

etmediği oğlu II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in saflarına geçmeleri bu hususu teyit 

etmektedir.358 

Sultan I. İzzeddin Keykâvus ile I. Alâaddin Keykubad zamanında bazı nüfuzlu 

emîrlerin ortadan kaldırılmasının359 ilerleyen süreçte devleti zayıflattığı hatta yıkıma 

götürdüğü bazı araştırmacılar tarafından ifade edilmektedir. Buna göre tecrübeli ve 

nüfuzlu emîrlerin sahneden çekilmesi sonucu boşalan kadrolar genç ve tecrübesiz 

emîrlere kalmış, bu zümre bilhassa Kösedağ Savaşı’nda (1243) Sultan II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’in devleti yıkıma götüren kararlar almasında rol oynamışlardır.360  

Ülkelerini Selçuklular’dan aldıkları iktâ sistemi üzerine inşa eden Eyyûbîler’de her 

büyük emîr önemli bir iktâü’l-hass sahibi idi. Merkeze bağlı bu emîrlikler kendi 

teşkilatlanmalarına da sahipti.361 Emîrlerin sikkelere kendi adlarını yazdırma hakları 

yoktu. Bunlar, sultanın huzuruna boş gelmez, ona gösterdikleri saygının göstergesi 

olarak hediyeler getirir ve bunun karşılığını da hükümdarın cömertliğiyle alırlardı. 

Bilhassa Selâhaddin Eyyûbî, emîrlerine çok önem verirdi. Gerektiğinde onlarla her 

konuda idari ve askeri istişareler yaptığı gibi esir bir emîri için fidye vermekten de 

çekinmezdi.362 Selâhaddin, çadırının yanında maiyetiyle beraber olarak yemek yemeyi 

bir âdet olarak benimsemişti.363 Eyyûbî sultanı nâiblerini, kale kumandanını ve 

valilerini emîrleri arasından seçerdi.364 

Eyyûbîler’de menşurlarla tayin edilen emîrlerin sahip olduğu topraklar kendilerinden 

oğullarına geçecek şekilde düzenlenmişti. Zaten bunların çoğunluğu devlet 

kurulmadan önce Nûreddin Zengî devrinde yine aynı topraklar üzerinde hüküm 

sürmekte olan yerel idarecilerdi. iktâ sahipleri olan bu emîrlerin asli görevlerinden biri 

de devlete asker yetiştirmekti. Bu emîrler merkezdeki idari teşkilatlanmalarının 

                                                   
357 Kaymaz, a.g.e., 2011, 74. 
358 Kaymaz, a.g.e., 2011, 68.  
359 Anonim Selçuknâme, 2014, 41. 
360 Özbek, a.g.m., 2018b, 3. Nizamülmülk’e göre iyi bir hükümdar ihtiyarlara, mütehassıslara ve savaş 

tecrübesi olanlara saygı gösterip onlara hak ettikleri makamlar vermeliydi. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 

2006, 173. 
361 Kuşçu, a.g.e., 2013, 187, 189. 
362 Azzam, a.g.e., 2015, 107-108. 
363 Azzam, a.g.e., 2015, 151. 
364 Kuşçu, a.g.e., 2013, 204. 



55 
 

benzerine kendileri de sahipti. Eyyûbî Devleti askeri karakterli bir devlet olduğundan, 

askeri yetkilere sahip emîrler, bu yetkileri taşımayan vezirlerden daha ön plandaydı.365 

Selâhaddin Eyyûbî döneminden itibaren, Türkiye Selçukluları’nda olduğu gibi 

Eyyûbîler’de de bazı farklı emîr gruplarının öne çıktığı görülmektedir. Selâhaddin, 

daha Mısır’da Fâtımî veziri iken Suriyeli ve Kürt emîrlere kadrolar vermeye 

başlamıştı.366 Burada Sudanlı emîrlere ve askerlere ait mal ve toprakları kendi 

emîrlerine vermekten çekinmeyen sultan bu şekilde emîrlerini kendine bağlayıp 

ödüllendiriyor ve sevgilerini kazanıyordu.367 Eyyûbî emîrleri, sultan ile yakın olmak 

ve makam elde etme amacıyla hayırseverlik faaliyetlerinde de bulunabiliyordu. Ayrıca 

başarılı bir askeri kariyer de statüyü yükseltmeyi kolaylaştırıyordu.368 Bazı devlet 

erkânı üyeleri sultana diğer emîrlerden daha yakındı. Bunlar, Selâhaddin’in emîrleri 

ile yaptığı toplantılardan sonra halen yanında kalmaya devam edebiliyorlardı.369  

Eyyûbîler’de devlet kadrolarında sünni ulemâ kökenli isimlerin sık olarak yer aldıkları 

görülmektedir. Halbuki Selçuklular’da bu makamlara daha çok gulam ve İran kökenli 

isimler hâkimdi. Eyyûbîler’in askeri hüviyete sahip bir devlet olmasına karşın, bu 

zümrenin devlet yönetiminde söz sahibi olması ilginçtir. Bunun nedeni Eyyûbî 

hâkimiyet sahasının Haçlı tehlikesine maruz kalması ile açıklanmıştır. Buna göre 

düşmanın (Haçlılar) bertaraf edilmesi için hem askeri hem de dini faaliyetlerin olması 

gerekirdi.370 Nitekim Selâhaddin Eyyûbî’yi fetihlere teşvik eden de dinî/ilmî hüviyete 

sahip şahsiyetlerdi. Öyle ki bu kişiler arasında ashab-ı şura denen grubun oluşturduğu 

istişare meclislerinde sultana çıkışmaktan çekinmeyecek kadar güçlü kişiler vardı.371  

Öte yandan Türkiye Selçuklu tarihinde hükümdarların pek çok kez kendi emîrlerine 

cezalar verdiği hatta onları büyük çapta yok etme hareketlerine giriştikleri görülürken, 

Eyyûbîler’de hükümdarları emîrlerini ölüm cezaları ile pek cezalandırmadığı 

görülmektedir.  

 

                                                   
365 Şeşen, a.g.e., 2018a, 164.  
366 Azzam, a.g.e., 2015, 120. 
367 Azzam, a.g.e., 2015, 123. 
368 Azzam, a.g.e., 2015, 174. 
369 Azzam, a.g.e., 2015, 157.  
370 Azzam, a.g.e., 2015, 63. 
371 Şeşen, a.g.e., 1987, 206. 



56 
 

2.8. Hükümdar-Vasal İlişkileri  

Vasallık bir siyasi gücün başka bir siyasi gücü hiyerarşik olarak kendinden üst bir 

konumda kabul etmesi ve bazı konularda ona bağlı olduğunu gösteren ve resmi bir 

bağlılık statüsüdür.372 Ortaçağ İslam Devletlerinde vasal yapılar metbularına 

bağlılıklarını göstermek için genellikle onların adlarının yazılı olduğu sikke bastırma 

ile beraber ülkelerindeki camilerde okunan hutbelerde adlarına yer verir ve aynı 

zamanda onlar tarafından himaye ediliyor olmanın karşılığı olarak haraç vergisi 

öderlerdi.373  

Türkiye Selçukluları’na vasallık yolu ile bağlı olan siyasi yapılar, tâbi oldukları 

Selçuklu hükümdarlarına karşı yükümlülüklere sahiptirler. Bunlar arasında ilk öne 

çıkan şartlardan birisi; tâbi tarafın, metbu tarafa kendisini himaye etmesinin karşılığı 

olarak düzenli bir şekilde vergi/haraç verecek olmasıydı. Bu duruma örnek olarak, III. 

Kılıçarslan’ın tahta çıkışından sonra vasallarının kendisine haraç ve bac ödemesini 

gösterebiliriz.374 Bu vasal yapılar gerekli görüldüğü takdirde, metbularına askeri 

kuvvet ile destek vermek zorundaydılar. I. Alâaddin Keykubad, 1225’te Ermenilerle 

yaptığı anlaşmada istediği takdirde kendisine 1500 askerin gönderilmesini şart 

koşmuştu.375 Türkiye Selçuklu Devleti’nin vasalları eğer sikke kestireceklerse sultanın 

adına da yer vermek zorundaydı. Sultan I. İzzeddin Keykâvus döneminde Ermeniler, 

sultanın adına bastırdıkları parada yer vermişlerdi.376  Eyyûbî Meliki Efdal de II. 

Süleyman Şah’a tâbi olduktan sonra onun adını bastırdığı sikkelere yazdırmıştı.377 

Vasallar verdikleri vergi haricinde sık sık Selçuklu sultanlarına hediyeler 

yollamaktaydılar. Selçuklu sultanı ile aynı ortamlarda bulundukları durumda 

protokoldeki yerleri daha düşük olduğundan dolayı teamül gereği sultana karşı 

saygılarını göstermek zorundaydılar. Örneğin, bazen sultanın gaşiyesini taşırken bazen 

de sultanın rikabının378 yanında yürürlerdi.379 

                                                   
372 Rapp, S. (2012). “Vasal”, DİA, 42, 531. 
373 Göksu, E. (2017). “Türkiye Selçuklu Devleti’ne Tâbi’ Devletler ve Tâbiiyet Hukuku Üzerine Bir 
Değerlendirme”, Belleten, 81 (290), 44. 
374 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 106. 
375 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 349. 
376 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 196. 
377 Kaya, a.g.m., 2010, 107. 
378 Rikab, üzenginin diğer adıdır.  
379 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 135. 



57 
 

Türkiye Selçuklu sultanları, tâbilerine hakimiyet alameti gösteren alametler 

gönderiyorlardı. II. Süleyman Şah, kendisine tâbi olan Melik Efdal’a hakimiyetinin 

göstergesi olarak bir hil’at yollamıştı.380 Sultan III. Alâaddin Keykubad ise Osman 

Gazi’ye beylik menşurunu gönderirken beraberinde hediye olarak farklı hakimiyet 

sembolleri yollamıştı.381 Selçuklu tahtına yeni bir sultan geçtiği zaman bir gelenek 

olarak vasallar yeni hükümdardan tekrardan menşur almak zorundaydılar. Bu, siyasi 

iktidarın değişmesi sonrası bağlılığın tekrardan bildirilmesi için gerekliydi. Hatta 

bazen taht değişikliği olmadığı durumlarda bile bu durum yaşanırdı ki I. Alâaddin 

Keykubad’a her yıl sahip olduğu menşur belgesini yenilemek için gelen vasal 

hükümdarlar bulunmaktaydı.382 

Türkiye Selçuklu sultanı gerektiği zaman vasalı olan hükümdarı eğer tâbiyet şartlarına 

uymamışsa onun bu itaatsizliğine karşı yaptırım uygulama hakkına sahipti. Bunun için 

tedip seferi düzenleyebilir,383 itaatsiz hükümdarı görevinden alabilir,384 sürgün 

edebilir385 veya yerinde bırakıp vasallık şartlarını ağırlaştıran bir antlaşma 

yapabilirdi.386  

Türkiye Selçuklu hükümdarları, bir siyasi gücü her zaman savaş yoluyla vasalı haline 

getirmeyebiliyordu. Artuklular örneğinde olduğu gibi kendi isteğiyle siyasi menfaatler 

için Selçuklular’a bağlananlar da mevcuttu.387 Eyyûbî hanedanından Melik Efdal de 

bu şekilde kendi isteği ile II. Süleyman Şah’a tâbi olup hutbe okutmuştu.388 Bir idareci 

eğer yeni vasal oluyorsa bunun için bazı kişiler Selçuklu hükümdarına rehin 

bırakabilirdi. I. Alâaddin Keykubad devrinde Suğdak’ın fethi esnasında şehrin nüfuzlu 

kişilerinin oğulları Hüsameddin Çoban tarafından rehin alınmıştı.389 

Hükümdarların vasallarıyla kurduğu ilişkiler zaman zaman taht mücadelelerine de 

yansımıştır. I. Alâaddin Keykubad henüz melik iken taht için mücadele ettiği kardeşi 

                                                   
380 Kaya, a.g.m., 2010, 107. 
381 Sümer, a.g.m., 2009, 382. 
382 Kaymaz, a.g.e., 2011, 5. 
383 Sümer, a.g.m., 2022a, 352. 
384 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 103. 
385 Merçil, a.g.m., 2002, 517.  
386 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 196-197. 
387 Merçil, a.g.m., 2002, 517; Kaya, a.g.m., 2010, 107.  
388 Kaya, a.g.m., 2010, 107. 
389 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 339. 



58 
 

I. İzzeddin Keykâvus’u Kayseri’de muhasara ederken yanına destekçi olarak Ermeni 

Kralı II. Leon’u almıştı.390  

Eyyûbîler, birçok siyasi yapıyı vasal olarak kendisine bağlamıştı. Eyyûbî sultanları, 

vasallarına kendi adları ile tâbilerinin adlarının bulunduğu bayraklar 

göndermekteydi.391 Selçuklular’da gördüğümüz karşılıklı metbu-tâbi yükümlülükleri 

Eyyûbîler’de de geçerliydi. Hıttin Muharebesi öncesi Selâhaddin Eyyûbî, 

vasallarından askeri destek istemiş ve Musul, Sincar, Halep gibi bölgelerin hakimleri 

kuvvetler yollamıştı.392 Bu hâkimler bazen istihbari bilgiler sağlamak suretiyle de 

tâbilik görevini yerine getirebiliyordu. Nitekim, II. Kılıçarslan’ın oğlu olup Eyyûbî 

vasalı olan Melik Kutbeddin de 10 Temmuz 1192’de Selâhaddin Eyyûbî’ye ulaşan ve 

Haçlılar’la ilgili istihbari nitelik taşıyan bir mektup göndermişti. 393 Vasal kuvvetler 

gerektiğinde Eyyûbîlere askeri kuvvet gönderdikleri gibi yeri geldiğinde koruma da 

talep etme hakkına sahiplerdi. Çünkü himaye etme, vasallık bağının temeliydi. Musul 

Emîri Bedreddin, Bet Nahrin ve Ahlat Eyyûbî Emîri bulunan Eşref’e tâbi olduğunu 

bildirirken, ondan düşmanlarına karşı askeri yardım istemişti.394  

2.9. Hükümdarın Günlük Hayatı 

Hükümdarlar, günlük hayatlarının çoğunluğunu doğal olarak devlet işlerine 

ayırmaktaydılar. Ancak bu idareciliğin getirdiği sorumluluklar dışında hükümdarların 

özel hayatlarının da olduğu unutulmamalıdır. Selçuklu ve Eyyûbî hükümdarları bu 

nedenle günlerinin her anını idari işlere ayırmazlar, özel işleri ile de ilgilenirlerdi. 

Türkiye Selçuklu sultanlarının çoğunluğu, devletin resmi dili olması ve devlet içinde 

birçok İranlı bürokrat bulunması hasebiyle Farsça’yı, ilim ve hukuk dili olması 

nedeniyle de Arapça’yı öğreniyorlardı. Özellikle ilk dönemdeki sultanların bildikleri 

dillerin çeşitliliği hakkında bilgi bulamasak da bilhassa XIII. Yüzyılda hüküm süren 

hükümdarların hemen hepsinin bu dillere vakıf olduğunu ve bunları hem yazı işlerinde 

hem de konuşmada kullandıklarını söylemek mümkündür.395  

                                                   
390 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 143. 
391 Kubat, a.g.e., 2020, 149. 
392 Kubat, a.g.e., 2020, 56. 
393 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 317. 
394 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 502. 
395 Koca, a.g.m., 2002a, 586; Mecit, a.g.e., 2017, 174. 



59 
 

Türkiye Selçukluları’nda devlet işleri genelde devlethane olarak bilinen saray içinde 

görüşülüyordu. Saraylar selamlık ve haremlik olarak ikiye ayrılmıştı. Selamlıkta 

devlet işleri görüşülürken haremde hükümdarın ailesi ikamet etmekteydi.396 

Hükümdarların saraylardaki bir gününde farklı mesaileri olabiliyordu. Burada eğlence 

meclisleri düzenleyebiliyor, farklı devlet görevlileri ile baş başa görüşmelerin 

yapıldığı halvet meclislerine girebiliyorlardı.397 Sultanların bazen herhangi bir idari 

veya askeri başarı sonrası, bazen de keyfi olarak düzenledikleri bu eğlence 

meclislerindeki tutumları eleştirilere maruz kalabiliyordu. Nitekim bazı sultanların 

sefahata fazla düşkün olmaları, yakınlarında yanlış kişileri nedim olarak 

bulundurmaları, devlet yönetiminde zafiyete ya da yanlış işler yapmalarına neden 

olabiliyordu. Bilhassa I. Alâaddin Keykubad sonrası dönemdeki hükümdarlarda bu 

durum artış göstermişti. II. İzzeddin Keykâvus’un ölmeden önce bu gibi yanlış işlere 

aşırı meylettiği için iktidarın elinden gittiğini itiraf etmesi bu durumun gerçekliğini 

ortaya koymaktadır.398  

Selçuklu sultanları yılın her döneminde başkentteki saraylarda kalmıyordu. Bazen 

şehrin farklı bölgelerine maiyetleriyle birlikte gezintiler yaptıkları gibi, kışlık ve yazlık 

saraylarında aylarca kalabiliyorlardı.399 Buralarda dinlenmeye daha fazla vakit 

ayırmakla birlikte devlet işleri ile uğraşmaya devam ediyorlardı.400 Bunun dışında bir 

asker olarak yetişmeleri hasebiyle sultanlar spor yapmayı da ihmal etmeyip sık sık ava 

çıkıyor, çevgan oyunu oynuyorlardı.401  

Aileleri ile birlikte devletin yönetildiği başkentteki kendi saraylarında yaşamakta olan 

Selçuklu sultanları, yetiştikleri sarayda aldıkları eğitimler sonucunda farklı zanaat ve 

beceri alanlarında ustalaşmış durumdaydılar. Sultan II. Kılıçarslan’ın şehzadelerinin 

ilme ve alimlere destek verdikleri, hattatlık ve şiir alanlarında kendilerini geliştirmiş 

                                                   
396 Çaycı, a.g.e., 2019, 27. 
397 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 532-533, 595.  
398 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 670. 
399 Merçil, a.g.e., 2011, 37. 
400 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 168, 316, 453, 455. 
401 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 168, 292, 358. Nizamülmülk’e göre devlet başkanları iyi ata binip her türlü 

silahı kullanmada maharetli olmalıdır. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 26. Türkiye Selçuklu 

sultanlarının avlanmaya dair ilgileri konusunda toplu bilgiler için Bkz. Salman, A. (2022). Selçuklu 

Anadolu’sunda Av ve Avcılık, Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 57-63. 



60 
 

oldukları bilinmektedir. Bu şehzadeler arasında bilhassa Melik Berkyarukşah’ın öne 

çıktığı, edebi alanda kendini geliştirip eserler ortaya koyduğu görülmektedir.402 

Edebiyat konusunda kendini geliştiren başka Selçuklu soyluları da bulunmaktaydı. II. 

Süleyman Şah şiir, edebiyat ve hattatlıkta kendini geliştirmiş hatta felsefeye olan ilgisi 

nedeniyle bazı ulemâ tarafından dini ihmal etmekle dahi suçlanmıştı.403 I. İzzeddin 

Keykâvus ise Farsça ve Arapça’yı bilmekle404 beraber şiir konusunda edebi bir 

yeteneğe sahipti.405 I. Alâaddin Keykubad da kişisel maharetleri önde olan 

hükümdarlar arasındaydı. Keykubad’ın, el becerisi ile alakalı meslekler olan mimarlık, 

saraçlık, kuyumculuk, bıçakçılık, dericilik, bakırcılık, ressamlık gibi alanlarda 

becerikli olduğu ve bunun dışında tavla, okçuluk, satranç, cirit atma gibi oyun ve 

sporlarda yeteneğe sahip bulunduğu bilinen bir husustur. Sultan, bunun dışında tarih 

ilmi ve edebiyat ile de ilgilenmiş olup rubai dahi söyleyebilmekteydi.406 Türkiye 

Selçuklu sultanları genel olarak kuruluş ve yükseliş devrindeki maharetleriyle 

övülseler de II. Keyhüsrev ve II. Keykâvus gibi geç dönem hükümdarlarının sefahata 

meyletmeleri gibi davranışlar sergilemeleri olumsuz örnekler olarak da 

sunulmuştur.407  

Eyyûbî hükümdarları da birden fazla dili konuşacak şekilde yetişirlerdi. Kurucu 

hükümdar olan Selâhaddin Eyyûbî, bir hükümdar adayı olarak yetişmemesine karşın 

Arapça, Türkçe ve Kürtçe konuşabiliyordu.408 Sultanın çevresinde bulunan devlet 

adamlarının bilgi birikimi ve devlet bürokrasisinin getirdiği sistematik eğitim ile 

beraber kendisinden sonra gelen hanedan üyelerinin de aldıkları eğitimlerle farklı 

dillere vakıf olmuş olması kuvvetle muhtemeldir. Selâhaddin’in oğlu Melik Efdal ilme 

ve şairliğe meyilliydi.409 Melik Âdil’in oğlu Melik Muazzam, Kur’an-ı Kerîm’i 

hatmetmiş ve ilme, edebiyata düşkün, divan sahibi bir devlet adamıydı.410 Eyyûbîler’in 

Hama Meliki el-Mansur Nasireddin Muhammed b. Ömer b. Şahinşah b. Eyyûb’un 

                                                   
402 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 51. Nizamülmülk’e göre iyi bir hükümdar dini ilimlere ve alimlere karşı saygılı 

olmalıdır. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 26. 
403 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 10, 65; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 89. 
404 Koca, a.g.m., 2002a, 586.  
405 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 256. 
406 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 250, 252. Nizamülmülk’e göre ideal bir İslam hükümdarı sanattan ve 

edebiyattan anlamalıydı. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 26. 
407 Kara, S. (2002). “Türkiye Selçuklularında Dini Hayat”, Türkler Ansiklopedisi, 7, 310. 
408 Azzam, a.g.e., 2015, 67. 
409 Turan, A. a.g.e., 2021, 48, 51. 
410 Kılıç, M. (2006). “Alim ve Devlet Adamı Olarak Eyyûbi Meliki "el-Melikü'l-Muazzam" (576-

624/1180-1227)”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, X/2, 339. 



61 
 

şiirleri olduğu bilinmektedir.411 Melik Kâmil’in torunu Eyyûbî Meliki Muazzam da 

dini ilimler de kendini geliştirmişti.412  

Eyyûbî hükümdarlarının kalıcı ikametgâhı devleti yönettikleri saraylarıydı. Bu 

sarayların harem bölümünde sultanlar aileleri ile beraber otururlardı. Sarayda görevli 

pek çok cariye, hizmetli ve asker, sultanın ve ailesinin işlerine bakardı.413  

Dini ibadetler, Eyyûbî sultanlarının günlük hayatlarında önemli bir yer tutan bir başka 

konudur. Selâhaddin Eyyûbî din adamları ve alimlere saygı gösterirdi.414 Tasavvufa 

ilgisi bulunan Selâhaddin Eyyûbî’nin mutasavvıflar ile görüştüğü, dini kitaplar 

okuduğu,415 ayrıca şiirle ilgilendiği, özel bir kütüphanecisinin ve münecciminin 

olduğu bilinmektedir.416 Bu durum Selâhaddin Eyyûbî’nin bir hükümdar çocuğu 

olmamasına rağmen kendisini yetiştirdiğini göstermektedir. Melik Kâmil de din 

adamlarına saygı gösterir, onlarla tartışmaktan zevk alır, kendi sarayında 

konaklamalarına izin verirdi.417
 Selâhaddin’in öğle namazlarının akabinde at yarışları 

ve top oyunlarını izlemekten zevk aldığı bilinmektedir.418 Üçüncü Eyyûbî büyük 

sultanı olan Melik Azîz ise avcılığa meraklı olup bir kurdu avlamaya çalışırken 

ölmüştür.419 

Eyyûbî sultanları yine Selçuklu mevkidaşları gibi spor faaliyetlerine vakit 

ayırıyorlardı. Hükümdarlığın getirdiği askeri sorumluluklar nedeniyle taht adaylarının 

bu tarz sporlarla ilgilenmesi çok doğaldı. Türklere mahsus eski bir oyun olan ve 

Selçuklu sultanları tarafından oynanan Çevgan, Eyyûbî hanedanı tarafından da 

biliniyordu.420 Selâhaddin Eyyûbî’nin oğullarının ve ailesinin avlanmaya ve ok atmaya 

karşı da ilgileri vardı.421  

  

                                                   
411 Kolukısa, a.g.e., 2022, 254. 
412 Kolukısa, a.g.e., 2022, 402. 
413 Şeşen, a.g.e., 2018a, 163. 
414 Kolukısa, a.g.e., 2022, 143-144. 
415 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 60. 
416 Azzam, a.g.e., 2015, 196; Şeşen, a.g.e., 2018a, 164. 
417 Kolukısa, a.g.e., 2022, 313. 
418 Turşak, a.g.m., 2020, 133. 
419 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 10, 24; Turan, A. a.g.e., 2021, 79-80. 
420 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 387, 403; Kuşçu, a.g.e., 2013, 279. 
421 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 157; Azzam, a.g.e., 2015, 74-75.  



62 
 

  



63 
 

3. HÜKÜMET TEŞKİLATI 

Türkiye Selçuklu Devleti’nin hükümet teşkilatı, dönemin İslam dünyasındaki diğer 

devletlerin hükümet teşkilatlanmalarındaki hususlarla beraber Orta Asya Türk Devlet 

geleneğine ait unsurları da bünyesinde barındırmaktaydı. Türkiye Selçuklu hükümet 

teşkilatıyla ilgili bilgi bulunan kaynaklar genellikle belirli bir dönemle sınırlıdır. Bu 

zorluklar nedeniyle konu ile ilgilenen araştırmacılar bazı çağdaş veya aynı gelenekten 

gelen diğer İslam devletlerinin hükümet teşkilatlarını da incelemiş ve Selçuklu devlet 

yapılanması hakkında daha mesnetli kanaatlere varmak için bilhassa Abbasiler, Büyük 

Selçuklular, Eyyûbîler ve Osmanlılar’ın devlet teşkilatlanmalarıyla mukayese yoluna 

gitmişlerdir.422 Eyyûbîler’in de yine benzer şekilde mezkur geleneklere sahip Büyük 

Selçuklular ve onun takipçisi olan Zengîler’le beraber Fâtımîler’den de devlet 

teşkilatlanmasında etkilendiği bilinmektedir. 

3.1. Dîvânlar 

3.1.1. Dîvân-ı Vezaret/ Dîvân-ı A‘lâ 

Türkiye Selçuklu Devleti’nin ana idare mekanizmasını Dîvân-ı A‘lâ oluşturmaktaydı. 

Divanın üyeleri; Vezir, Dîvân-ı İnşa, Dîvân-ı İşrâf, Dîvân-ı İstîfâ ve Dîvân-ı Arz’ın 

başkanları ile Nâib, Beylerbeyi, Atabey ve Pervâne’den meydana gelmekteydi.423 

Divanın başkanlığı bazen sultan bazen de onun vekili sıfatıyla vezirin uhdesindeydi.424 

Divan bu nedenle Dîvân-ı Vezaret ve ayrıca Dîvân-ı Saltanat, Dîvân-ı Buzurg ve 

Saray-ı Saltanat olarak da anılıyordu.425 Vezir, divanda hükümdar adına ferman 

çıkarma ve yargılama yetkisine sahipti.426 Divan kararlarının ilgili alt divanın üyelerine 

imza edilmeden önce ilk olarak vezirin onayından geçmesi gerekirdi.427  

Dvaân-ı a‘lâ’nın defatir-i dîvân-ı a‘lâ olarak bilinen defterleri mevcuttu.428 Bu 

defterlerde devletin mali durumu ve arazileri hakkında bilgiler yer alıyordu.429 Ülkeye 

yeni bir idari bölge katıldığı zaman dîvân-ı a‘lâ’nın aldığı karar ile bu divana bağlı 

                                                   
422 Burgu, Y.S. (2011). Anadolu Selçukluları Alaeddin Keykubad ve Zamanı, İstanbul: Selenge, 195. 
423 Merçil, a.g.m., 2009a, 390. 
424 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 87. 
425 Köymen, a.g.e., 1992, Cilt 3, 157; Merçil, E. (2015). Selçuklular Zamanında Divan Teşkilatı (Merkez 

ve Eyalet Divanları), İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 141. 
426 Özaydın, A. (2013). “Müslüman Türk Devletlerinde Vezirlik”, DİA, 43, 85.  
427 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 534. 
428 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 174. 
429 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 89; Merçil, a.g.e., 2015, 145; Turan, R. (2020). Türkiye Selçuklularında 

Hükümet (Vezir ve Divan), Ankara: TTK, 57.  



64 
 

diğer divanların memurları yeni idari bölgelere gönderilir ve buraların genel mali 

durumu ve arazisi hakkındaki bilgiler kayda alınmak suretiyle devletin 

kurumsallaşması sağlanmaya çalışılırdı.430 Menşur, ferman, misal gibi belgelerle 

hükümdarın bizzat tevdi ettiği iktâlar dîvân-ı a‘lâ’dan çıkıyordu.431 Diğer devletlerle 

yapılan ‘anlaşmalar’ ve hükümdarın emriyle çıkarılan ‘ahidname’432 gibi resmi 

belgeler de dîvân-ı a‘lâ’da kaleme alınırdı.433 Dîvân-ı a‘lâ, bazı meseleleri daha önce 

zikrettiğimiz başkanlarının dîvân-ı a‘lâ üyesi olduğu diğer alt divanlara memur ederdi. 

Bu meseleler alt divanlarda görüşüldükten sonra alınan sonuç dîvân-ı a‘lâ’ya geri 

bildirilirdi.434  

Dîvân-ı a‘lâ, Selçuklu vezirleri tarafından her gün toplanıyordu.435 Toplantılar; Soffe, 

Suffe, Sofa436 ya da Divan Saray437 denilen bir salonda gerçekleşmekteydi. Vezir, 

toplantı günü sabah erken kalkıp namazını kıldıktan sonra işinin başına geçerdi. Divan 

memuru olan kabız, dizüstü çökerek bir gün önce münşîler tarafından yazılan resmi 

belgeleri vezirin önüne koyardı. Vezir, bu belgelerde gerekli düzeltmeleri yaptıktan 

sonra devâtdârın önüne koyduğu divit ile nihai kararı imzalardı.438 Dîvân-ı a‘lâ’da 

çalışan görevliler ehl-i divan olarak anılırdı.439 Divanın muhafızlığını ise emîr-i şimşir 

yapmaktaydı.440 Toplantı sırasında vezirin arkasında bulunan gulamlar, nöbetçi olarak 

görevliydi.441 Dîvân-ı a‘lâ’nın kendi içerisinde protokol ve gelenekleri vardı. Vezirin 

huzuruna gelenler el öper ve dizüstü çökerdi.442 Toplantı esnasında vezirin yanında 

                                                   
430 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 174, 307. 
431 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 174, 482, 509, 514, 524, 525; Merçil, a.g.e., 2015, 144. 
432 Mağlup devletin yöneticilerine ya da ele geçirilmesinin akabinde teslim olan bölgenin halkına sultan 

tarafından verilen aman belgesidir. I. Keykâvus, Trabzon İmparatoru Aleksis’e, I. Keykubad, Ermeni 

Kralı Leon’a böyle bir aman belgesi vermişti. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 180-181, 349-350.  
433 Antlaşmalar ve ahidnameler, “noteran-ı dîvân-ı saltanat” denilen görevliler tarafından kaleme 

anılırdı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 180-181; Merçil, a.g.e., 2015, 142. İtalyanca kökenli bir kelime 

olan “Noter” kelimesinin bu şekilde Selçuklu devlet teşkilatına girmesinin Haçlılar ve İtalyanlar’la 

kurulan ilişkiler sonucu gerçekleştiği görülmektedir. Bkz. Turan, O. (2020). Selçuklular Zamanında 

Türkiye, Ötüken: İstanbul, 326, not. 83. 
434 Turan, R. a.g.e., 2020, 57.  
435 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88; Merçil, a.g.e., 2015, 141; Turan, R. a.g.e., 2020, 56.   
436 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 387, 534;  Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88; Merçil, a.g.e., 2015, 142. 
437 Merçil, a.g.e., 2015, 147. 
438 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88; Merçil, a.g.e., 2015, 143. 
439 Anonim Selçuknâme, 2014, 44; Merçil, a.g.e., 2015, 142. 
440 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88; Turan, R. a.g.e., 2020, 56-57.  
441 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 534. 
442 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 535. 



65 
 

kâtipler ve tercüman443 bulunurken divan üyeleri dizüstü otururdu.444 Zabıtları, 

münşîler tarafından tutulan445 divanın kararları atabeyler tarafından nişanlanır446ve 

toplantı salonunun önünde bekleyen çavuşlar vasıtasıyla gereken mercilere 

bildirilirdi.447 Divanın bitmesi ise toplantı sonunda birlikte yenen yemek ile olurdu.448  

Selçuklu Devleti’nde dîvân-ı a‘lâ haricinde içinde sultanın da bulunduğu ve devlet 

yönetimini ilgilendiren konuların görüşüldüğü bazı özel meclis oturumları da 

düzenlenmekteydi.449 Meclis-i hâs, bâr ya da meşveret meclisi olarak bilinen bu 

toplantılarda devlet işlerine dair görüş alışverişleri yapılırdı.450 Bazı yüksek devlet 

bürokratlarının sultan ile bire bir özel görüşmeler yaptığı halvet meclisleri de bu tarz 

devlet işlerinin konuşulduğu yerler oluyordu.451 Yine Bezm olarak bilinen eğlence 

meclisleri de asıl işlevi olmamasına karşın devlet işlerinin gündeme geldiği bir etkinlik 

mahiyetini taşıyabiliyordu.452 Divan üyeleri haricinde sultana yakın olan saray ve 

divan memurları; bar, halvet ve eğlence meclislerine dahil olabilirdi.453 Selçuklu 

sultanının bu tarz toplantılarını organize etmek ve teşrifat kurallarını yerine getirmek 

ise emîr-i meclis denilen görevliye aitti.454  

Eyyûbîler’de, Selçuklular’daki dîvân-ı a‘lâ benzeri bir divan yoktu. Ancak devlet işleri 

sultanın başkanlığında toplanan danışma veya iştişare meclisleri olarak 

adlandırabileceğimiz yüksek düzeyde yapılan toplantılarda görüşülebiliyordu.455 

Kâtibu’s-Sırr, Eyyûbî sultanının bu tarz devlet meselelerinde en yakın danışmanı 

konumundaydı.456 İstişare meclislerinde sultana gerekli bilgileri vermek öncelikle 

                                                   
443 Turan, O. (2014). Türkiye Selçukluları Hakkında Resmî Vesikalar : Metin, Tercüme ve Araştırmalar, 

Ankara: TTK, 18. Tercümanlar, divanda çeviri yapmak ve yabancı hükümdarlara gönderilecek yazıları 

kaleme almak ile görevliydi. Aynı zamanda “Muhlis el-hazre” ve “Lisan el mulik ve selatin” olarak 

anılırlardı. Bkz. Merçil, a.g.e., 2015,  145. 
444 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 535; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88. 
445 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 534-535; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88; Turan, R. a.g.e., 2020, 57.  
446 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 454; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 89; Turan, R. a.g.e., 2020, 57.  
447 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 534-535;  Merçil, a.g.e., 2011, 179. 
448 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88; Burgu, a.g.e., 2011, 203; Turan, R. a.g.e., 2020, 57.  
449 Merçil, a.g.m., 2002, 517; Mecit, a.g.e., 2017, 217.   
450 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 162, 211, 294, 309, 493; Bozkurt, N. (2003). “Meclis”, DİA, 28, 242; Turan, 

R. a.g.e., 2020, 95.  
451 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 99-100, 517, 566-567, 595; Köymen, a.g.e., 2020, 214.  
452 Köymen, a.g.e., 2020, 197. 
453 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 532-533. 
454 Çubukçu, A. (1995). “Emîr-i Meclis”, DİA, 11, 141-142. 
455 Kuşçu, a.g.e., 2013, 193; Şeşen, a.g.e., 2018a, 162. 
456 Şeşen, R. (1994). “Eyyûbîler’de Divan”, DİA, 9, 381; Kuşçu, a.g.e., 2013, 257; Azzam, a.g.e., 2015, 

68. 



66 
 

onun göreviydi.457 Sultanlar bu toplantılarda son karar merci olsalar da diğer emîrlerin 

de içinde bulunduğu devlet erkânının fikirlerine önem veriyorlardı. Selâhaddin Eyyûbî 

daha devletin kuruluş aşamasında, Mısır’da fiili hakimiyet sağladıktan sonra Nûreddin 

Zengî’ye karşı izleyeceği politikayı belirlemek için yakın adamları ve ailesiyle 

görüşmüştü.458 Bu toplantılar sadece idari değil, aynı zamanda askeri mahiyette de 

olabilirdi.459 Eyyûbî sultanının bizzat verdiği kararların İslam dininin akidelerine 

uygun olması gerekiyordu. Bu durum, el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye olarak bilinen ve alınan 

kararların hem dini hem de örfi geleneklere uygun olması gerektiğini belirten kavram 

ile ifade edilirdi.460 Bu nedenle hükümdar, emîrlerin dışında ulemânın da fikirlerini 

dinliyordu. Eyyûbî sultanlarının zikrettiğimiz tarzda geniş bir grupla danışma 

yöntemiyle bir karar verme mekanizmasına sahip olması, sanılanın aksine onun 

otoritesine zarar getirmediği gibi Eyyûbî Devleti’nin içerisinde emîrler ve ulemânın 

sahip olduğu nüfuz nedeniyle kararlarının uygulanmasını kolaylaştırmasıyla beraber 

onun otoritesine olumlu etki dahi yapmaktaydı.461 

Selçuklu ve Eyyûbî Devleti’ni sahip oldukları en yüksek idari meclisleri açısından 

kıyasladığımız zaman Türkiye Selçukluları’nın bu konuda daha kurumsal bir yapıya 

sahip olduğunu söylemek mümkündür. Zira dîvân-ı a‘lâ türünden bir meclis 

Eyyûbîler’de net olarak mevcut değildi. Bununla beraber yüksek danışma 

meclislerinin iki devlette de ortak bir yapılanma olarak var olduğu gözükmektedir. 

Selçuklular’da dîvân-ı a‘lâ’nın her gün toplanıyor olması idari danışmanın ne derecede 

yüksek olduğunu net bir şekilde göstermektedir. Buna karşın Eyyûbîlere dair hiçbir 

kaynakta bu şekilde sürekli toplanan bir meclisin varlığına rastlanmamıştır. 

Selçuklular’da bu meclislerin birden fazla olması da dikkat çekmektedir. Selçuklu 

vezirinin ve Eyyûbî kâtibü’s-sırrının bu danışma meclislerinde aldığı rollerin önemli 

                                                   
457 Şeşen, R. (1983). Salâhaddîn Devrinde Eyyûbîler Devleti, İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

123. 
458 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 415-416. Nizamülmülk’e göre İslam hükümdarları önemli 

olaylarda ihtiyarlar, bilginler ve dostları ile meşveret etmelidir. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006,  113. 

Selâhaddin Eyyûbi, diğer hükümdarlara yazacağı iade mektuplarının içeriklerini dahi emîrlerle 

danışarak belirliyordu. Bkz. Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 317-319. Meşveretin, Eyyûbi ailesinin 

sahip olduğu aşiret köklerinden gelen bir idari gelenek olduğu da dile getirilmiştir. Bkz. Çakır, Ö. F. 
(2022). “Eyyûbî Yönetim Organizasyonunun Kabilesel Kökenleri”, Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, 

V/I, 45.  
459 Kuşçu, a.g.e., 2013, 193-195, 411-412. Savaş durumlarını ilgilendiren meseleler için kurulan ve Harp 

Meclisleri olarak bilinen askeri danışma kurullarına “Askeri Teşkilat” bölüm başlığı altında ayrıntılı bir 

şekilde değinilecektir. 
460 Kuşçu, a.g.e., 2013, 192. 
461 Kuşçu, a.g.e., 2013, 195. 



67 
 

olduğu görülmekle beraber Selçuklu vezirinin tek başına bu meclislere başkanlık 

etmesi hatta büyük divanın kendi makamı ile anılır olması onun yetkisel üstünlüğünü 

göstermesi açısından mühimdir. Yine sultan haricindeki devlet erkânına mensup 

emîrlerin her iki devlette de bu meclislerde son derece etkin olduğu görülmektedir. Bu 

devletlerin geleneksel bir İslam devleti olmaları hasebiyle dini kurallara riayet ettiği 

bilinmekle beraber Eyyûbîler’de bu tarz idari kararlarda ulemânın Selçuklular’a 

nispeten daha etkin olduğu hatta alınan devlet kararlarının el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye 

kavramı ile ifade ediliyor oluşu bir başka dikkat çeken husustur.  

3.1.2. Dîvân-ı İnşâ 

Türkiye Selçukluları’nda devletin iç ve dış haberleşmesinin sağlanması, bürokratik 

yazışmalarının yürütülmesi ve resmi belgelerinin hazırlanması Dîvân-ı İnşâ’da 

gerçekleşirdi.462 Bu divanın başkanı aynı zamanda dîvân-ı a‘lâ üyesi olup melikü’l 

küttab ve bunun dışında sadr-ı muazzam, uluğ, azam, maliki divan et-tuğra463 

sıfatlarıyla da anılırdı. Ferman, menşur, misal, anlaşma metinleri, fetihname, müjde 

mektupları ve beşaretnameler gibi belgeler bu divandaki bürokratik işlemlerden 

geçerek çıkmaktaydı.464 İnşâ divanının içinde bir de tuğra dairesi bulunuyordu. 

Belgelere sultanın alameti olup bir nevi imza veya mühür yerine geçen tuğra/tevkī 

koyulmasından bu bölüm sorumluydu.465 Melikü’l küttab aynı zamanda bu işten de 

sorumlu olup tuğraî olarak da anılırdı. Hükümdar adına fetihname ve menşur gibi 

belgeleri bizzat kendisi kaleme alıyordu. 466 Tuğraîler, Arapça ve Farsça’ya hakim, 

güzel yazı ve üslup konusunda mahir, alim ve edip kişiliğe sahip isimlerden 

seçilirdi.467 

Selçuklu siyasi tarihinde tuğraî olarak görev yapmış pek çok görevlinin adlarının 

bilinmesi ve kaynaklarda sık olarak zikredilmesi bu makamda bulunan kişilerin devlet 

içinde saygın konumda olduklarını göstermektedir.468 Bu makamda bulunanlar ayrıca 

                                                   
462 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 518; Turan, O. a.g.e., 2014, 22; Turan, R. a.g.e., 2020, 43. 
463 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 226, 524, 556, 605; Merçil, a.g.e., 2015, 149; Köymen, a.g.e., 2020, 353; 

Turan, R. a.g.e., 2020, 24. 
464 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 408,  417, 434; Koca, a.g.m., 1995, 70; Turan, O. a.g.e., 2014, 22; Merçil, 
a.g.e., 2015, 147. Selçuklu Devleti’nden çıkan fermanlar için Türkçe olarak “biti” ve “bitik” terimleri 

de kullanılıyordu. Bkz. İpşirli, M. (1992b). “Bitik”, DİA, 6, 225. 
465 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 97; Turan, R. a.g.e., 2020, 42.  
466 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 404-405; Turan, R. a.g.e., 2020, 23. 
467 Merçil, a.g.e., 2015, 147. 
468 Şemseddin Muhammed-i İsfahani, Kemaleddin Kamyar, Şemsüddin Mahmud gibi tuğraîler öne 

çıkan isimler arasındadır. 



68 
 

Türkçe unvanlar da taşımışlardır. Tuğraî olarak görev yapmış Şemseddin Mahmud, 

Türkçe bir lakap olan bilge469 unvanına sahipti. Tuğraîler devlet erkânında statü olarak 

emîr-i arızın hemen ardında yer almakta olup terfi edilmek istenildiklerinde bu 

makama getirilebilirlerdi.470 

İnşâ ve tuğra divanlarında belgelerin hazırlanmasından sorumlu olan görevliler münşî 

ya da kâtip adıyla anılıyordu. Münşîlerin esas görevi divan kayıtlarını tutmak ve 

yazışma işleriyle ilgilenmekti.471 I. Keykubad döneminde dîvân-ı inşâ’da 24 kâtip 

bulunuyordu.472 Bunlardan 12’si hesapları tutan ve defterleri yazan dîvân-ı a‘lâ kâtibi 

iken diğer 12’si dîvân-ı arz kâtibi idi.473  İnşâ ve tuğra dairesinin bu elemanlarının 

bürokratik sistemin içinde olmanın getirdiği bir gereklilik olarak yazı konusunda 

kendisini geliştirmiş olan vasıflı kişiler olmaları gerekirdi.474 Örneğin, devlet 

bürokrasisinin resmi dili olan Farsça haricinde de dil bilmeleri gerekiyordu.475 Zira 

divanın yazışmaları çoğunlukla Farsça olmakla birlikte bazen Arapça’nın da 

kullanıldığı bilinmektedir. Ayrıca Arap devlet yöneticileriyle yapılan muhaberatta da 

Arapça kullanılabilmekteydi.476  

İnşâ divanında tercümanlar da bulunuyordu. Selçuklu tarihçisi İbn Bibi’nin babası 

divanda bu görevde bulunmuştu.477 Tercümanların çeviri işlemi yapmak dışında bir 

görevi de yabancı makamlara yazılacak belgeleri kaleme almaktı.478 Vezirler, devlet 

idaresinde saygın konumda olan bazı tercümanlarla görüş alışverişinde 

bulunabiliyordu.479 Tercümanlar, Türkçe unvanlar da taşıyabiliyordu. Zira Selçuklular 

için görev yapmış bir tercümanın İnanç Bilge Tercüman Beg olarak anıldığı 

bilinmektedir.480 

                                                   
469 Turan, O. a.g.e., 2014, 22; Turan, R. a.g.e., 2020, 43.  
470 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 156; Turan, O. a.g.e., 2014, 25; Köymen, a.g.e., 2020, 357. 
471 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 534; Çaycı, a.g.e., 2019, 199; Turan, R. a.g.e., 2020, 56.  
472 Küçükaşçı, M.S. (2022). “Kâtib”, DİA, 25, 50. 
473 Merçil, a.g.e., 2015, 142. 
474 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 634, 637-638; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 97; Çaycı, a.g.e., 2019, 205.  
475 Küçükaşcı, a.g.m., 2022, 50. Türkiye Selçuklu Devleti’nin resmi bürokratik dili Farsça olsa da devlet 

belgelerinin defter ve mektuplar gibi bazı türlerinde Arapça ve Rumca’nın da bazı zamanlarda 

kullanıldığı bilinmektedir. Bkz. Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 90. Turan, O. a.g.e., 2014,  130; Merçil, a.g.e., 
2015, 146. 
476 Turan, R. a.g.e., 2020, 36, 43. 
477 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 465.  
478 Bozkurt, N. (2011). “Tercüman”, DİA, 40, 490; Turan, O. a.g.e., 2014, 130; Turan, R. a.g.e., 2020, 

57.  
479 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 532. 
480 Merçil, a.g.e., 2011, 227; Turan, O. a.g.e., 2014, 18. 



69 
 

Türkiye Selçukluları’nda inşâ-yi dîvân-ı saltanat olarak geçen bir ‘saltanat divanı 

kâtipliği’ memuriyeti mevcuttu. Bu görevde bulunan kişi sultanın özel münşîsi olarak 

görev yapmaktaydı.481 I. İzzeddin Keykâvus mutfağı ile ilgili işlerden sorumlu saray 

görevlisi olan Şemseddin İsfahani’ye inşâ-yı has makamını tevdi etmişti.482 Yine 

debir-i hazret ve debir-i huzur olarak bilinen saray kâtibi de Selçuklu sultanının 

kâtipliğini yürütüyordu. Sultanların mektuplarını yazmak ve okumak onun 

sorumluluğundaydı.483 II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in dört münşîsi var iken I. 

Keykubad’ın münşî sayısı bundan daha az idi.484 Özel münşîler uluğ hass gibi Türkçe 

unvanlar alabiliyordu.485 Ayrıca hem savaş hem de barış zamanında sultanın yanında 

bulunurlardı.486 Görüldüğü gibi Selçuklu tarihi ile ilgili kaynaklarda geçen ve özel 

münşîleri ifade eden yukarıda bahsettiğimiz birden fazla farklı nitelendirme 

mevcuttur.  

Özel münşîlerin bazen devlet idaresinde etkin isimler olarak öne çıktıkları göze 

çarpmaktadır. I. İzzeddin Keykâvus tarafından işret meclisinde okuduğu bir rubai 

sonrası sultanın ilgisini çekmesi hasebiyle has kâtip yapılan487 Şemseddin İsfahani’nin 

bir divan üyesi olmamasına karşın, Keykâvus’ın ölümünden sonra ona olan yakınlığı 

nedeniyle yeni hükümdarın kim olacağının belirleneceği toplantıya katıldığı 

görülmektedir.488 Bu şekilde İşret meclisinde hizmet eden bir gulamın sultanın baş 

kâtipleri arasına girme şansı kazanması ve daha sonra I. Keykubad döneminde müşrif 

ve tuğraîlik makamlarını aynı anda uhdesinde bulunduracak kadar yükselecek 

olması,489 Selçuklu Devleti’nde saray ve idari görevlendirmelerde dikkate alınan 

protokol hususlarının kesin kurallara bağlanmadığı, sadakat ve şahsi yakınlığın da bir 

ölçüt olabildiğini göstermektedir. Şemseddin İsfahani örneğine benzer şekilde 

Selçuklu devlet adamlarından Kemaleddin Kamyar da Sultan I. İzzeddin Keykâvus’un 

özel münşîsi ve yakın dost meclisi üyelerinden biri olup, I. Alâaddin Keykubad 

                                                   
481 Merçil, a.g.e., 2011, 241. İbn Bibi’nin babası Mecdeddin Muhammed de Selçuklular’da saltanat 

kâtipliği yapmıştı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 429-430.  
482 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 226-227. 
483 Merçil, a.g.e., 2011, 240. 
484 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 564. 
485 Turan, O. a.g.e., 2014, 25. 
486 Turan, O. a.g.e., 2014, 25. 
487 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 226-227. 
488 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 226; Kaymaz, a.g.e., 2011, 69.  
489 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 404-405; Turan, O. a.g.e., 2014, 21.  



70 
 

devrinde müşriflik ve tuğraîlik, II. Gıyaseddîn Keyhüsrev devrinde nâiblik, II. 

İzzeddin Keykâvus devrinde de vezirlik makamında bulunmuştu.490 

Eyyûbî inşâ divanı, Eyyûbî Devleti’nin resmi yazışmalarının yürütüldüğü ve 

belgelerinin çıkarıldığı daire idi. Divan başkanı; kâtibü’s-sırr, sâhibü dîvân-ı inşâ  

veya nazırü dîvân-ı inşâ olarak anılırdı. Divan bünyesinde pek çok defter bulunuyordu. 

Bu divanın taşradaki idari bölgelerde temsilcilikleri bulunurdu. Divandan çıkan her 

türlü belge, menşur olarak anılır ve hükümdarın tevkīini taşırdı. Kâtibü’s-sırr olarak 

bilinen divan başkanı bulunan kişi Selâhaddin Eyyûbî döneminde vezirlik görevini de 

fiilen uhdesinde bulunduruyordu. Zira, Selâhaddin’in bu makamda bulunan Kādî el-

Fâzıl’a “sen benim kâtibim, devletimin idarecisi ve sahibi ve vezirimsin” dediği 

bilinmektedir.491 Eyyûbîler’de, kâtibü’s-sırr makamına getirilecek kişinin ilmi 

konularda kendini geliştirmiş, kalem ehlinden olan, yazı üslubu konusunda ehil, sadık 

ve becerikli kâtipler olmasına önem verilirdi. Divan başkanının, sır kâtibi olduğu için 

ketum olmasına da önem verilmekte olup bu özelliği nedeniyle halk nezdinde katim-i 

sırr olarak anıldığı da bilinmektedir.492  

Kâtibü’s-sırr birçok yetkiye sahipti. İnşâ divanına diğer divanlardan gelen 

müsveddeleri kontrol eder, tuğra çeker ve bir sonraki işlem için gerekli dairelere 

gönderirdi. Sultana gelen mektupları okumak ve onun iradesiyle cevap yazarak 

göndermek, elçi mektuplarını okumak, devlet törenlerinin idaresinden mesul olmak, 

mezâlim mahkemesinde sultana şikayetleri okumak ve cevaplamak, diğer divanlardan 

gelen belgeleri temize çekmek, posta teşkilatını yönetmek, sultan ve emîrler arası 

meselelerde aracı rolü üstlenmek ve adlî teşkilat içerisinde yer alan kadı ve 

müderrislerin atama ve azline kadar farklı konularda yetkileri bulunuyordu. 

Selâhaddin Eyyûbî döneminde aynı zamanda vezir olması hasebiyle diğer divanların 

başına gelecek kişilerin atamasında onun düşünceleri de dikkate alınırdı. Ayrıca 

dilediği zaman sultanın huzuruna girme hakkı bulunuyordu.493  

                                                   
490 Turan, O. a.g.e., 2014, 105.  
491 Şeşen, a.g.e., 1983, 111-112. 
492 Şeşen, a.g.e., 1983,111-112, 123-124; Kuşçu, a.g.e., 2013, 219, 234, 255-257, 260-261, 409; 

Basuğuy, B. (2017). Haçlılar Karşısında İslam’ın Sağlam Bir Kalesi Eyyûbiler El-Melikü's-Salih 

Dönemi (637-647/1240-1249), İstanbul: Siyer Yayınları, 208, 248-250. 
493 Şeşen, a.g.e., 1983, 123; Şeşen, a.g.m., 1994, 381; Kuşçu, a.g.e., 2013, 256-257; Basuğuy, a.g.e., 

2017, 249. 



71 
 

Eyyûbî inşâ divanının bürokratik işlemlerini gerçekleştiren kâtipleri iki sınıfa 

ayrılmaktadır: Küttab-ı dest ve küttab-ı derç. Muvakki olarak da anılan küttab-ı dest 

grubu, küttab-ı derç grubundan statü olarak üstteydi. Küttab-ı dest, sultanın önünde 

icra edilen davalara ait kâğıtları okuyan gruptu. Küttab-ı derc ise sultanın emirlerini 

yazan grup idi.494 Bu divan görevlilerinin yazı alanında becerikli kişiler olması 

gerekiyordu. Gerçekten de bu hususu doğrulayacak şekilde; şairler, tarihçiler ve 

alimler gibi yazı konusunda ehil kişilerin divanda görevler aldığı bilinmektedir.495 İnşâ 

divanında hristiyan menşeli isimler de çalışmıştır.496 Ancak Kādî el-Fâzıl döneminde 

Eyyûbî idaresindeki bazı Kıpti kökenli hristiyan ve yahudi memurlar görevden 

alınmışlardır.497  

Eyyûbî inşâ divanında pek çok farklı belge düzenlenmekteydi. Başta büyük eyaletleri 

yöneten hass sahibi emîrler olmak üzere tüm iktâ sahibi emîrler bu divandan çıkan 

menşurlarla belirlenirdi. Eyyûbî sultanının bir yeri mülk olarak verdiğini bildiren 

belgeye taklîd veya temlikname denirdi. Taklîdler; hitap ile başlar, mevcut görevde 

olan bir kişi varsa o kişiye övgü dizilir ve ardından görevin yeni sahibine öğüt verilirdi. 

Taklîdler, menşur ve sicil olarak da adlandırılabiliyordu. Divanda ayrıca mersum, 

tefvîz, tevki ve misal denen belgeler de çıkmaktaydı. Bunlar esasen taklîd olup veriliş 

nedenlerine görev farklı adlar alırdı. Kādılkudâtın tayin belgesine tefvîz denirdi. Tevkī 

ise bazen düşük memuriyetler için bazen de askeri vazifeler için yazılabilen ve aynı 

zamanda bir menşur belgesinin hamisine ek olarak ilave edilen not idi. Askeri 

görevlilerin iktâları ise misal belgesi ile verilirdi. Selâhaddin Eyyûbî, kendisinin ve 

oğlunun siyasi meşruiyetini Abbasi halifesinden tasdik etmesini isterken ona 

“memlükünüz misal bekler” şeklinde bir haber yollamıştı. İnşâ divanından 

amannameler de çıkmaktaydı.498 

İnşâ divanından çıkan evraklar içeriğine ve yollandığı yere göre de adlandırılırdı: 

Mükâtebât, derecesi yüksek kişilere, mürâselât ise daha düşük kişilere yazılan 

hükümdar yazıları için kullanılan bir sınıflandırma şekliydi. Divanda yazılan belgeler 

                                                   
494 Kuşçu, a.g.e., 2013, 258-259. 
495 Özaydın, A. (1992). “Bündârî”, DİA, 6, 489; Basuğuy, a.g.e., 2017, 250; Şeşen, a.g.e., 2018a, 165.  
496 Melik es-Sâlih Necmeddin Eyyûb döneminde, divan kâtiplerinin dönemin veziri ile bir olup cuma 

günleri divana gelmemesi üzerine sultan tarafından cuma günleri divanda hristiyan kâtipler 

çalıştırılmaya başlanmıştır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 257, 259. 
497 Azzam, a.g.e., 2015, 178; DİA, (2022). “Kıptîler”, 25, 424. Eyyûbi Devleti’nin farklı divanlarında 

Arap ve Fars kökenli kâtipler de bulunmaktaydı. Bkz. Şeşen, a.g.e., 1987, 206. 
498 Şeşen, a.g.e., 1983, 125-126; Şeşen, a.g.e., 1987, 216-217; Kuşçu, a.g.e., 2013, 216, 261-265, 409. 



72 
 

son halini almadan önce dil konusunda uzman olan kişiler tarafından kontrol 

edilirdi.499  

İnşa divanının hem Selçuklular hem de Eyyûbîler’de ortak bir kurum olduğu 

görülmektedir. Yetki bakımından devletin haberleşmesi, yazışmaları ve sultanın 

fermanlarına tuğra/tevkīilerini koymak bu divanın başında bulunan kişilerin 

sorumluluğundaydı. Ancak Eyyûbî inşâ divanı başkanı olan kâtibü’s-sırrların 

Selçuklular’daki mevkidaşına göre daha fazla selahiyete sahip olduğu görülmektedir. 

Örneğin kâtibü’s-sırr, Selçuklu tuğraîsinden farklı olarak adlî yetkilere sahip olmakla 

birlikte istihbarat işlerini yürüten Berid teşkilatının yönetimini de uhdesinde 

bulunduruyordu. Ayrıca genel protokol seviyesinde Selçuklu tuğraîleri, emîr-i 

arızların dahi gerisinde yer alırken Eyyûbî kâtibü’s-sırrı Selâhaddin Eyyûbî devrinde 

fiilen vezir olarak anılmaktaydı. Kâtibü’s-sırrlar mali açılardan da geniş yetkilere 

sahipti. Zira Eyyûbî dîvân-ı inşâ’sı, dîvânü’l-mal ve dîvânü’l-ceyş ile iktâların durumu 

nedeniyle sürekli yakın bir ilişki içerisindeydi. Yönetimdeki idari etkinlikleri 

açısından ise her iki divan başkanının danışma meclislerinde bulunarak söz sahibi 

olabildiği görülmektedir. Tuğraîler ve kâtibü’s-sırrların; İnşâ divanının gerektirdiği 

bürokratik meziyetler hasebiyle kalem ehlinden seçiliyor olmasıyla beraber divan 

münşîlerinin de benzer şekilde edebi alanlarda maharetli, farklı etnik menşelerden 

gelen ve yine farklı dillere vukufiyeti olan görevliler olduğu görülmektedir. Eyyûbî 

divanında ayrıca kâtipler ve resmi belgeler arasında statü ve tasnifsel ayrımların 

yapıldığı da görülmektedir. Selçuklu divan kâtipleri ve resmi belgeleri için ise bu 

şekilde ayrımlara rastlanmamıştır. Selçuklular’da özel münşîliğin önemli bir makam 

olduğu göze çarpmaktadır.  Eyyûbîler’de ise Selçuklular’daki gibi sultanın özel kâtibi 

olarak vazife yüklenmiş bir memuriyete rastlanmamıştır. Ancak buna benzer şekilde 

özel kalem müdürlüğü diyebileceğimiz bir görevi ise kâtibü’s-sırrın yaptığı 

anlaşılmaktadır. Selçuklu tuğraîlerinin, has münşîlerin, tercümanların ve divandan 

çıkan belgelerin Türkçe kökenli sıfatlar ve isimler taşıması Türkiye Selçukluları’nın 

Orta Asya Türk geleneğine sahip Türk devlet teşkilatının karakteristik bazı 

özelliklerini devam ettirdiğini göstermektedir.  Yine Eyyûbî inşâ divanının yalnızca 

Arapça’yı kullanmasına karşın, Selçuklular’ın her türlü yazışmasında esas olarak 

                                                   
499 Şeşen, a.g.e., 1983, 124; Kuşçu, a.g.e., 2013, 260, 261, 263. 



73 
 

devletin resmi dili olan Farsça’yı kullandığı ancak buna ilaveten zaman zaman Arapça 

ve Rumca’dan da yararlandığı görülmektedir.  

3.1.3. Dîvân-ı İstîfâ 

Türkiye Selçukluları’nda mali işlerden sorumlu daire, Dîvân-ı İstîfâ idi. Bu divanın 

başkanı genellikle müstevfî bazen de sadr, büyük sadr, sadr-ı muazzam, sadr-ı 

mükerrem,500 sâhib-i divan-ı istîfâ, mansıb-ı istîfâ ve istîfâ 501 olarak anılırdı. Divan, 

ülke hazinesine ait mallar ve gelirleri kapsayan tüm mali kayıtları tutmakla 

yükümlüydü.502 Ancak bunlar arasında yer alan arazi ve iktâ defterleri, dîvân-ı 

istîfâ’nın değil dîvân-ı a‘lâ ve pervâne divanının kontrolündeydi.503  

Müstevfîlerin görevleri, atandıkları menşurlarda belirtilirdi. Bu görevler arasında; 

ülkenin sahip olduğu gelir ve giderin hesaplanması, devlet kaynaklarının boşa 

harcanmamasının sağlanması, divan memurlarının işlerini iyi bir şekilde yapmaları 

için çaba gösterilmesi, mali sistemin doğru işlemesi için divandaki personeller ve 

taşradaki divan temsilcilerinin güvenilir kişilerden seçilmesi, âmillerin ehil kişiler 

olmasına özen gösterilmesi ile halk ve nüfuzlu kişilerin divan ile samimi ilişkiler 

geliştirmesi yer almaktaydı.504 Bütçe hazırlamakla da sorumlu olan müstevfî, genel 

olarak iktâ ve mülk haricindeki tüm vergi kaynaklarının temininden sorumluydu.505 

Örneğin, darphanelerde basılan sikkelerin ayarlarının kontrolü de onun görevlerinden 

biriydi.506 Kaynaklardan anlaşıldığına göre müstevfî olacak kişide aranan hasletler 

arasında; yazı işlerinden anlaması, dirayet sahibi olması, dini ilimlere vakıf olması, 

karar verme konusunda becerikli olması, cömert olması, âlim ve hükemaya saygılı 

olması gibi hususlar vardı.507  

Müstevfî, kendi esas mali görevleri haricinde diğer yüksek bürokratlar gibi sultan 

tarafından şahsi işler için de memur edilebiliyordu. II. Gıyaseddîn Keyhüsrev; 

müstevfîsini, düğününün hazırlanması için görevlendirmişti.508 Müstevfîler, Türkçe 

                                                   
500 Aksarayî, a.g.e., 2000, 54; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 603; Köymen, a.g.e., 2020, 348.  
501 Merçil, a.g.e., 2015, 149. 
502 Turan, O. a.g.e., 2014, 13-14; Turan, R. a.g.e., 2020, 49.  
503 Kucur, S.S. (2000). “İktâ”, DİA, 22, 49; Turan, R. a.g.e., 2020, 49-50. 
504 Turan, O. a.g.e., 2014, 3, 5-6; Turan, R. a.g.e., 2020, 50-51.  
505 Burgu, a.g.e., 2011, 204; Turan, O. a.g.e., 2014, 7.  
506 Merçil, a.g.e., 2015, 153.  
507 Aksarayî, a.g.e., 2000, 95, 207, 226; Köymen, a.g.e., 2020, 348. Müstevfîler, müslüman olmak 

zorunda değildi. Zira Selçuklular’ın el-müstevfî er-rumi aleksis er-kaluyan olarak bilinen hristiyan bir 

müstevfîsi de olmuştu. Bkz. Merçil, a.g.e., 2015, 154. 
508 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 465; Köymen, a.g.e., 2020, 350. 



74 
 

unvanlar alabilirdi. Müstevfî Mecdüddin Mehmed; uluğ, inanç ve bilge unvanlarına 

sahipti.509 IV. Kılıçarslan dönemine kadar Selçuklu sultanları tarafından tayin edilen 

müstevfîler, bu dönemden sonra Moğol yöneticileri tarafından atanır olmuşlardır.510  

Müstevfî, kaynaklarda nâib ve muharrir olarak zikredilen kendisine bağlı personellere 

sahipti. Bunlar dışında, dîvân-ı istîfâ adına ülke genelinde vergi memurları olarak 

görev yapan nazır, kabızlar, muhassıllar, bac-darlar, âmiller, mustahrıclar ve iğdişlerin 

olduğu görülmektedir.511 Muhassıllar, vilayetler ve şehirlere yollanırdı.512 I. İzzeddin 

Keykâvus, muhassılların gereken vergileri vermediği gerekçesiyle kendisine şikayette 

bulunduğu Ermeni hakimi II. Leon’a sefer düzenlemişti.513 İğdiş, mustahrıc ve kabız 

da vergileri toplamakla yükümlüydü. Taşrada atandığı yerlerde mali teftişçi olan nazır 

ile beraber iğdişlerin başı olan emîr-i iğdiş, Türkçe unvanlar taşıyabiliyordu.514 Maden 

ve tuz bölgelerine ise âmiller yollanırdı.515  

İstîfâ divanı, Selçuklu ülkesine yeni bir bölge katıldığı zaman memurlarını bu yeni 

bölgelere göndererek mali hususta her türlü bilgiyi kayıt altına alırdı.516 Bu şekilde 

ortaya çıkan mali defterlerde vergiler ile beraber nüfus, hayvan ve zirai hususlarda 

bilgiler yer almaktaydı.517 Ayrıca dîvân-ı istîfâ’ya bağlı sair defter ve tereke 

hesapları518da bulunuyordu. Yine bir kişinin veya bir yerin malı müsadere edileceği 

zaman, divan tarafından bu iş için kâtip ve muhasipler görevlendirilir ve el koyulan 

                                                   
509 Turan, O. a.g.e., 2014, 4; Odabaşı, Z. (2019). “Türk Devletlerinde Kullanılan İdari Ünvanlar”, 

Osmanlı Medeniyeti Araştırmaları Dergisi, 5 (9), 176; Turan, R. a.g.e., 2020, 50. 
510 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 603; Turan, R. a.g.e., 2020, 51. 
511 Aksarayî, a.g.e., 2000, 68, 98, 144-145, 178; Kayaoğlu, İ. (1994). “Mevlana’nın Mektupları’nın 

Döneminin Tarihi Açısından Bir Değerlendirilmesi”,  XII. Türk Tarih Kongresi Ankara: 12-16 Eylül 
1994 Kongreye Sunulan Bildiriler, Cilt 2, 586-587; Kenanoğlu, M.M. (2013). “Vergi”, DİA, 43, 53; 

Merçil, a.g.e., 2015, 151-152, 181-182; Merçil, E. (2021). Selçuklularda Vergiler, İstanbul, 68, 72. 

Selçuklu Devleti’nin son dönemlerinde Müstevfî adıyla anılan tahsildarlar da mevcuttu. Bkz.  Aksarayî, 

a.g.e., 2000, 144-145. 
512 Hristiyanların haraç vergilerini toplayan görevlilere de muhassılanı haraç denirdi. Bkz. Uzunçarşılı, 

a.g.e., 1988, 121. 
513 Anonim Selçuknâme, 2014, 41; Merçil, a.g.e., 2015, 152. 
514 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 148, 166; Baykara, T. (1996). “Selçuklular Devrinde İğdişlik ve Kurumu”, 

Belleten, 60 (229), 685; Sümer, F. (2000). “İğdiş”, DİA, 21, 524. Emîr-i İğdişin esas mali görevi dışında; 

sultanları karşılama, melikleri evinde ağırlama hatta bazen şehrinin savunmasına katılma gibi görevleri 

de vardı.  Bkz. Merçil, a.g.e., 2015, 182-183. Ayrıca iğdişlerin genellikle babalarının Türk, annelerinin 

ise yerli hristiyanlar olduğuna dair bir kanaat de vardır. Bkz. Sümer, a.g.m., 2000, 524. Tuncer Baykara 
ise iğdişlerin gayri müslim kökenli olmadıklarını savunmaktadır. Bkz. Baykara, T. (1998). Türkiye 

Selçukluları Devrinde Konya, Konya Valiliği İl Kültür Müdürlüğü Yayını, Konya: Arı Ofset 

Matbaacılık, 88. 
515 Merçil, a.g.e., 2015, 152.  
516 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 418-419.  
517 Gordlevskiy, V.A. (2019). Küçük Asya’da Selçuklular, çev., Abdülkadir İnan, Ankara: TTK, 58. 
518 Merçil, a.g.e., 2015, 177. 



75 
 

mallar sultanın sarayına nakledilirdi.519 Müstevfîler bu gibi mali işleri yönetmeleri 

hasebiyle halk ile doğrudan temasta bulunmuşlar ve bazen aşırıya kaçan uygulamalarla 

halk nazarında olumsuz şöhrete sahip olmuşlardır. 520 Müstevfîler aynı anda başka 

mühim makamlarda da bulunabiliyordu. Örneğin Müstevfî Nasıreddin Muhammed, 

İlhanlı hükümdarı Geyhatu’nun nâibliğini de üstlenmişti.521 Müstevfîler arasında 

ayrıca Mecdeddin Muhammed gibi vezirliğe terfi edilenler de vardı. 522  

Dîvân-ı istîfâ pek çok farklı devlet görevlisinin maaşlarını belirleyen yer olarak da 

görev yapmaktaydı. Divan başkanları,523 kadılar, hafızlar, tabipler, tercümanlar, 

avcılık işleriyle ilgilenen emîrler, farklı derecelerde iktâ sahibi emîrler,524 subaşılar,525 

melik uş-şu’aralar,526 gibi farklı görevlilerin maaşları bu divan tarafından belirlenirdi. 

I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in hanedan üyelerinin yönetici oldukları yerlerde sadece vali 

olarak kalması kararını aldığı dönemden sonra bu Selçuklu soylusu valilerin 

harcamaları da dîvân-ı istîfâ tarafından yönetilmeye başlanmıştı.527 

Selçuklular’da devlet hazinesi hazine-i amire olarak bilinirdi.528 Başında müşrife bağlı 

olan işrâf-i hazane-i amire olarak bilinen görevli vardı.529 Bu hazine nakdi paraları 

saklamak dışında devlet arşivi işlevi de görmekteydi. Zira devletin resmi belgeleri 

hazinede muhafaza ediliyordu.530 Devlet hazinesi dışında sultanların özel hazinesi 

olarak bilinen “hızane-i has”da mevcuttu.531 Bu özel hazinenin başında bulunanlar 

kaynaklarda “hızânedar, hızânedâr-ı hâs, hızânedâr-ı hazret, hâzin, hazînedar” 

sıfatlarıyla zikredilmiştir.532 Hazinedar, resmi yazışmalarda ise “melikü’l-huzzân” 

olarak anılıyordu.533 Bu makama gelenler güvenilir kişiler olmak zorundaydı. Misal 

olarak Celaleddin Karatay, önemli makamlar arasında bulunan taştdarlık, divitlik ve 

                                                   
519 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 548; Merçil, a.g.e., 2011, 46.  
520 Turan, R. a.g.e., 2020, 124. 
521 Merçil, a.g.e., 2015, 151.  
522 Aksarayî, a.g.e., 2000, 71; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 603-604; Merçil, a.g.e., 2015, 153. 
523 Merçil, a.g.e., 2015, 150; Turan, O. a.g.e., 2014, 22. 
524 Turan, O. a.g.e., 2014, 13, 15, 18, 26-27, 40-41, 48-49, 72. 
525 Koca, S. (2005). Selçuklular’da Ordu ve Askeri Kültür, Ankara: Berikan Yayınevi, 94; Turan, O. 

a.g.e., 2014, 72.  
526 Turan, O. a.g.e., 2014, 55-56. 
527 Turan, O. a.g.e., 2014, 7. 
528 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 106, 160, 198. 
529 Turan, O. a.g.e., 2014, 21. 
530 Orhonlu, C. (1998). “Hazine”, DİA, 17, 130; Merçil, a.g.e., 2011, 160.   
531 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 124; Orhonlu, a.g.m., 1998, 130.  
532 Anonim Selçuknâme, 2014, 46; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 130, 283; Merçil, E. (1998). “Hazinedar”, 

DİA, 17, 142. 
533 Merçil, a.g.m., 1998, 142. 



76 
 

nâibliğin yanında hassa hazinedarlığını da aynı anda yürütüyordu.534 Herhalde bu 

makamların aynı anda tek kişiye verilmesi ancak ilgili kişinin güvenilirliğiyle 

açıklanabilir. 

Hassa hazinesinin farklı gelir kaynakları vardı. Örneğin müsadere edilen emîrlerin 

malları bu hazineye gidiyordu. Aynı zamanda sultanın şahsi servetleri de burada 

saklanırdı. Sultan bir hediye vereceği zaman bu hediyeler hassa hazinesinden 

çıkartılırdı. I. Gıyaseddîn Keyhüsrev, kardeşi Melik Kayserşah tarafından kendisine 

verilen gerdanlığı şahsi hazinesine koydurtmuştu. Tasarrufu sultana ait hil’at gibi 

değerli eşyalar ve şaraplar gibi mutfak levazımları da hazinede saklanırdı. Hazineye 

dahil her türlü mal sandıklar içerisinde muhafaza edilirdi. Cülus bahşişleri ve  

hanedanın düğün masrafları bu hazineden karşılanırken, vasal hükümdarlardan gelen 

haraçlar da hassa hazinesine aktarılmaktaydı.535  

II. Rükneddin Süleyman Şah ve I. Alâaddin Keykubad gibi bazı hükümdarlar hazineyi 

bizzat teftiş etmeye önem veriyordu. Sultanlar, hükümet merkezi dışındayken 

yanlarında seyyar hazineler bulundurabilirdi. Ayrıca devleti ilgilendiren siyasi bir 

tehlike söz konusu olduğunda önlem olarak hazinelerini ülkenin başka bölgelerine 

nakledebiliyorlardı. Hanedan mensubu yönetici melikler ve bazı Selçuklu emîrlerinin 

de şahsi hazineleri bulunuyordu.536 

3.1.4. Dîvân-ı İşrâf 

Dîvân-ı İşrâf, Selçuklu Devleti’nin askeri ve adlî alanlar dışındaki her türlü dairesinin 

mali işleyişinin denetlenmesinden sorumlu divandır.537 Ülkenin her yerinde alt 

şubelere sahip olan538bu divanın başkanı genellikle müşrif nadiren de sadr ve sadr-ı 

muazzam olarak anılıyordu.539 Dîvân-ı işrâf’a ait defterler Fahreddin Ali’nin vezaret 

dönemine kadar Arapça tutulmuş, bu dönemden itibaren ise Farsça yazılmaya 

başlanmıştır.540 

                                                   
534 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 465, 533. 
535 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 69-70, 311, 564; Orhonlu, a.g.m., 1998, 130; Merçil, a.g.e., 2011, 158, 160-

161, 163, 164, 166.  
536 Merçil, a.g.e., 2011, 159-165, 169.  
537 Turan, R. a.g.e., 2020, 53. 
538 Köymen, a.g.e., 1992, Cilt 3, 185. 
539 Köymen, a.g.e., 2020, 350. 
540 Aksarayî, a.g.e., 2000, 48; Turan, R. a.g.e., 2020, 109.  



77 
 

Müşrif için verilmiş olan bir Selçuklu tayin menşurunda bu görevliye merkezden gelen 

emirler arasında; vergilerin arttırılması, vergilerin tahsilinde fakir ve zengin arasında 

ayrım gözetilmemesi, idari bölgenin mamur bir halde olmasına dikkat etmesi, 

divanlara ait defterlerin gözden geçirilmesi, takrir ve beratlara nişan koyması, hem 

hanedanın hem de ülke beldelerinin mali ahvalinin durumunu kontrol etmesi 

bulunmaktaydı.541 Menşurda verilen mali düzenin iyileştirmesi için çabalarına rağmen 

bazı müşriflerin halka karşı zaman zaman acımasız davrandığı da görülmektedir. 

Özellikle son dönemlerde bazılarının; haksız müsadereler, salmalar ve gereksiz 

vergilerle halkı canlarından bezdirdiği ve kötü şöhrete sahip oldukları bilinmektedir. 

Bununla beraber suçsuz oldukları halde öldürülen Selçuklu müşrifleri de 

bulunmaktadır.542  

Türkiye Selçukluları’nda dîvân-ı işrâf’ın çalışmaları sabahleyin başlardı. Müşrifin 

‘mesned-i işrâf’ denen özel bir kürsüsü vardı ve toplantı esnasında burada otururdu. 

Müşrif, ülkenin farklı bölgelerine yine ‘müşrif’ adıyla anılan nâiblerini tayin ederek 

işlerini yürütmekteydi.543 Bunlar arasında; işrâf-ı büyûtât-i hâs, işrâf-ı hizâne-i âmire, 

işrâf-ı matbah, müşrifü’l-eytâm ve müşrif-i beytülmâl, işrâf-ı firaşhaney-i has gibi 

görevliler bulunuyordu.544 Selçuklular’da yine her emîrin ve yüksek devlet 

memurunun hesap işleriyle uğraşan ve ‘müşrif’ olarak anılan özel memurları da 

bulunmaktaydı.545  

Selçuklu müşrifleri Türkçe unvanlar kullanabiliyordu. Bunlar arasında uluğ, inanç, 

kutluğ, bilge gibi sıfatlar vardı.546 Müşrif Fahreddin Mehmed bin Abdürreşid, Uluğ 

Kutluğ Bilge lakabına sahipti.547 Müşrifler aynı anda birden fazla makamda da 

bulunabiliyordu. Şemseddin İsfahani bir dönem müşriflik ve tuğraîlik görevini aynı 

anda yürütmüştü.548 İmadeddin Zencani, müşriflik ile beraber evkaf divanı 

başkanlığını yürütmekteydi.549 Müşrifler seferlere de katılabilirdi. Askeri harekatlara 

                                                   
541 Turan, O. a.g.e., 2014, 20; Turan, R. a.g.e., 2020, 54.  
542 Köymen, a.g.e., 2020, 351-353. 
543 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 97-98; Turan, O. a.g.e., 2014, 20-21, 60; Merçil, a.g.e., 2015, 181. Bu 

vilayet müşriflerinin esasen kadıların alanı olan vakıfları da denetleme yetkisi vardı. Bkz. Burgu, a.g.e., 

2011, 206. 
544 Küçükaşcı, M.S. (2006). “Müşrif”, DİA, 32, 168; Turan, O. a.g.e., 2014, 21, 60; Merçil, a.g.e., 2015, 

155.  
545 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 285; Turan, O. a.g.e., 2014, 21. 
546 Turan, O. a.g.e., 2014, 20; Odabaşı, a.g.m., 2019, 175-176; Turan, R. a.g.e., 2020, 50.   
547 Turan, O. a.g.e., 2014, 20. 
548 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 404-405. 
549 Aksarayî, a.g.e., 2000, 110; Turan, O. a.g.e., 2014, 44.  



78 
 

bölgenin ele geçirilme ihtimali düşünülerek mali kayıtları tutmaları için götürülürdü. 

Ancak bu işi yapan müşrif, divan başkanı olan müşrif değil, harekatın başkomutanı 

olan emîrin şahsi müşrifi olurdu.550  

Klasik Selçuklu devlet teamülünde müşrifler, teşrifatta müstevfîlerin ardında yer 

almakta olup terfi ettirildikleri takdirde müstevfî yapılmışlardır. Bununla beraber 

Türkiye Selçuklu Devleti’nin üzerinde Moğol nüfuzunun bulunduğu dönemde, 

müşriflerin protokoldeki önemi ve idaredeki nüfuzu artmıştır. Hatta IV. Kılıçarslan 

zamanında müşrifler, protokol sırasında ordunun başkomutanı olan beylerbeyinin dahi 

önüne geçmişlerdir.551  

3.1.5. Eyyûbî Mal Divanı 

Eyyûbîler’de mali teşkilattan sorumlu divan, Dîvânü’l-Mal idi. Bu divan, dîvânü’n 

nazar veya beytülmal olarak da bilinirdi. Divan başkanı ise sâhibu dîvâni’l-mal, sâhibu 

dîvâni’n-nazar, nâzırü’d-devâvin, nâzurü’n-nüzzâr, sâhibü beytilmal ya da nâzirü’l-

hizane olarak anılıyordu.552 Nâzır, tüm mali işleri kontrol ve teftiş yetkisine sahip 

olmasına karşın Selçuklular’daki müşrifin aksine idari işlere müdahale yetkisi yoktu. 

Dîvânü’l-mal, ülkenin farklı bölgelerindeki emîrlikler ve vilayetlerde alt şubelere 

sahipti. 553 

Eyyûbîler’de bir de Meclisü Ashabi’d-Devanin adlı bir meclis bulunuyordu. Bu 

meclisin başkanlığını bazen sultan, bazen vezir, bazen de nâib üstlenirdi. Meclis, mal 

divanının başkanını tayin edip divanın işleyişini kontrol etme yetkisini elinde 

bulundururdu. Ayrıca, Dîvânü’l-mal’a bağlı diğer tüm alt divanları denetleme 

yetkisine sahipti. Bu meclis mali olarak sıkıntıların arttığı dönemlerde sık 

toplanmıştır.554 

Dîvânü’l-mal nazırının emrinde şâddü’d-devânin veya müşidd olarak bilinen bir 

memur bulunuyordu. Bu görevli, maliyeye bağlı tüm divan ve çalışanların ön 

denetimini yapıp hesapları kontrol etmek, vergi kaçakçılığını önlemek ve vergi 

                                                   
550 Merçil, a.g.e., 2015, 155-156. 
551 Köymen, a.g.e., 2020, 351-352.  
552 Şam bölgesinde Eyyûbi mal divanı başkanları Sâhibü’d-divan veya Müşrifü’d-divan olarak anılırdı. 

Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 267. Bu divanın adının “nazar” olması Fâtımîler’deki Nazar Divanından 

mülhem ile kurulmuş olması ile ilişkiliydi. Bkz. Basuğuy, a.g.e., 2017, 278, 281, 282. 
553 Kuşçu, a.g.e., 2013, 267, 269. 
554 Şeşen, a.g.e., 1987, 258-259; Kuşçu, a.g.e., 2013, 266-269. Devanin Meclisinin sahip olduğu yetkiler 

Fâtımîler’deki Dîvânü’l- Meclis’in yetkileriyle aynıydı. Bkz. Basuğuy, a.g.e., 2017, 280. 



79 
 

tahsilinde vezirlere yardımcı olmak gibi vazifelere sahipti. Müşidd, askeri sınıftan olan 

kişilerden seçilmekte olup sahip olduğu silahlı güç ile divan başkanından bile daha 

etkin bir denetim imkânına sahipti.555 Müşiddlerin aynı zamanda sultanların nâibleri 

olduğu da bilinmektedir. Bu husus, sultandan sonra devletin protokolde en yetkili ismi 

olan nâiblerin ayrıyeten mali bir selahiyet ve hatta unvan taşımasını, dolayısıyla 

Eyyûbîler’de mali divana verilen değeri göstermesi bakımından mühimdir. 

Müşiddlerin ayrıca sadece mali divan değil diğer divanların işleyişini de teftiş etme 

yetkisi olduğu ve gerekli gördüğü takdirde cezalandırma yapabilecekleri 

bilinmektedir.556 

Eyyûbî mali yapılanmasında her bir daire divan adını taşımaktaydı.557 Bu mali 

divanların hepsi müstevfî, âmil ve mütevelliye sahipti.558 Dîvânü’l-mal’e bağlı 

ahbas,559 amair,560  cevali,561 harâc,562medaris,563mevarisi’l-başriyye,564natrun,565 

suguri’l mahrusa,566şeb,567 vukuf,568 zekat569 gibi özel divanlar bulunuyordu.  

Dîvânü’l-mal bünyesinde mütevelli olarak bilinen yüksek memurlar da 

bulunmaktaydı. Divan başkanı, divan mütevellisini tüm mali teşkilattan sorumlu 

tutardı. Divandan çıkan ve nâzırın önüne gelecek ya da diğer divanlara gidecek tüm 

belgeler mütevellinin onayından geçmek zorundaydı. Mütevelli, divanın sahip olduğu 

malları devlet adına kullanma yetkisine sahip olduğundan sâhibü’d divan olarak da 

anılırdı. Mütevelliler bürokrasiden yetişme veya asker kökenli bir kişi olabilirdi. 

Devlete ait olup genel olarak imalathane işlevi gören ve farklı amaçlarla kiralanan 

binaların da özel olarak mütevellileri bulunurdu. Bu mütevelliler, binaların kira 

                                                   
555 Şeşen, a.g.e., 1987, 259; Kuşçu, a.g.e., 2013, 270-271; Basuğuy, a.g.e., 2017, 281. 
556 Taneri, A. (1994a). “Büyük Selçuklular’da Divan”, DİA, 9, 382. 
557 Şeşen, a.g.e., 1987, 257; Kuşçu, a.g.e., 2013, 268.  
558 Kuşçu, a.g.e., 2013, 271. 
559 Özel vakıf, hayır ve dini kurum personellerinin masraflarının karşılanması ile ilgilenen divan. Bkz. 

Kuşçu, a.g.e., 2013, 268, 288. 
560 Şeşen, a.g.e., 2018a, 165. Bu divanın Eyyûbîler’de tam olarak ne ile sorumlu olduğu hakkında bilgi 

bulunmasa da Fâtımîler’de aynı adlı bir divanın bulunduğu ve Fâtımî donanmasından sorumlu olduğu 

görülmektedir. Bkz. Eymen, F.S. (1995). “Fâtımîler”, DİA, 12, 234. 
561 Cizye divanıdır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 300-301; Şeşen, a.g.e., 2018a, 165. 
562 Zirai ürünlerden alınan harâc vergisi ile ilgilenen divan. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 288-291. 
563 Kuşçu, a.g.e., 2013, 268; Şeşen, a.g.e., 2018a, 165.  
564 Ölen insanların miraslarının durumu ile ilgilenen divan. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 307-308. 
565 Soda madeni natrunun çıkarılması ve işletilmesi ile ilgilenen divan. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 268, 

316-318. 
566 Kuşçu, a.g.e., 2013, 268. 
567 Şap madeninin işletilmesi ile ilgilenen divan. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 268, 316. 
568 Şeşen, a.g.e., 2018a, 165. 
569 Zekât ile ilgilenen divan. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 291-297. 



80 
 

getirilerini ve gelirlerini mali divana bildirirdi. Buraların gelirleri ise hükümdarın hass 

divanına aktarılırdı.  Mütevellilerin tayini farklı yöntemlerle olurdu: Bedel ile göreve 

gelenler vermeyi taahhüt ettikleri gelirleri vermezlerse görevden alınabilirdi. Emanet 

usulü ile gelenler vazifelerine ters düşecek yanlış bir davranış yapmadıkları sürece 

görevde kalırdı. Zımân ile gelenler ise maddi kefalet bedeli ödeyerek bu göreve gelen 

mütevellilerdi. 570 

Dîvânü’l-mal hiyerarşisi içerisinde mütevelliden sonra onun yardımcısı olarak 

müstevfî gelmekteydi.  Kutbü’d-divân yani ‘divanın efendisi/reisi’ olarak da anılan 

müstevfîler; divan memurlarının vermesi gereken mal ve hesap bilgilerini elde etme, 

divan hiyerarşisinde üstü olan divan mütevellisine verilmesi gereken malın miktarını 

bildirme, gelir giderleri kontrol etme ve defterler tutmakla sorumluydu. Müstevfî, emri 

altındaki memurlarının mütevelliye göndereceği kayıtların tutulmasına nezaret 

etmekle birlikte, bazen mütevelliye rapor da sunabilirdi. Müstevfînin el-muin olarak 

bilinen ve gelir ile giderleri defterlere kaydetmek ve şahit göstermekle sorumlu bir 

yardımcısı vardı. Yine müstevfî ile müşidd arasında bir konumda yer alan ve vergilerin 

tutulduğu kayıtlarla uyumunu kontrol eden el-müşrif olarak anılan bir başka görevli de 

bulunuyordu.571  

Dîvânü’l-mal birçok mali deftere sahipti. Hatman, yapılan hesaplamaların son 

durumlarını ihtiva eden defterlerdi. Kundak, mesaha defterleri ve sicillatü’t-tahzir ise 

arazilerin kaydedilmesi işlemini yapan delil denen görevlinin tuttuğu defterler idi. 

Vergilerin miktarı hakkında bilgiler içeren muvafaka ve cema’a denilen mali defterler 

de mevcuttu. Bu defterlerin ne şekilde düzenleneceği kanun el-kitabe olarak bilinen 

bir yönetmelikle belirlenmişti.572  

Eyyûbî ülkesinin ana merkezi olan Mısır bölgesi vilayetlere, Şam bölgesi emîrliklere 

ve onun altında kürelere, Yemen bölgesi ise mihlaflara ayrılmıştı. Eyyûbî mali 

divanının bu vilayetler, küreler ve mihlaflarda; âmillik olarak bilinen şubeleri 

mevcuttu. Âmillik bölgelerinde bir amir bulunmakta ve bunlara âmil ya da mütevelli 

denilmekteydi.573 Kendi bölgelerindeki vergilerin tahsilinin ana sorumlusu olan 

âmiller, tuttukları kayıtları divan hiyerarşisindeki üstleri olan divan başkanı ve el-

                                                   
570 Şeşen, a.g.e., 1987, 260; Kuşçu, a.g.e., 2013, 271-272, 314.  
571 Şeşen, a.g.e., 1987, 260-261; Kuşçu, a.g.e., 2013, 272-273.   
572 Şeşen, a.g.e., 1987, 260; Kuşçu, a.g.e., 2013, 277. 
573 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 339; Kuşçu, a.g.e., 2013, 269.  



81 
 

müşrife gönderirlerdi.574 Âmillik bölgelerinde Eyyûbî sultanının vergi müfettişi olarak 

çalışan ve divan görevlilerinin işlerini yapıp yapmadığını kontrol etmekle yükümlü en-

nâib denen bir görevli de bulunuyordu.575 Yine âmilin yokluğunda onun vekili olarak 

görevini yerine getirmekle yükümlü el-kâtib adında bir başka memur daha vardı.576  

Dîvânü’l-mal’de çalışan tüm görevliler Arapça’ya vakıf kişiler olmak zorundaydı. 

Dîvânü’l-mal’ın gayri müslim577 ve Kıpti kökenli578 kâtipleri de bulunuyordu. 

Dîvânü’l-mal bünyesindeki diğer görevlilerden bazıları şunlardır:    

Cihbiz 

Divan için vergileri toplayan, vergileri götürülmesi gerekilen yere götüren, 

gerektiğinde hesapları tutan görevliydi.579 Talik denen günlük cizye çetelelerine 

vergisini verenlerin adlarını cihbiz kaydederdi. Cihbiz, yazdığı mahzume denen 

defterleri âmil ve müşriflere gösterip imzalatmakta olup hazırladığı 10 günlük vergi 

listelerine ise ruzname denirdi.580 

Delil 

Delil denen mali görevliler yapılan ölçümleri kaydettikten sonra âmiller ve müşriflere 

göndermekle sorumlu arazi tahrir memurlarıdır.  Bu kişiler, tuttukları kayıtlarda 

arazinin hangi ürünlerin yetişmesine uygun olduğuna kadar detaylı bilgi verirlerdi. 

Ayrıca kundak, mesaha defterleri ve sicillerin hazırlanmasında görev alırlardı. Delilin 

yardımcısı olan el-masih, arazilerin hesaplamaları ve sahipleri olacak kişilerin 

mükellefiyetlerini belirlemekle görevliydi.581  

el-hazin  

Divana gelen mallar ile ayni ve nakdi vergilerin kaydı ve depolanmasından sorumlu 

görevlidir.582  

                                                   
574 Şeşen, a.g.e., 1987, 257, 261; Kuşçu, a.g.e., 2013, 269, 273-274. 
575 Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, a.g.e., 2013, 275.  
576 Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, a.g.e., 2013, 274; Basuğuy, a.g.e., 2017, 284. 
577 Şeşen, a.g.e., 2018a, 165. 
578 Şeşen, a.g.e., 1987, 258; Azzam, a.g.e., 2015, 178; DİA, (2022). “Kıptîler”, 25, 425.  
579 Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, a.g.e., 2013, 274; Basuğuy, a.g.e., 2017, 283. 
580 Kuşçu, a.g.e., 2013, 302-303. 
581 Kudame İbn Cafer. (2018). Kitabü’l-Harac: (Fetihler, Siyaset, Coğrafya, Vergiler, Bürokrasi), çev., 

Ramazan Şeşen, ed. Sahure Ergüzel, İstanbul: Yeditepe Yayınları, 206; Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, 

a.g.e., 2013, 275.  
582 Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, a.g.e., 2013, 275.  



82 
 

eş-şahid  

Divana gelen belgelerin gerçek mi yoksa sahte mi olduğunu kontrol etmekle sorumlu 

olan eş-şahid, aynı zamanda divana ait olup harcanmayan tüm malları kaydetmekle de 

yükümlüydü. Ruznamelerin hazırlanmasında da görev alırdı.583  

el-emin  

Vergi müfettişi olan en-nâibin yardımcısı olup bazen eş-şahidin görevine yakın bir 

vazife de alabilirdi.584  

el-haiz  

Harmanların üzerine vergi kaçırılmasının önlenmesi için mühür vuran görevli olup 

harman emini olarak da bilinirdi. Sadece zirai vergilerden sorumluydu.585  

el-haşir  

Cizye verme mükellefi olanların vergi kaçırıp kaçırmadığını tespit ile yükümlü olan 

el-haşir bu gibi durumları âmillere bildirmek zorundaydı.586  

en-nasih  

Belgelerin kopyalanması işiyle uğraşırdı. 587  

Eyyûbî ülkesinin farklı bölgelerindeki dîvânü’l-mal başkanları aynı anda bir başka 

görevde bulunabiliyordu. Bedrüddün Mevdud, Selâhaddin Eyyûbî döneminde 

Dımaşk’ın mal divanı başkanı, valisi ve şahnesi idi.588  İbn Mamati, hem ceyş divanı 

hem de mal divanı başkanlığı yapmıştı.589 Safiyüddin b. el-Kabız; Selâhaddin 

Eyyûbî’nin Dımaşk’taki hazinedarı ve mali divan başkanıydı.590  

Selâhaddin Eyyûbî kendisinden sonraki sultanlara göre devlet müesseselerini etkili bir 

şekilde kullanmaya önem veren bir hükümdar olmasına karşın, aynı tutumunu hazinesi 

için göstermemiştir. Bu bağlamda onun, hazinenin ahvalini pek önemsemediği, 

yolsuzluk yapan bazı memurların sadece görev yerlerini değişmekle yetindiği ve iktâ 

                                                   
583 Kudame İbn Cafer, a.g.e., 2018, 206; Şeşen, a.g.e., 1987, 261; Kuşçu, a.g.e., 2013, 274; Basuğuy, 

a.g.e., 2017, 283. 
584 Kudame İbn Cafer, a.g.e., 2018, 206; Kuşçu, a.g.e., 2013, 275. 
585 Kudame İbn Cafer, a.g.e., 2018, 206; Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, a.g.e., 2013, 275.  
586 Kudame İbn Cafer, a.g.e., 2018, 206; Şeşen, a.g.e., 1987, 262; Kuşçu, a.g.e., 2013, 276.  
587 Kudame İbn Cafer, a.g.e., 2018, 206; Kuşçu, a.g.e., 2013, 273. 
588 Kuşçu, a.g.e., 2013, 276. 
589 Kuşçu, a.g.e., 2013, 270. 
590 Kuşçu, a.g.e., 2013, 226. 



83 
 

dağıtımlarında fazlasıyla cömert davrandığı bilinmektedir.591 Yine dikkat çeken bir 

başka isim olarak Melik Âdil’in ise Selâhaddin Eyyûbî’den farklı olarak hazinenin 

durumuyla bizzat ilgilendiği hatta gereksiz yapılan tahsisatları sahiplerinden geri 

istediği kaydedilmektedir.592  

Mali teşkilat içerisinde yer alan bir başka divan ise dîvânü’l hass idi.  Bu divanın 

başkanı kalemiyeden yetişme olup el-hazin/hazinedar593 ya da sâhibü’l-mahzen594 

olarak anılırdı. Divan, sultanın ve hanedan mensuplarının mal varlıklarının durumunu 

kontrol etmekle yükümlüydü.595 Esasen masrafı hükümdar tarafından karşılanan 

işlerle ilgilenirdi. Saray mutfağı ve sarayda devlet erkânına ve yabancı konuklara 

verilen yemek ziyafetler, merasimler, saray görevlilerinin maaş ve masrafları, 

düğünler, sultanın ahırları, sultanların hobileri olan avcılık ve top oyunları gibi 

aktivitelerin masrafları ile sultanın hediyelerinin ve bağışlarının masraflarını 

karşılamak hass divanının uhdesindeydi. Ülkenin bazı gelir kaynakları da doğrudan bu 

divanın hakkıydı. Örneğin cizye gelirlerinin bir kısmı hass divanına gidiyordu. 

Mısır’da bulunan bazı mülkler ceyş, hass ve mefaride divanlarının hazinesine gidecek 

şekilde dağıtılmış durumdaydı. Pek çok personeli bulunan dîvânü’l hassın malları, el-

ehraes-sultaniyye denilen depoda saklanırdı.596  

Özel hazinenin başkanı olan hazinedarlar güvenilir kişiler arasından seçilirdi. Örneğin 

Selâhaddin Eyyûbî’nin devleti kurma aşamasındayken hazinedarı babası idi.597 Melik 

Sâlih’in hazinedarlığını ise veziri ve askeri divan başkanı bulunan Cemaleddin ibn 

Matruh yapmaktaydı. Bu durum, hazinedarların hem sultana yakın kişiler arasından 

seçildiğini hem de aynı anda başka mühim makamlarda bulunabildiklerini 

göstermektedir. Eyyûbîler’de ayrıca hanedan mensupları dışında vezirler ve emîrlerin 

de kendilerine ait hazineleri vardı.598 

                                                   
591 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 48. 
592 Basuğuy, a.g.e., 2017, 245. 
593 Kuşçu, a.g.e., 2013, 230. 
594 Yiğit, İ. (2003). “Mahzen”, DİA, 27, 401. 
595 Kuşçu, a.g.e., 2013, 278-279; Şeşen, a.g.e., 2018a, 166.  
596 Şeşen, a.g.e., 1987, 263; Kuşçu, a.g.e., 2013, 277, 288, 303, 278, not. 401; Şeşen, a.g.e., 2018a, 166. 
597 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 63. 
598 Basuğuy, a.g.e., 2017, 209, 246. 



84 
 

Eyyûbîler’de ayrıca 1226 yılında Melik Kâmil devrinde daha önce aynı adla 

Fâtımîler’de de bulunan Dîvânü’t-Tahkik adında ayrı bir mali divan daha kurulmuş, 

ancak bu divan kısa sürede kaldırılmıştır.599 

Selçuklu ve Eyyûbî Devleti’nin mali teşkilatları karşılaştırıldığında Eyyûbî 

Devleti’nin bu alanda daha gelişmiş bir teşkilata sahip olduğu görülmektedir. Örneğin 

Eyyûbîler’de her bir vergi veya gelir gider kalemi özel bir divan dairesine sahipti. Yine 

Eyyûbî ülkesinin Mısır, Suriye ve Yemen gibi farklı bölgelerinde farklı mali 

yapılanmalar mevcuttu. Bu hususun esas nedeni genel olarak Eyyûbî coğrafyasının 

ekonomik hayatının ve bilhassa da Mısır’ın çok eski devirlerden beri mali 

teşkilatlanma konusunda gelişmiş olmasından kaynaklanmaktadır.600 Bununla beraber 

Selçuklu ve Zengîler mirasının üzerine Fâtımî mirası da bu teşkilatın farklılığı ve 

gelişmişliğinde etkendir. Ayrıca Eyyûbîler’in sahip olduğu beyliklere dayanan idari 

teşkilat da bu farklı yapının oluşmasına sebebiyet vermiştir.601 Türkiye 

Selçukluları’nın da mali teşkilatının belirli bir düzeyde gelişmiş olduğu 

söylenebileceği gibi Eyyûbîler’e kıyasla nispeten daha az bilgiye sahip olmamız bu 

konuda yorum yapmamızı güçleştirmektedir. Her iki devletin mali divan başkanlarının 

aynı anda farklı makamları uhdesinde bulundurabilmesi, devlete, sultanlara ve 

emîrlere ait özel hazinelerin bulunması, sultanların hazinedarlarının güvenilir 

kişilerden seçiliyor olması, mali divanda çalışan kâtiplerin farklı etnik menşelerden 

geliyor olmaları diğer ortak hususlar arasındadır. Askeri iktâların mali divanların 

uhdesinde olmaması da bir başka ortak noktadır. Mali divan başkanları kalem ehlinden 

olmakla birlikte Selçuklu müstevfîsinin ayrıyeten sultan tarafından sair özel işlerle 

memur edilebildiği ve Türkçe unvanlar taşıdığı da görülmektedir. Eyyûbî mali 

divanında rastlanılan önemli bir husus ise müşiddlerin her zaman, mütevellilerin ise 

bazen askeri sınıftan olan kişilerden seçilmesidir. Bu şekilde mali divan içerisindeki 

yüksek memurlar arasında askeri kökenli isimlerin varlığı Eyyûbî Devleti’nin askeri 

karakterde bir devlet olduğu hususuna katkı sağlayan önemli bir nüans olarak göze 

çarpmaktadır. Buna karşın Selçuklu mali teşkilatında buna benzer bir durum 

görülmemektedir. 

                                                   
599 Basuğuy, a.g.e., 2017, 278. 
600 Kuşçu, A.D. (2022). “Eyyûbilerde Ticari ve İktisadi Hayat”, Eyyûbilerde Kültür ve Medeniyet, ed. 

Ziya Polat, Ayşe Çekiç, İstanbul: İlahiyat Yayın, 79-81.  
601 Kuşçu, a.g.e., 2013, 267. 



85 
 

Yine bazı farklı hususiyetler arasında Eyyûbî mali defterlerinin Arapça, Selçuklu mali 

defterlerinin ise Farsça tutulmuş olması dikkat çekmektedir. Her iki devletin mali ve 

teftiş ile alakalı dairelerinde makam adlarının farklılığı da dikkat çekmektedir. Örneğin 

Selçuklu istîfâ divanı başkanı müstevfînin adı Eyyûbîler’de mal divanı nâzırına bağlı 

bir memurun adıdır. Selçuklu işrâf divanı başkanı müşrifin makamı ise Eyyûbîler’de 

mal divanı başkanına bağlı bir başka yüksek memurun mansıbı olarak görülmektedir.  

Eyyûbîler’de, Selçuklular’daki işrâf divanının tam olarak bir dengi bulunmamakla 

birlikte onun yetkilerinin Eyyûbîler’de mal divanı bünyesindeki devanin meclisinin ve 

divanın yüksek bir memuru olan müşidd ile benzer olduğu görülmektedir. Zira 

Selçuklular’da divanları teftişten sorumlu müşriflere benzer şekilde Eyyûbîler’de de 

devanin meclisinin özellikle mali sıkıntıların arttığı dönemlerde sık toplanan denetçi 

bir üst bir mali meclis olduğu ve müşiddin de aynı zamanda Eyyûbî nâiblerinden 

seçilen askeri yetkilere sahip bir teftiş görevlisi olması bu hususu ortaya koymaktadır. 

İstîfâ divanı başkanı müşrifin ülkedeki farklı makamların mali işlerini kontrol eden 

müşrif adlı özel memurlarının bulunduğu görülmektedir. Benzer şekilde bu yetkilerin 

Eyyûbîler’de de sultanların ve emîrlerin kendilerine özel dîvan’ül hass ve başkanları 

tarafından yürütüldüğü görülür.  Kısaca, Eyyûbîler’de Selçuklular’daki gibi tek bir 

daireye verilmiş denetçilik vazifesi olmayıp bu vazife farklı makamlara ve kurumlara 

dağıtılmıştı. Eyyûbî tarihinin geneli için bu şekilde bir denetim mekanizmasını 

olduğunu söylesek de istisnai olarak Melik es-Sâlih devrinde Şeyhü’ş-şüyuh 

ailesinden çıkan vezirlere sultanın tüm divanları denetleme yetkisinin verildiği de 

görülmektedir.602 

3.1.6. Dîvân-ı Arz 

Selçuklular’da ordunun mali ve bürokratik işleyişinden sorumlu daire Dîvân-ı Arz 

idi.603 Divan başkanı resmiyette emîr-i arızı-yi memâlik-i rum604 olarak bilinmekle 

                                                   
602 Basuğuy, a.g.e., 2017, 208. 
603 Turan, R. a.g.e., 2020, 57. 
604 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 156; Göksu, E. (2018). Türkiye Selçuklularında Ordu, Ankara: TTK, 237; 

Köymen, a.g.e., 2020, 356. 



86 
 

beraber arızü’l-ceyş,605 melik-i arız,606 arız,607emîr-i arızı-yi memâlik-i rum, emîr-i 

arız-ı memleket,608emîr-i arızı-yi cuyuş-i memalik, 609melik el-ümeray-ı fi’l-alem, sâhib 

es seyf ve’l-kalem, malikü divan el-arz fi’l- memâlik610 olarak da anılırdı. Dîvân-ı arz 

ile dîvân-ı a‘lâ, askeri iktâlar nedeniyle ortaklaşa çalışabiliyordu. Bu nedenle Dîvân-ı 

arz’ın 12 kâtibi aynı zamanda dîvân-ı a‘lâ’da da görev yapmaktaydı.611Arızın emri 

altında olup görevlerinin tam olarak ne olduğu bilinmeyen melikü’l-arızin, mecdü’l-

ümera, muharrizü’l-asakir gibi divan memurları da vardı.612  

Emîr-i arız, dîvân-ı a‘lâ’nın daimi üyesi olduğu gibi, savaş ve sefer halinde toplanan 

meclislerde de bulunuyordu. Divana asker sağlamak ve kaydetmek, savaş 

teçhizatlarını sağlamak, ordunun sefer rotasındaki ihtiyaçlarını temin etmek, orduyu 

teftiş etmek ve geçit töreni yaptırmak, gerektiğinde orduyu savaş düzenine sokmak, 

elde edilen ganimetleri divana kaydetmek gibi yükümlülüklere sahipti.613 Arızların 

savaş düzenini belirleme görevinin bulunması dışında emîr unvanları taşımaları ve 

bazen subaşı/serleşker olarak da görev yapmış olmaları, onların yalnızca kelem 

ehlinden değil aynı zamanda asker kökenli olabileceğinin de bir işaretidir.614  

Emîr-i arızlar yukarıda belirttiğimiz asıl işlerinin yanında bizzat savaşlara katılabiliyor 

ve elçi olarak görevlendirilebiliyorlardı.615 Divan başkanlığı dışında başka önemli 

makamlarda bulunabilirlerdi. Emîr Nizameddin Ali b. İlalmış hem emîr-i arız hem de 

üstâdüddârlık görevini üstlenmişti.616 Emîr-i Arız Samsaüddin aynı zamanda Kayseri 

subaşılığını yürütüyordu.617 I. İzzeddin Keykâvus devrinde Şemseddin Tabas hem 

tuğraî hem de emîr-i arız olarak görev yapmaktaydı.618  

                                                   
605 Koca, a.g.e., 2005, 89. İbrahim Hakkı Uzunçarşılı, arızü’l-ceyşlerin divanın emrinde vilayetlerde 

çalışan askeri defterdarlar olduğunu söylemişse de bu pek kabul görmemiştir. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 

244-246. 
606 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 211. 
607 Aksarayî, a.g.e., 2000, 53, 253. Bir yoruma göre “Arız” ifadesi her zaman dîvân’ül-arz başkanı için 

kullanılmamakta olup yine bu divanın bir memuru olan bir başka yüksek memurun unvanı da arız olarak 

anılabilmekteydi. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 238-244. 
608 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 503; Göksu, a.g.e., 2018, 237.  
609 Göksu, a.g.e., 2018, 243.  
610 Merçil, a.g.e., 2015, 158. 
611 Merçil, a.g.e., 2015, 142. 
612 Göksu, a.g.e., 2018, 238. 
613 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 211; Koca, a.g.e., 2005, 93; Göksu, a.g.e., 2018, 242, 247; Köymen, a.g.e., 

2020, 356. 
614 Merçil, a.g.e., 2015, 159; Göksu, a.g.e., 2018, 248. 
615 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 503; Köymen, a.g.e., 2020, 357-358.  
616 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 530; Köymen, a.g.e., 2020, 357. 
617 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 567. 
618 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 156; Merçil, a.g.e., 2015, 157. 



87 
 

Emîr-i arız, resmi protokolde tuğraîlerin altında yer almakta olup terfi aldıklarında 

genellikle bu makama yükseltilirdi.619 Emîr-i arızlar, dîvân-ı a‘lâ üyesi olmanın 

getirdiği nüfuz ile idarede de etkin isimler olabiliyorlardı. Emîr-i Arız Nizameddin 

Ahmed, I. Alâaddin Keykubad’ın tahta çıkışının belirlendiği toplantıya katılanlardan 

biriydi.620 Arızlar ayrıca kutlug, bilge, arız beg gibi Türkçe unvanlar da 

taşıyabiliyordu.621 

Eyyûbî ordusunun tüm mali ve bürokratik işleri dîvânü’l-ceyş tarafından yürütülürdü. 

Divan başkanı, reisü dîvâni’l-ceyş veya nazıru dîvâni’l-ceyş olarak bilinirdi. Eyyûbî 

askerleri camekiyye denilen maaşlarını bu divandan alır, askeri iktâlarla ilgili olan 

misal, kıssa ve nüzul denen belgeler bu divandan çıkardı. Askeri iktâ menşurlarının 

şartları bu divanda belirlense de menşurların ilk müsveddesi dîvân-ı inşa’da 

hazırlandıktan sonra buraya gönderilirdi. Bu askeri iktâların kazancı hubz terimi ile 

ifade edilmekte olup yeni bir hükümdar başa geldiğinde askeri iktâ belgeleri 

yenilenmek zorundaydı.622  

Eyyûbîler’de ceyş divanı, dîvân-ı revatib ve dîvân-ı iktâ olarak iki bölüme ayrılmıştır. 

Revatib divanı maaş ödemelerine bakarken; İktâ divanı, iktâ işlemleri ve divanın genel 

gelir-gider tablosuyla ilgilenirdi.623 Dîvân-ı iktâ, Kādî el-Fâzıl’ın vezirliği döneminde 

ceyş divanından ayrılmıştır.624 İktâ divanının, Selâhaddin Eyyûbî tarafından bu şekilde 

müstakilleştirilmesinin nedeni ise sultanın askeri iktâları kendi kontrolüne alarak 

askeri yapıya daha sağlam bir şekilde hakim olmak istemesiydi.625  Ceyş divanının 

Mısır ve Şam’da olmak üzere toplamda iki şubesi bulunuyordu. Eyyûbî sultanları sefer 

öncesi bu divanlardan askerî imkânlar hakkında bilgi alırlardı.626 

Ceyş divanı başkanlarının iktâ işleriyle ilgilenmek dışında savaş esirlerinin 

durumlarına bakmak, hacca gidecek askerlerin işlemlerini sağlamak, ordudan izin 

isteyen askerlerin işlemlerini yapmak ve savaşlarda sultanı koruyacak birlikleri 

hazırlamak gibi selahiyetleri olduğu da bilinmektedir.627 Bu bilgilere bakılırsa ceyş 

                                                   
619 Özaydın, A. (2001b). “İsti‘râz”, DİA, 23, 374; Köymen, a.g.e., 2020, 354. 
620 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 226. 
621 Merçil, a.g.e., 2015, 159; Göksu, a.g.e., 2018, 238-239.  
622 Şeşen, a.g.e., 1983, 155-156; Kuşçu, a.g.e., 2013, 261, not. 313, 328, 331, 336, 338. 343. 
623 Kuşçu, a.g.e., 2013, 328; Basuğuy, a.g.e., 2017, 265. 
624 Şeşen, a.g.e., 1983, 155. 
625 Azzam, a.g.e., 2015, 118. 
626 Basuğuy, a.g.e., 2017, 265. 
627 Basuğuy, a.g.e., 2017, 265. 



88 
 

divanı başkanlarının askeri yetkilerden ziyade daha fazla bürokratik yetkilere sahip bir 

memur olduğu açıktır. Zira Melik Âdil devrinde kadı kökenli bir ceyş divanı 

başkanının varlığı da bu hususu destekleyen bir başka ayrıntıdır.628 

Eyyûbî ceyş reisinin, divan hiyerarşisinde kendisine bağlı olarak, askerlerin atlarını 

hazırlayan hacip ve emîrler arasından seçilip orduya bağlı askerlerin savaşlarda hizmet 

verebilecek durumda olup olmadığını kendisine bildirmekle sorumlu nakip denen 

memurları bulunmaktaydı.629  

Eyyûbî ordusunun temeli; paralı ve iktâlı askerlerden oluşuyordu. Eyyûbî toprak 

sisteminin temelini de bu doğrultuda iktâ sistemi oluşturmaktaydı. Bu toprakların 

yöneticileri belirli sayıda asker yetiştirmek zorundaydı. İktâ sahibi hanedan 

mensupları ve emîrler de iktâ askeri beslemekle yükümlüydü. İktâ sahibi emîrlerin 

adları, askerinin sayısı ve isimleri, iktâ menşurunun tarihi, iktâ bölgesinin hem üç yıllık 

hem de bir yıl başına düşen geliri, askerlere düşen ödeme payının bilgisi, askerlerin 

savaş esnasında sahip olmaları gereken maddi ihtiyaçları ve maaşları hem mal divanı 

hem de ceyş divanındaki defterlere kaydedilirdi. Divana kayıtlı askerlerin iktâ 

bedelleri, mal divanının vergileri topladığı birim olan cündi (ed-dinarü’l-ceyşi) 

üzerinden alınırdı.630  

Eyyûbî ordusunun bir başka bölümü olup sultanın halka-i hass kuvvetleri olarak 

bilinen grubun (Müfred) oluşturduğu askerlerin iktâ bilgilerinin yer aldığı defterler de 

mevcuttu. Hatta müfred askerlerinin işleriyle ilgilenen dîvânü’l müfred adında özel bir 

divan bulunmaktaydı. Eyyûbîler’de ayrıca Kahire surlarının bakımı ile ilgilenen 

dîvânü’s-sur adlı bir divan da bulunuyordu.631 

Dîvânü’l-ceyş, iktâ işlerinde farklı uygulamalara sahipti. Örneğin; et-tefavütü’l- iktâi’ 

denilen işlem ile maaşlı askerlerin iktâlı statüye geçilmesi sağlanırdı. el-gaybanat, 

iktâsını terkeden bir askerden terk ettiği süre için aldığı paranın kesilmesi yoluyla 

divana mali kaynak sağlayan bir işlemdi. Ceridetil fevazıl ile bir iktâ sahibinin 

iktâsından toplanması gereken geliri fazla olarak topladığı durumda bu farkın divana 

                                                   
628 Oflaz, A. (2019). Kuruluş ve Yükseliş Döneminde Eyyûbiler (Melik Adil Dönemi), İstanbul: Siyer 

Yayınları, 192. 
629 Basuğuy, a.g.e., 2017, 265. 
630 Şeşen, a.g.e., 1983, 161-162; Kuşçu, a.g.e., 2013, 325, 329, 332.  
631 Şeşen, a.g.e., 1983, 155; Kuşçu, a.g.e., 2013, 162, 330, 338, 356 



89 
 

eklenmesi sağlanırdı. Bunlar haricinde bazı farklı yükümlülüklerin yerine 

getirilmemesi de iktâların sahiplerinden geri alınmasına sebebiyet verebiliyordu.632 

Dîvânü’l-ceyş, iktâların zirai verimliliğinin kontrolü ile de ilgileniyordu. Divan her yıl 

düzenli olarak görevlilerden arazilerin durumu ve sulama sistemlerini hakkında bilgi 

alırdı.633 Ayrıca mal divanı memurlarından bazıları ortaklaşa olarak ceyş divanında da 

çalışmaktaydı.634 Ceyş divanından çıkacak bir iktâ için öncelikle mal divanında resmi 

bir karar belgesi ile izin alınması gerekiyordu. Bu belgenin her iki divanda da nüshası 

oluyordu.635 Dîvânü’l-ceyş’in askeri bir divan olmasına karşın bu şekilde ekonomik 

hayat ile direkt olarak ilgilenmesi ve Dîvânü’l-mal ile ortaklaşa çalışması, mali ve 

askeri yapı arasında selahiyetler açısından girift bir ilişki olduğunu ortaya koyması 

bakımından mühimdir.  

Eyyûbî donanma kuvvetlerinin maliyesi ise dîvân-ül üstûl’ün uhdesindeydi.636 

Kendisine özel iktâsı da bulunan bu divanın başkanının tüm emirlerinin yerine 

getirilmesi için Selâhaddin Eyyûbî bizzat talimat vermişti. Sultan, bu divan için senelik 

geliri 50 bin dinardan fazla tutan Fustat bölgesinin zekatını Mısır’ın eş-Şarkıyye ve el-

Garbiyye bölgelerindeki ‘el-habsü’l-cüyuşi’ olarak bilinen askeri vakıfları, devlete ait 

muayyen arazilerde yetişen sint ağaçlarının harâcını, behnesa’ya bağlı işneyn ve 

tanbaza köylerini, senelik geliri 8000 dinara ulaşan natrun madenlerinin gelirlerini ve 

devlete ait olup Nil nehri ve denizlerde işletilen gemilerin gelirlerini bu divana 

finansman olarak ayırmıştı.637 Yalnızca donanmaya özel üstûl dinarı mevcuttu.638 

Üstûl divanı donanmanın inşası ile de ilgileniyordu. Donanma için gereken aletler ve 

gemi yapımları için lazım olan ham madde çoğunlukla ithal olmakla birlikte 

İskenderiyye’de bulunan el-metcerü’s-sultani’den sağlanıyordu. Örneğin kereste 

kaynağı olan ağaçlar ithal edilirken sint ağaçları ülke içinden temin edilirdi. Ülke 

içinde bulunan bir ham madde olması nedeniyle sint ağaçlarının durumunu devlet takip 

altına almış ve kesilmesini yasaklamıştı.639  

                                                   
632 Şeşen, a.g.e., 1983, 156; Kuşçu, a.g.e., 2013, 315, 330-331, 333. 
633 Şeşen, a.g.e., 1983, 156; Şeşen, a.g.m., 1994, 381; Kuşçu, a.g.e., 2013, 330.  
634 Şeşen, a.g.e., 2018a, 166; Dîvânü’l-ceyş Kıpti kökenli memurlara da sahipti. Bkz. Şeşen, a.g.e., 
1983, 157. 
635 Basuğuy, a.g.e., 2017, 266. 
636 Şeşen, a.g.e., 2018a, 166. 
637 Şeşen, a.g.e., 1983, 162, 167; Kuşçu, a.g.e., 2013, 288, 363; Kubat, a.g.e., 2020, 158. Kolukısa, 

a.g.e., 2022, 71-72. 
638 Kubat, a.g.e., 2020, 158. 
639 Şeşen, a.g.e., 1983, 163; Kuşçu, a.g.e., 2013, 316, 363-364; Kubat, a.g.e., 2020, 158. 



90 
 

Selçuklu ve Eyyûbî askeri divanları arasındaki en önemli farklardan biri Selçuklu arz 

divanının Eyyûbî ceyş divanının tersine askeri iktâ konusunda en yetkili divan 

olmamasıdır. Eyyûbî ceyş divanı ise maaşlı ve iktâlı askerlerle ilgilenecek şekilde iki 

ayrı divana ayrılmış durumdaydı. Bu nedenle Eyyûbî ceyş divanının askeri iktâlardaki 

yetkisi bakımından Selçuklular’daki pervânelik divanı ile denk olduğu görülmektedir. 

Eyyûbî ceyş divanının bir başka önemli bir farkı ise mal divanı ile bazı ortak memurlar 

bulunduracak kadar iç içe girmesi hatta iktâ arazilerinin verimliliğini dahi kontrol 

edebilmesiydi. Aynı şekilde askeri iktâlara baktığı için inşâ divanı ile de ortaklaşa 

çalışmaktaydı. Selçuklu arz divanı da benzer olarak inşâ divanı ile çalışıyordu. Hatta 

dîvân-ı a‘lâ’da 12 kâtibi bulunuyordu.  

Eyyûbîler’deki mali divanlarda bulunan çeşitlilik ceyş divanında da görülmektedir. 

Zira sultanın hassa askerleri için ve Kahire’de bulunan surlar için özel divanlar 

mevcuttu. Ayrıca Eyyûbîler’de donanmaya ait de özel bir divan vardı. Selçuklular’da 

ise denizcilik faaliyetleri bilinmesine karşın donanma için bu tarz bir divan 

yapılanmasına rastlanmamıştır. Selçuklu arızının idarede etkinliği ise Eyyûbî 

mevkidaşına göre daha fazlaydı. Zira asker kökenli olabilmesi, dîvân-ı a‘lâ üyesi 

olması ve hükümdarları belirleyen meclislerde bulunması bu hususu ortaya 

koymaktadır. Buna karşın Eyyûbî ceyş reisinin bu şekilde idarede etkili olmadığı gibi 

muhtemelen asker kökenli olmaması nedeniyle savaşlara da bizzat katılmadığı 

anlaşılmaktadır. 

3.1.7. Dîvân-ı Berid  

İslam tarihinde ilk teşkili Emeviler zamanına640 rastlayan ve Ortaçağ İslam 

Devletlerinde sıklıkla görülen Berid divanı, haberleşme ve istihbarat işlerini 

yürütmekten sorumluydu.641 Buna rağmen Türkiye Selçukluları’nda bir berid divanı 

bulunduğuna dair kesin bir bilgi mevcut değildir.642 Ancak hem haberleşme hem de 

istihbarat faaliyetlerinin mevcudiyetine dair pek çok kayıt vardır.  

Türkiye Selçuklu sultanları yayınladıkları fermanları ülkeye haberciler vasıtasıyla 

iletirdi. Selçuklular bu haberleşme sisteminde en çok kasıd ve bunun dışında daha 

                                                   
640 Yürekli, T. (2017). “Zengiler ve Eyyûbilerde İstihbarat”, Türkiyat Mecmuası, 27 (2), 294.  
641 Yürekli, a.g.m., 2017, 295. 
642 Özcan, A. (1993). “Casus”, DİA, 7, 166. Erdoğan Merçil’e göre, Türkiye Selçukluları’nda bir berid 

yapılanması var olup bu durum dönemin kaynaklarında zikredilmemiştir. Bkz. Merçil, a.g.e., 2015, 166, 

172. 



91 
 

nadir olarak müsri, münhi, firistade ve ulak denen kişilerden faydalanmıştır.643 Bu 

görevliler farklı adları taşımasına rağmen esasen aynı işi yapan kişilerdi. Kasıdlar 

hemen her türlü iç haberleşme faaliyetiyle beraber yeni sultanın tahta çıkışını ülke 

dışına bildirme görevini üstlenebiliyordu. Ayrıca mali bir salahiyet de alıp devlet adına 

haraç tahsil eden bir grup da olabiliyorlardı. Örneğin; Ermeni kralı, Selçuklular’a yıllık 

olarak verdiği haraçı kasıdlara teslim ediyordu.644 Selçuklular asli görevi habercilik 

olmayan kişileri de iletişim ağında kullanabiliyordu. Misal olarak sarayda görev alan 

muhafızlar asli vazifeleri olmamasına karşın bazen haberci olarak 

görevlendirilebiliyordu.645 

Türkiye Selçukluları, haberleşme ve istihbarat elde etme konusunda pek çok yöntem 

kullanmıştır. İdari meselelerde istihbari nitelikte pek çok bilgi, hükümete casuslar 

vasıtasıyla aktarılmıştır. I. Alâaddin Keykubad, Âmid bölgesi yöneticisinin kendisine 

ihanet ettiğini casusları vasıtasıyla öğrenmişti.646 Benzer şekilde Mengücek beyi 

Davudşah’ın kendisinin aleyhine bir politika izlediğini casusları vasıtasıyla 

öğrendikten sonra savaş kararı almıştı.647  

İç istihbaratta devlet memurları casus işlevinde görev alarak hükümet merkezine bilgi 

sağlayabiliyordu. Emîr-i Arız Samsamüddin Kaymaz, tuğraîlik ve vezirlik makamında 

bulunan Şemsüddin Mahmud’un, Baycu’ya yazdığı mektubu, vezirin bir kölesi 

vasıtasıyla öğrenmişti.648 Asıl görevi olmamasına karşın sıradan bir kölenin, 

efendisinin gerçekleştiği bir eylemi bir başka devlet görevine haber vermesi bir iç 

istihbarat faaliyeti sayılabileceğinden, bir saray görevlisinin sistematik bir şekilde 

olmasa da istihbari nitelikte bilgi sağlayabildiğini göstermesi bakımdan mühim bir 

örnektir. Bu gibi istihbari bilgi ileten saray ve meclis görevlileri için Selçuklu 

kaynaklarında nakkal tabirinin kullanıldığı görülmektedir.649 Selçuklular’da 

verdiğimiz örneklerdeki casusların faaliyetleri dışında başat yükümlülükleri arasında 

                                                   
643 Aksarayî, a.g.e., 2000, 51, 54, 65, 80; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 65, 69, 148, 177, 200, 262, 428, 466, 

574, 612; Merçil, a.g.e., 2011, 73; Köymen, a.g.e., 2020, 472-473. Türkler, İslam öncesi dönemlerden 

beri haber ulaştırıcılar için Ulak sıfatını kullanıyorlardı. Bkz. Halaçoğlu, Y. (2012). “Ulak”, DİA, 42, 
77. 
644 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 197; Merçil, a.g.e., 2015, 168-169. 
645 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 262. 
646 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 25. 
647 Köymen, a.g.e., 2020, 235. 
648 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 558-559. 
649 Merçil, a.g.e., 2015, 168. 



92 
 

yer almasa da pervânelerin de istihbarat sağlamada sultana yardımcı olma 

sorumluluklarının bulunduğu bilinmektedir.650  

Türkiye Selçukluları casuslar ve haber iletici görevlileri, sadece idari nitelikte değil, 

askeri alandaki istihbari ve haberleşmede de kullanmıştır.651 I. İzzeddin Keykâvus, 

Trabzon İmparatorunu bir baskın sonucu yakalamadan önce onun tedbirsiz olarak 

ormanlarda eğlenceye vakit ayırmak için dolaştığını istihbarat ağı sayesinde haber 

almıştı.652 I. Alâaddin Keykubad da Moğollar’ın Sivas’a kadar yaptığı akınları casus 

ve habercileri vasıtasıyla öğrenmişti.653 Sultanın bu olayın akabinde bölgeye askeri 

sefer için yolladığı Emîr Kemaleddin Kamyar, Erzurum’da bulunurken, askeri durum 

hakkında istihbari bilgi elde etmek için çevre illere casus ve haberciler göndermişti.654 

II. Gıyaseddîn Keyhüsrev döneminde, Âmid seferi için görevlendirilmiş emîrler, 

sultana askeri durum hakkında ulaklarla bilgi iletmişti.655 Bir başka husus olarak 

Türkiye Selçukluları, kendilerini doğrudan tehtid eden Moğollar karşında batıdaki 

komşusu Bizans ile ilişkilerini geliştirmiş ve aynı zamanda Moğollar’a karşı casusluk 

faaliyetleri de yürütmüştür.656  

Berid divanı, Eyyûbîler’de inşâ divanına bağlıydı.657 Berid yapılanmasının başkanı da 

kâtibü’s-sırrdı. Kâtibü’s-sırr; posta merkezlerinin ve hayvanlarının bakımı ve 

kullanımı, haberciler ve casusların belirlenmesi ile yetiştirilmesinden sorumluydu. 

Sultan ve vezirlerin kararları ülkeye berid teşkilatı bünyesinde yer alan görevliler ile 

duyurulurdu. Sultana gelen postaları açmak ve postaları yollamak ise devedar ve 

candarın göreviydi.658 Eyyûbî berid yapılanması sadece düşman hakkında bilgi 

toplamak ve iç haberleşmeyle ilgilenmeyip devletin kendi yüksek memurlarının ve 

yöneticilerinin faaliyetlerini takip ve merkeze bilgilendirmekle de görevliydi.659  

                                                   
650 Kesik, M. (2007). “Pervâne”, DİA, 34, 244. 
651 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 411, 546. 
652 Koca, a.g.m., 2002a, 586; Merçil, a.g.e., 2015, 166-167. 
653 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 410; Köymen, a.g.e., 2020, 201-202. 
654 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 411. 
655 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 472. 
656 Özcan, a.g.m., 1993, 167. 
657 Berid divanı, Büyük Selçuklular ve Zengîler Devleti’nde de inşa divanına bağlıydı. Bkz. Yürekli, 

a.g.m., 2017, 295. 
658 Şeşen, a.g.e., 1983, 126; Kuşçu, a.g.e., 2013, 405 
659 Yürekli, a.g.m., 2017, 300. 



93 
 

Büyük Selçuklular, Zengîler ve Memlûkler’in berid teşkilatı içerisinde yer alan 

habercilerin berîd, neccâbe, kâsıd ve sâi adlarını kullandıkları görülmektedir.660 

Eyyûbîler’in de bu devletlerin teşkilatlanmalarıyla ortak unsurlara sahip olduğu 

düşünüldüğünde kendi berid görevlilerinin bu sıfatları taşıdığını düşünmek 

mümkündür. Gerçekten de bu hususu doğrular nitelikte Eyyûbîler, deve kullanan 

habercilere necib denilen develere nispeten neccabun demişlerdir.661 Aynı şekilde 

Kasıd denilen haberciler de kullanılmış olup bu kişiler haberi binek bir hayvan ile değil 

yaya şekilde ulaştırmakla görevliydi. Güvenlik maksadıyla bir haber iletimi için birden 

fazla kasıd gönderilirdi.662 

Eyyûbî istihbarat ve haberleşme ağı, Selçuklular’a nispeten daha gelişmiştir. Bu 

durumun önemli bir sebebi Eyyûbîler’in; Zengîler’den663 miras olarak aldıkları ve 

bazen de İsmaililer’in664 casuslarından faydalanmak suretiyle oluşturdukları sağlam 

bir istihbarat yapılanmasıyla beraber siyasi varlıklarının devamı için Haçlılar’la 

mücadele etmesinin getirdiği zorunluluk olarak görülmektedir. Zira düşmana karşı 

yürütülen askerî mücadele haberleşme ve istihbarat ağının gelişmesine yol açmıştır.665 

Ayrıca Mısır’da bulunan büyük sultanlar dışında diğer hanedan üyesi olan Eyyûbî 

melikleri de casusluk faaliyetlerinden faydalanmaya önem vermişlerdir.666 

Eyyûbîler haberleşmede farklı araçlar kullanmıştır. Örneğin güvercin ile haberleşme 

yöntemi ve teşkilatı çok güçlü olup Zengîler ve Fâtımî mirasıyla beraber daha da 

gelişmiş durumdaydı.667 Güvercin postaları bataik veya tayr olarak bilinirdi. Berid 

teşkilatı bünyesinde kullanılan güvercinler iki kısma ayrılırdı. Posta götüren 

güvercinler el-hammamü’r-resail olarak, daha hızlı iş gören güvercinler ise el-

hammamü’l-hevadi olarak bilinirdi. Bu güvercinler Kahire’de bulunan kalelerin 

burçlarında özel olarak yetiştirilirdi. Güvercinleri kalelerde koruyan görevlilere 

berrac, güvercini uçaran görevliye mutayyir, güvercinin vardığı hedefe de matar 

                                                   
660 Kuşçu, a.g.e., 2013, 404; Turan, O. a.g.e., 2014, 144; Kubat, a.g.e., 2020, 100.  
661 Merçil, E. (2007a). “Peyk”, DİA, 34, 263; Kubat, a.g.e., 2020, 100. 
662 Kubat, a.g.e., 2020, 101. 
663 Yürekli, a.g.m., 2017, 294. 
664 Kubat, a.g.e., 2020, 103. İsmaili lideri Reşideddin casuslarını Selâhaddin Eyyûbi’nin hizmetine 

vermişti. Bkz. Yürekli, a.g.m., 2017, 305. 
665 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 437; Kubat, a.g.e., 2020, 102.  
666 Kubat, a.g.e., 2020, 103. 
667 Kök, B. (1990). Nureddin Mahmud Bin Zengi ve İslam Kurumları Tarihindeki Yeri, İstanbul: İşaret 

Yayınları, 90-91; Gök, H.İ. (2001). Musul Atabegliği; Zengiler (Musul kolu: 1146-1233), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 583. 



94 
 

denilirdi. Güvercinler için kafesler bulunurken yetiştiricilerinin levazımları taşıması 

için katırlar kullanılırdı. Güvercinler, güvenlik amaçlı olarak kasıdlara benzer şekilde 

tek görev için aralıklı olarak iki kez yola çıkarılırdı. Eyyûbî berid teşkilatında diğer 

hayvanların olduğu gibi güvercinlerin de menzilleri bulunmaktaydı.668  

Eyyûbî berid teşkilatı bünyesinde deve ve at gibi binek hayvanları mevcuttu.669 Bir 

Eyyûbî vezirinin ölümünün ardından müsadereye tabi tutulması sonucu; mallarının ve 

kütüphanesinin 49 deve ile saraya nakledildiği670 bilgisini göz önüne alırsak, istihbarat 

işlerinde ve devletin genel olarak sahip olduğu tüm develerin sayısının daha fazla 

olduğunu ve bu doğrultuda berid içerisinde develerin önemli bir yer tuttuğunu 

söylemek mümkün görünmektedir. Haberleşmede kullanılan atların ise berid teşkilatı 

bünyesinde kullanıldıkları belli olsun diye kuyrukları kesilirdi.671 Haber iletici 

görevliler her durakta at ve deve gibi binekleri değiştirerek hareket ederdi. Posta 

yollarının bir kısmı Zengîler döneminden kalma olan Eyyûbîler’de haberleşme 

menzillerinde hayvanlardan sorumlu olarak Bedeviler görev alırdı.672 

Yüzücüler, kös, menavir, ayna, boru, bayrak ve davul da Eyyûbîler tarafından 

haberleşme amaçlı kullanılan unsurlar arasındadır.673 Dağların yüksek noktalarına 

kurulan ateş kulelerinden de istifade edilmiştir.674 Nûreddin Zengî, ömrünün son 

dönemlerinde ülke içine ve sınırlarına burçlar yaptırmış olup Eyyûbîler bu burçlardan 

istihbaratta faydalanmıştır.675 Bazı Ortaçağ İslam Devletlerinde haberleşme için 

kullanılan yazıların düşmanın eline geçmemesi için şifreleme yöntemi kullanılırdı. 

Tamiyye olarak bilinen ve Zengîler’de de kullanılan bu yöntem muhtemelen Eyyûbî 

casus ağı içerisinde de kullanılmıştır.676  

                                                   
668 Kuşçu, a.g.e., 2013, 405-406; Kolukısa, a.g.e., 2022, 329, 331. Eyyûbîler’de güvercinin haberleşme 

işlerinde kullanımına dair örnekler için Bkz. Özbek, S. (2018c). “Güvercin Kanadında Gelen Haber: 

Ortaçağ Türk-İslam Devletlerinde Posta Güvercinleri”, Gazi Türkiyat: Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 

23, 29-30. 
669 Şeşen, a.g.e., 1983, 126-127; Kubat, a.g.e., 2020, 153.  
670 Kuşçu, a.g.e., 2013, 312. 
671 Yürekli, a.g.m., 2017, 295. 
672 Kuşçu, a.g.e., 2013, 405, 408; Şeşen, a.g.e., 2018a, 165. 
673 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 453; İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 551; Kuşçu, a.g.e., 2013, 408; 

Yürekli, a.g.m., 2017, 306-307; Kubat, a.g.e., 2020, 107-108. 
674 Kuşçu, a.g.e., 2013, 404, 407-408. Ateş kuleleri ile haberleşme yöntemi Türkiye Selçukluları 

tarafından da kullanılmıştır. Bkz. Yürekli, a.g.m., 2017, 306. 
675 Kuşçu, a.g.e., 2013, 405. 
676 Yürekli, a.g.m., 2017, 296. 



95 
 

Yukarıda zikrettiğimiz haberleşme ve istihbaratta kullanılan yöntemler dışında bir de 

bu haber ve istihbari bilgileri elde eden ve edinilen gruplar bulunmaktaydı. Örneğin, 

Selâhaddin Eyyûbî’nin kendi tebaasından hristiyan casusları bulunurdu. Sultan bir 

defasında Antakya hakiminin karısını da casus olarak kullanmıştı. Savaş esirleri ve 

taraf değiştiren düşman askerleri de sorgulanarak istihbari bilgi elde edilebiliyordu.677 

Eyyûbî tarihinde bir fıkıh aliminin, elçilerin, tüccarların, halkın, mülteci grupların, 

tercümanların da istihbari nitelikte bilgi sağlama amaçlı kullanıldığı görülmüştür.678 

İdari bölge yöneticileri ve askeri teşkilat mensupları da bu alanda faaliyet 

gösterebiliyordu. Kale komutanları, habercileriyle gerektiğinde merkeze veya sefer 

halindeki ordunun başkomutanına istihbari nitelikte bilgi sağlıyordu.679 Askeri gruplar 

içerisinde yer alan Arap kuvvetler ve öncü birlik olan yezeke bağlı birlikler de istihbari 

bilgi toplamada kullanılırdı.680  

Eyyûbî Devleti’nde çok güçlü bir berid teşkilatı ve divanı bulunmasına karşın Türkiye 

Selçukluları’nda bu tarz bir divanın varlığına kesin olarak rastlanmamıştır. Ancak hem 

haberleşme hem de istihbarat faaliyetleri her iki devletin yapılanmasında mevcuttu. 

Eyyûbî istihbarat ve haberleşme ağının başı kâtibü’s-sırr iken Selçuklular’da bu vazife 

için belirli bir amir bulunmuyordu. Haberleşme işini yapan görevliler açısından 

bakıldığında ise iki devlette de haber ulaştırıcıları için farklı sıfatlar kullanıldığı 

görülmektedir. Bunlar arasından sadece kasıd olarak bilinen habercilerin ortak olan 

görevli olduğu anlaşılmaktadır. Yine Türkiye Selçukluları’nın, daha önce farklı 

alanlarda gördüğümüz pek çok görevli için Türkçe menşeli sıfatlar kullanmasına bu 

alanda da rastlanmıştır. Selçuklular bazı haber ulaştırıcılar için ulak ifadesini 

kullanmışlardır. Ancak Eyyûbîler’de ulak ya da bu gibi Türkçe menşeli herhangi bir 

berid görevlisi görülmemektedir.  

İstihbarat ağlarının durumu mukayese edildiğinde ise Eyyûbîler’in, bilgiyi ulaştırma 

ve alma yöntemleri açısından daha gelişmiş bir teşkilata sahip olduğu görülmektedir. 

Örneğin, at ve deve gibi hayvanların kullanımı ortak olsa da Eyyûbîler’deki güvercinle 

haberleşme yönteminin varlığına Selçuklular’da rastlanmamıştır. Benzer şekilde 

                                                   
677 Yürekli, a.g.m., 2017, 303-304; Kubat, a.g.e., 2020, 105 .  
678 Yürekli, a.g.m., 2017, 295, 300-303, 307. Esasen zikrettiğimiz gibi geniş grupların casus olarak 

kullanılmaları gerektiğini Nizamülmülk de söylemektedir. Ona göre tüccar, seyyah, sufi, eczacı ve 

derviş kılığındaki kişiler casus olarak ülkeye bilgi sağlamalıdır. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 92, 

117. 
679 Yürekli, a.g.m., 2017, 296; Kubat, a.g.e., 2020, 100. 
680 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 23-24; Kubat, a.g.e., 2020, 102. 



96 
 

Eyyûbîler’in, Selçuklular’a nazaran daha fazla toplumsal gruptan casusluk yoluyla 

istihbari bilgi edindiği görülmektedir. Eyyûbîler’in istihbarat alanındaki 

gelişmişliğinin sebebi ise genel olarak Fâtımîler, Selçuklular, Zengîler’in mirasından 

ve bazen de İsmaililer’den faydalanması, ayrıca Haçlılar’la verilen mücadele sonucu 

doğal olarak bu alanda ilerlemek zorunda kalmaları olarak görülmektedir.  

3.2. Vezir 

Vezir, Türkiye Selçukluları’nda hükümdardan sonra en yüksek idari ve askeri yetkilere 

sahip devlet görevlisiydi. Sahip681 ve hâce682 olarak da adlandırılmakla birlikte, 

hükümdar ve emîrler gibi kendisine ait özel ikametgah, maiyet ve askerlere sahipti.683 

Vezirlerin ikamet ettiği yerler saray ve dergah olarak bilinirdi.684   

Türkiye Selçukluları’nda vezirlik makamına yükselmek için yerleşmiş bir teamül 

yoktu. Ancak diğer yüksek bürokratlık mertebeleri olan büyük divan üyelerinden birisi 

olmak, vezirliğe gelebilmek için genellikle yazılı olmayan bir şart gibiydi.685 Vezirin 

atanması hükümdarın kendi tasarrufunda olduğu gibi, bahsettiğimiz diğer yüksek 

bürokratların tavsiyesi ile de mümkün olabiliyordu. Örneğin Mühezzibüddin Ali, 

dönemin müstevfîsinin tavsiyesiyle vezir yapılmıştı.686 Vezirler, hükümdarın 

otoritesinin azaldığı dönemlerde sultan dışındaki kişiler tarafından da atanabiliyordu. 

Yaşlarının küçük olması hasebiyle üç sultanın ortak olarak saltanat sürdüğü dönemde 

Selçuklu hükümdarlarının veziri, atabeylik makamında bulunan Celaleddin Karatay 

tarafından atanmıştı.687 Yine bu devirlerde emîrlerin istişare ile vezir belirledikleri de 

görülmektedir. Vezir Kadı İzzeddin Muhammed Razi, bu makama Celaleddin Karatay 

ve diğer emîrlerin kendisi üzerinde fikir birliğine varması ile gelmişti.688 Esasen II.  

Gıyaseddîn Keyhüsrev dönemine kadar tüm vezirler sultanlar tarafından atanmıştır.689 

Ancak bu dönemden sonra Moğol yöneticilerinin de bu tayinlerde etkin olmaya 

                                                   
681 Aksarayî, a.g.e., 2000, 120, 122, 135, 145, 147, 148; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 197, 208-209, 225, 226, 

228, 362.  Selçuklu vezirlerine “Sâhib divan” ve “Sâhib divan-ı memâlik” de denirdi. Bkz. Merçil, 

a.g.e., 2015, 141, not. 732. 
682 Turan, R. a.g.e., 2020, 67.  
683 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 524; Vezir, İA, XIII, 312. Vezirler, daha mütevazi bir şekilde de olsa hükümdar 

alaylarına benzer şekilde alaylarla hareket ederlerdi. Bkz. Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 91; Köymen, a.g.e., 
2020, 220-221. 
684 Turan, R. a.g.e., 2020, 61. 
685 Turan, R. a.g.e., 2020, 56. 
686 Turan, R. a.g.e., 2020, 24. 
687 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 554-555. 
688 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 561-562. 
689 Turan, R. a.g.e., 2020, 27. 



97 
 

başladığı görülür.690 Moğol nüfuzunun bulunduğu döneme kadar Selçuklu vezirleri, 

sultanların gücüne denk bir nüfuz seviyesine ulaşmamışlardır. Ancak bu dönemden 

itibaren sultanların otoritesinin azalması sonucu devlet erkânında vezirin de içerisinde 

olduğu farklı yüksek bürokratlar sahip oldukları nüfuz bakımından çok güçlenmiştir. 

Bunlardan Vezir Fahreddin Kazvini, bazı törenlerde kaidelere aykırı olarak sultan ile 

aynı hizada at sürüyor hatta bazen sultana karşı sert çıkışlar yapabiliyordu.691  

Türkiye Selçuklu vezirleri, sultan dışında yasama yetkisine sahip tek kişi olup sultanın 

vekili sıfatıyla ferman çıkarma yetkisine sahipti.692 Dîvân-ı a‘lâ’dan çıkan kararlar 

haricindeki tüm fermanları imzalama yetkisi sadece kendisine aitti.693 Divan kararları 

ilgili alt divanın üyelerine imza edilmeden önce ilkin kendisinin onayından geçerdi.694 

Vezirlerin hükümdar adına hil’at verme ile devlet dairelerini denetleme,695 bazı 

belgelere tevkī koyma696 ve yabancı elçilerle görüşme yetkisi697 bulunuyordu. Vezirler 

elçi olarak da görevlendirilebilirdi.698 

Selçuklu veziri ana idari sorumlulukları dışında mali, adlî ve askeri yetkilere sahipti. 

İdari ve mali olarak sultandan sonra en yetkili isimdi.699 Mali yetkileri arasında; 

bütçeyi hazırlamak ve denetlemek, vergi koymak ve hatta iktâ dağıtmak dahi vardı.700 

Ancak bazı vezirler zaman zaman bu yetkileri art niyetli kullanarak halkı zor duruma 

düşürebiliyordu. Yine de bu durumları ortaya çıkaran rüşvet alma, sefahata meyletme, 

görevi kötüye kullanma gibi örnekler olsa da bunların sayısı çok fazla değildir. 

Selçuklu vezirleri sahip oldukları ahlaki özellik ve idarecilik meziyetleriyle sıklıkla 

övülmüşlerdir.701 Vezir, adlî meselelerde ise sultanın nâibi konumunda olup mezâlim 

divanına başkanlık edebiliyordu.  

                                                   
690 Anonim Selçuknâme, 2014, 63; Turan, R. a.g.e., 2020, 27-29, 31; Sümer, a.g.m., 2022c, 354. 
691 Anonim Selçuknâme, 2014, 58; Turan, R. a.g.e., 2020, 85.  
692 Turan, R. a.g.e., 2020, 57. 
693 Aksarayî, a.g.e., 2000, 47; Çaycı, a.g.e., 2019, 203. 
694 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 534. 
695 Turan, R. a.g.e., 2020, 35. 
696 Tevkī’nin İslam devletleri tarihinde; hükümdar imzası, buyrultu ve resmi yazı gibi birden fazla 

kullanımı vardır. Bkz. Çaycı, a.g.e., 2019, 203. 
697 Özaydın, a.g.m., 2013, 85; Turan, R. a.g.e., 2020, 33. 
698 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 450; Anonim Selçuknâme, 2014, 47. 
699 Burgu, a.g.e., 2011, 204. 
700 Özaydın, a.g.m., 2013, 85. 
701 Turan, R. a.g.e., 2020, 81, 92, 122, 124. 



98 
 

Selçuklu veziri ordunun sevk ve idaresi için memur edilebilirdi.702 Savaşlarda ordunun 

savaş düzeninde merkez bölümünü tutan hükümdarın olmadığı zamanlarda merkezde 

bulunan kişi olurdu.703 Ortaçağ İslam dünyasında, vezirler genel olarak sultandan 

sonra askeri yetkilere sahip en önemli isim olarak öne çıksalar da704 Selçuklu 

vezirlerinin başkomutan olarak çok fazla ön planda olmadığı görülmektedir. Zira 

sadece üç Selçuklu vezirinin askeri çatışmalarda bizzat yer aldığı bilinmektedir.705 

Orduyu yönetme yetkisi Türkiye Selçuklu tarihinde esasen sıklıkla başka emîrlere 

tevdi edilmiştir.706 Bu nedenle Selçuklu vezirlerinin başat görevleri arasında 

başkomutanlığın olmadığını söyleyebiliriz. Yine eğitimleri hakkında yeterli bilgi 

bulunan Selçuklu vezirlerinden 10 ya da 11 tanesinin kalemiye kökenli ve sadece 

3’ünün de asker kökenli olduğu bilgisi, Selçuklular’da vezirlerin askeri 

selahiyetlerinin öncelikli olmadığının bir başka göstergesidir.707 

Selçuklu vezirlerinde aranan hasletler arasında liyakat ve sadakat ile ahlaki ve ilmi 

yeterliliğe sahip olmaları önemli ölçütler olarak öne çıkmaktadır.708 Vezir Fahreddin 

Ali ilmi, fazileti ve cömert yönleriyle övülmüştür.709 Yazı işlerinden anlaması, belagat 

sahibi olması ve askerlik becerisi bulunması da vezirlerde aranan diğer önemli 

nitelikler olmuştur.710  

Selçuklu vezirleri, sultanlar gibi kendi makamlarını temsil eden alamet unsurlarına 

sahiplerdi. Örneğin, hükümdarlar gibi unvan ve lakaplar alabiliyorlardı. Sâhibü’l-

a‘zam ve’l-vezîrü’l-muazzam, düstûrü’l-muazzam, nizâmülmülk, kıvâmülmülk, 

kıvameddin gibi sıfatlar vezirlerin aldığı tespit edilen unvanlar arasındadır.711 Selçuklu 

vezirleri Türkçe unvanlar da kullanmıştır.712 Vezir Fahreddin Ali, Kutluğ İnanç unvanı 

ile bilinirdi.713 Vezir Ahmed Lakuşi de İnanç unvanını kullanıyordu.714  

                                                   
702 Özaydın, a.g.m., 2013, 85. 
703 Merçil, a.g.m., 2009a, 390; Kubat, a.g.e., 2020, 158. 
704 Ayaz, F.Y. (2013). “Eyyubilerde Vezir”, DİA, 43, 80-81; Özaydın, a.g.m., 2013, 85-86. 
705 Göksu, a.g.e., 2018, 274, not. 1232. 
706 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 574-575.  
707 Özaydın, a.g.m., 2013, 85; Çaycı, a.g.e., 2019, 26. 
708 Turan, R. a.g.e., 2020, 29. 
709 Turan, O. a.g.e., 2014, 4. 
710 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 225, 537. 
711 Aksarayî, a.g.e., 2000, 117; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 593, 661-662; Özaydın, a.g.m., 2013, 84.  
712 Burgu, a.g.e., 2011, 204. 
713 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 665. 
714 Turan, O. a.g.e., 2014, 1.  



99 
 

Selçuklu vezirlerinin maddi alametleri arasında kılıç, çadır, tuğ, sancak ve nevbet, 

sarık, külah, altın divit ya da kalem, mühür, hil’at,715 mesned-i vezaret ve emaret716 de 

bulunmaktaydı.717 Bir vezir göreve başladığı zaman sultan ona âdet olarak hil’at ve 

külah yollardı.718 Ayrıca Moğol nüfuzunun hâkim olduğu dönemde farklı bir 

uygulama hatta bir istisna olarak Vezir Fahreddin Ali, sultan fermanlarına kendi 

alametini koyma yetkisi almış719 ve Selçuklu tarihinde bu yetkiyi kullanan tek vezir 

olmuştur.720  

Selçuklu vezirleri hem etnik menşeleri hem de mensup oldukları sınıf bakımından 

farklı gruplardan gelmekteydi. Bunlar daha çok Fars kökenli ve kalemiyeden yetişen 

kişilerdi.721 Nadir olarak asker kökenli vezirler722 olduğu gibi, ulemâ sınıfına mensup 

vezirler de bulunuyordu. Nitekim Vezir Şemseddin Mardinî medresede hocalık 

yapmış önemli bir âlimdi.723 Kadı Necmüddini Nahcüvanî, Kadı İzzüddin Râzî ve 

Şemsüddin Kadıcık gibi vezirler de ulemâ sınıfındandı.724 Vezirlerin bir bölümünü 

gulam kökenliler oluşturmaktaydı.725 Ayrıca gayri müslim kökenli vezirler de 

bulunuyordu. Mesela Sultan II. Kılıçarslan’ın veziri İhtiyarüddin Hasan, Ermeni-

Bizans kökenli bir aileye mensuptu.726  

Vezirlerin maiyetlerindeki gruplar genellikle vezir ile aynı etnik kökenden olurdu. Bu 

kişiler sahip oldukları bu avantajla vezirlerin belirleme hakkına sahip olduğu önemli 

devlet kadrolarını elde ederdi. Selçuklu vezirleri hassa memlükü/muhafızları olarak 

adlandırılan özel gulamlara da sahipti. Bu gulamların sayısı 100 ila 700 arasında 

değişebiliyordu. Askeri rütbelere de sahip bulunan bu gulamlar seferlerde vezir ile 

beraber hareket eder ve bilfiil görev alabilirdi.727  

                                                   
715 Hil’at, vezirliği temsilen sultan tarafından verilirdi. Bkz. Aksarayî, a.g.e., 2000, 47; İbn Bibi, a.g.e., 

2020, 585.  
716 Turan, R. a.g.e., 2020, 70. 
717 Özaydın, a.g.m., 2013, 84; Çaycı, a.g.e., 2019, 27.  
718 Aksarayî, a.g.e., 2000, 47; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 90. 
719 Aksarayî, a.g.e., 2000, 47. 
720 Turan, R. a.g.e., 2020, 69. 
721 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 91; Turan, R. a.g.e., 2020, 21, 64. Etnik menşeleri hakkında kesin bilgi 

olan 13 Türkiye Selçuklu vezirinden 11’nin İran kökenli olduğu bilinmektedir. Bkz. Özaydın, a.g.m., 

2013, 85. 
722 İhtisaslaştıkları alanları bilinen 14 Türkiye Selçuklu veziri arasında sadece 3 vezirin asker kökenli 

olduğu görülmektedir. Bkz. Özaydın, a.g.m., 2013, 85. 
723 Turan, R. a.g.e., 2020, 112. 
724 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 91-92. 
725 Göksu, a.g.e., 2018, 94.  
726 Kaymaz, a.g.e., 2011, 41.  
727 Turan, R. a.g.e., 2020, 63. 



100 
 

Türkiye Selçuklu vezirleri bilhassa Moğol tahakkümü devresinde siyasi tarihe yön 

veren bir zümre olarak dikkati çeker. Vezirlerin devlet idaresindeki bu etkinliği, 

nüfuzlarına göre değişiklik göstermiştir. Bu zümrenin daha çok savaş zamanlarında ve 

sultanların ölümlerinin akabinde ortaya çıkan siyasi belirsizliklerde daha etkin rol 

aldığı anlaşılmaktadır.728 II. Kılıçarslan devrinde, Selçuklular ile Eyyûbîler arasında 

çıkması muhtemel bir savaş, Selçuklu veziri İhtiyarüddin Hasan’ın inisiyatif alıp elçi 

olarak Selâhaddin Eyyûbî’nin ülkesine gidip kurduğu temasla önlenmiştir.729 

İhtiyarüddin Hasan, Sultan Kılıçarslan ve oğlu Melikşah arasındaki iktidar 

mücadelesinde de etkin bir rol oynamıştır.730 Vezirlik yapan Mühezzibüddin Ali, 

Kösedağ felaketinden sonra sahada yaşanan askeri zafiyeti diplomaside telafi ederek 

Selçuklu Devleti’ni büyük bir sıkıntıdan kurtarmıştır.731 Vezir Şemseddin İsfahani ise 

fiilen bir diktatörlük yönetimi kurmuştur.732 İsfahani, Moğollar’dan “nizamül-mülk 

sâhibü’l-alem” unvanının bulunduğu bir yarlık aldıktan sonra, Sultan II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev tarafından askeri gücü simgeleyen733 ‘altın kanlı bir kılıç’ almıştı.734 

Selçuklu vezirleri, devlet ve halk nezdinde itibar kazanmak ve konumlarını 

yükseltmek için farklı icraatlarda bulunmuşlardır. Hayır işleri ile ilgilenmek, askeri 

başarılar kazanmak suretiyle saygınlıklarını arttırmak, vefat eden sultanların anneleri 

ile evlenmek ve hatta kendi soylarının Selçuklular’a dayandığını ileri sürmek gibi 

yollara başvurmuşlardır.735 Gerçekten de pek çok Selçuklu veziri hayırsever kişiliği ile 

tanınmıştır. Bu vezirler çok sayıda mimari eseri Anadolu topraklarına kazandırmış ve 

halkın sevgisine mazhar olmuştur.736 Selçuklu vezirlerinin sahip olduğu gelirlerin; 

“aldıkları maaşlar, iktâ arazilerinden kazançları ve ganimetlerden aldıkları paylardan” 

gelmekte olduğu bilinmektedir.737 Vezirlerin, bu gelirlerinin önemli bir kısmını kamu 

hizmeti için çalışan vakıflara ayırdığı bilinen bir husustur.738 Vezirler yine toplum ve 

sultan nezdinde saygınlık kazanmak için âlimlerle aynı ortamlarda bulunmaya ve halk 

                                                   
728 Turan, R. a.g.e., 2020, 33, 94. 
729 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 450; Turan, O. a.g.m., 2002, 572. 
730 Turan, O. a.g.m., 2002, 572; Özaydın, a.g.m., 2022, 401.  
731 Özaydın, a.g.m., 2013, 85. 
732 Köymen, a.g.e., 2020, 225. 
733 Kaymaz, a.g.e., 2011, 130-131. 
734 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 513.  
735 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 548; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 666; Kaymaz, a.g.e., 2011, 132; 

Özaydın, a.g.m., 2013, 84.  
736 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 554, 604-605; Turan, R. a.g.e., 2020, 73, 108, 132. 
737 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 513-514; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 91; Turan, R. a.g.e., 2020, 70-73; Vezir, 

İA, XIII, 312.  
738 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 604; Özaydın, a.g.m., 2013, 84.  



101 
 

ile beraber görülmeye de önem vermiştir.739 Vezir Fahreddin Ali’nin ata ve baba 

sıfatlarıyla zikredilmesi, halk nazarında doğru işler yaptığı düşünülen vezirlerin ne 

derece itibara sahip olduğunu göstermesi bakımından mühimdir.740  

Eyyûbî Devleti kurulduğunda herhangi bir vezirlik makamı ihdas edilmemiştir. Bunun 

en önemli nedeni ise Selâhaddin Eyyûbî’nin güçlü bir siyasi otorite kurmak istemesi 

olarak gözükmektedir.741 Muhtemelen Fâtımîler devrinde vezirlerin sahip olduğu aşırı 

gücün iktidar sahibini ne derecede tehtid edeceğini görmüş olması Selâhaddin 

Eyyûbî’yi böyle bir kararı almaya sevk etmişti.742 Ayrıca Eyyûbîler’de nâiblik 

makamının ihdas edilmesi ve mal divanı başkanlığının bulunması, vezirin öneminin 

azalmasına yol açmıştır. Zira Eyyûbîler’de, Ortaçağ İslam dünyasındaki klasik 

anlamdaki vezirin yetkilerine bu makamda bulunan görevliler de sahip olmuştur. 

Bunlarla beraber vezirlik görevini işlevsel olarak Selâhaddin Eyyûbî döneminde inşâ 

divanı başkanı olan Kādî el-Fâzıl yürütmüştür.743 Melik Âdil devrinde inşâ başkanı 

olan İbn Nahhal da aynı zamanda vezirlik yapıyordu.744 Selâhaddin Eyyûbî’nin bu 

şekilde resmi bir veziri yok ise de ona bağlı hanedan mensubu yönetici melikler ve 

diğer idareci emîrlerin vezirleri bulunmaktaydı.745 Bu vezirler melikler adına ülkeyi 

fiilen idare eder, seferleri ve diplomasiyi yönetir, diğer emîrlerle beraber yönetimde 

söz sahibi olabilirlerdi.746 Eyyûbî vezirinin alametleri arasında hil’at ve divit 

bulunuyordu.747
  Özetle Eyyûbîler’de vezaret olmakla birlikte kurumsal olarak güçlü 

bir başvezaret yoktu.748 

Eyyûbî veziri, resmi protokolde nâibin ardında yer almaktaydı.749 Bu durum, vezirin 

Selçuklular’daki mevkidaşlarına göre yetki bakımından daha düşük bir statüde olması 

demekti. Eyyûbî vezirlerinin kendilerine ait ikametgahlarının olmadığı, sultanların 

kaldıkları saray olan Darü’l-Vezaret’te oturdukları,750 Kal’atül Cebel’in inşasından 

                                                   
739 Turan, R. a.g.e., 2020, 109, 112. 
740 Turan, O. a.g.e., 2014, 4-5; Turan, R. a.g.e., 2020, 126.  
741 Kuşçu, a.g.e., 2013, 219. 
742 Ayaz, a.g.m., 2013, 87; Basuğuy, a.g.e., 2017, 185. 
743 Kuşçu, a.g.e., 2013, 251; Kolukısa, a.g.e., 2022, 145.  
744 Oflaz, a.g.e., 2019, 192. 
745 Kuşçu, a.g.e., 2013, 250, 252; Basuğuy, a.g.e., 2017, 209. 
746 Ayaz, a.g.m., 2013, 87. 
747 Basuğuy, a.g.e., 2017, 208. 
748 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 496; Turan, A. a.g.e., 2021, 46. 
749 Kuşçu, a.g.e., 2013, 187. 
750 Şeşen, R. (2007). Salahaddin'den Baybars'a Eyyûbiler - Memluklar (1193-1260), İstanbul: Yıldız 

Yayıncılık, 278; Kuşçu, a.g.e., 2013, 255.  



102 
 

sonra ise buradaki kendilerine özel Kaatü’s-sahib denen bölümde kaldıkları 

bilinmektedir. Eyyûbî vezirlerinin Selçuklular’daki mevkidaşlarının tersine olarak 

kendilerine özel bir ikametgahlarının olmaması biraz önce bahsettiğimiz onların İslam 

dünyasındaki alışılmış vezirlik yetkilerine kıyasla daha az yetki ve güç sahibi 

olmalarıyla açıklanmıştır.751 Vezirlerin Eyyûbîler’de nispeten daha az güçlü 

olmalarına karşın zaman zaman bazıları arasında sivrilenlerin de olduğu bilinmektedir. 

Örneğin Melik Âdil’in vezirlerinden İbn Şükr’ün; protokolde ikinci sırada yer alan 

nâibleri kapısında beklettiği, sultanların devlet kadrolarına atayacağı isimlere etki 

ettiği, müsadereler yaptığı dahi kaydedilmektedir.752 Yine Melik es-Sâlih’in vezirine 

saltanat sofrasının başına oturma ile beraber çadırını da onun yetkilerini arttırmak için 

verdiği görülmektedir.753 

Eyyûbîler’de vezir olmayan kişilere de vezir denilebiliyordu. Kādılkudâtlar, ceyş 

divanı başkanı, mali divan başkanları ve inşâ divanının başkanı ile onun yardımcıları 

için de vezir ifadesi kullanılırdı.754 Eyyûbî vezirleri genellikle kalem ehli ve ulemâ 

kökenli olmaları hasebiyle es-sahib olarak da anılırdı.755 Bunun dışında zaman zaman 

melik unvanını kullanabiliyorlardı.756 Vezirler arasında alim, edip, tarihçi, kadı ayrıca 

hristiyan ve mühtedi kökenli olan isimler bulunmaktaydı.757 Selâhaddin Eyyûbî 

devrinde Melik Âdil’in hristiyan bir veziri olmuştu. Melik Kâmil b. Adil, Mısır’da 

nâib iken veziri bir kadı idi.758 Eyyûbî hükümdarı Melik Eşref’e 1210’da vezir olan 

Ali b. Zâfir medresede müderrislik yapmış olup edip, şair ve tarihçi hüviyetine 

sahipti.759 Tarihçi Kemâlüddîn İbnü’l-Adîm, Halep Eyyûbî Melikliğinin vezirlik 

makamında bulunmuştu. 760 Halep Meliki el-Azîz ise şehirde bir cami hatibi olan 

                                                   
751 Kuşçu, a.g.e., 2013, 254-255. 
752 Oflaz, a.g.e., 2019, 186-189. 
753 Basuğuy, a.g.e., 2017, 208. 
754 Şeşen, a.g.e., 1987, 215; Şeşen, a.g.e., 2018a, 164. 
755 Ayaz, a.g.m., 2013, 87; Kuşçu, a.g.e., 2013, 253. 
756 Eyyûbîler’de melik unvanını vezirler dışında sultanlar, diğer hanedan üyesi melikler ve mahalli 
yöneticiler de kullanmış, bu da unvanın değerinin düşmesine neden olmuştur. Bkz. Güner, a.g.m., 2004, 

52. 
757 Kapar, M.A. (1995), “Es‘ad b. Memati”, DİA, 11, 349; Şeşen, a.g.e., 2007, 287; Ayaz, a.g.m., 2013, 

87; Kuşçu, a.g.e., 2013, 252-253. 
758 Kuşçu, a.g.e., 2013, 252. 
759 Özaydın, A. (1989). “Ali b. Zâfir”, DİA, 2, 459. 
760 Kuşçu, a.g.e., 2013, 253. 



103 
 

Zeynüddin Abdülmuhsin b. Muhammed b. Harb’i vezir yapmıştı.761 Şam Meliki 

Yûsuf Nâsır, 1250 tarihinde vezirliğe bir medrese hocasını atamıştı.762  

Eyyûbî vezirleri idari, mali ve askeri yetkilerle donatılmıştı. Vezirler elçi olarak 

görevlendirilebildikleri gibi kadıları da atama yetkisine sahipti.763 Eyyûbi sultanları 

idari ve mali divanların denetlenmesi işini ise vezirlerine nakletmişti.764 Vezirler, mali 

divanların kontrolüne ve sistemdeki aksakların giderilmesine müdahil olabiliyordu. 

Bir vezirlik tayini menşurunda; vergilerin toplanması ve vergi getiren alanların teftişi 

konusunda Eyyûbî vezirine emir verilmektedir.765 Vezir İbn Şükr, mali divanlar 

üzerinde müthiş bir kontrol gücüne sahipti ve gerekli gördüğü takdirde müsadereler 

dahi yapabiliyordu.766 Son dönem Eyyûbî vezirlerinden Muineddin’in kendi kurmuş 

olduğu bir divana mali konuda yetkili bazı bürokratları davet etmiş olması, vezirlerin 

bu alana müdahil olabildiklerini doğrulamaktadır.767 Vezirler ayrıca zaman zaman 

meclisü ashabi’d-devanin heyetine de başkanlık yapabilirdi. Bu meclis daha önce 

bahsetmiş olduğumuz üzere mal divanının işleyişini kontrol ediyordu.  

Eyyûbî vezirinin askeri yetkileri kısıtlıydı.  Zira hemen hepsinin kalem ehlinden 

olduğu ve çoğunluğunun askeri selahiyet ve güce sahip olmadığı bilinmektedir.768 

Ancak nadir de olsa Eyyûbîler’de emîr kökenli vezirler de mevcut olup bunlar 

orduların hazırlanması konusunda görev almışlardır. Bu istisnai isimler arasında yer 

alan son dönem vezirlerinden Muineddin b. Şeyhü’ş-şüyuh ve Fahreddin b. Şeyhü’ş-

şüyuh’un askeri sefer yönettikleri görülmektedir.769  

Selçuklu vezirleri protokolde sultandan sonra idari anlamda ikinci sırada yer 

almaktaydı. Buna karşın Eyyûbîler’de vezirler daha düşük statüde yer alan 

bürokratlardı. Zira Selçuklu vezirlerinin ve genel olarak İslam dünyasındaki vezirlerin 

sahip olduğu yetkiler Eyyûbîler’de vezirler dışında nâibler ve mal divanı başkanlarına 

da verilmişti. Bize göre Eyyûbîler’de Selçuklu vezirinin yetki ve protokol bakımından 

denginin vezirden ziyade Eyyûbî nâibine daha yakın olduğunu söylemek mümkündür. 

                                                   
761 Kuşçu, a.g.e., 2013, 254. 
762 Öngül, A. (1994). “Ebû Sâlim en-Nasîbî”, DİA, 10, 226-227. 
763 Basuğuy, a.g.e., 2017, 209; Oflaz, a.g.e., 2019, 186-189. 
764 Basuğuy, a.g.e., 2017, 277. 
765 Ayaz, a.g.m., 2013, 87. 
766 Basuğuy, a.g.e., 2017, 208. 
767 Ayaz, a.g.m., 2013, 87; Kuşçu, a.g.e., 2013, 268. 
768 Kuşçu, a.g.e., 2013, 253-254. 
769 Şeşen, a.g.e., 1983, 112; Şeşen, a.g.e., 2007, 288; Ayaz, a.g.m., 2013, 87; Basuğuy, a.g.e., 2017, 

208-209; Şeşen, a.g.e., 2018a, 164.  



104 
 

Zira Eyyûbî nâibi Selçuklu veziri gibi hem sultandan sonra ikinci sırada yer alıyor hem 

de yine onun gibi geniş mali ve idari yetkilerine sahip bulunuyordu. Elbette bu durum 

bütün yetkilerin örtüştüğü anlamına gelmemelidir. Örneğin Eyyûbîler’deki nâibliğin 

bir nevi veliahtlık müessesine dönüşmesi Selçuklular’da söz konusu değildi.  

Selçuklu vezirleri sultanların vekilleri olması hasebiyle idarede son derece etkinlerdi. 

Örneğin kendilerine mahsus sarayları olduğu gibi sahip oldukları pek çok alamet 

unsurlarının da Eyyûbî mevkidaşlarında bulunduğuna dair bilgi yoktur. Selçuklu 

vezirleri bir ara devlet belgelerine kendi tevkīlerini koyacak kadar da güçlenmişlerdi. 

Hatta sahip oldukları nüfuz bakımından hanedanın iktidarını tehdit ettikleri dönemler 

bile olmuştur. Eyyûbî tarihinde İbn Şükr ve Şeyhü’ş-şüyuh ailesinin vezirleri gibi öne 

çıkan nüfuzlu vezirler olsa da genel olarak bakıldığında Selçuklu vezirlerinin her 

anlamda Eyyûbî vezirlerinden daha güçlü olduğu açıktır. 

Her iki devlette de Selçuklu ve Eyyûbî vezirleri için sahib ve vezir sıfatları ortak olarak 

kullanılan unvanlar olarak görülmektedir. Ancak Eyyûbîler’de vezirler dışındaki pek 

çok yüksek bürokrat da vezir olarak anılmıştır. Vezir ifadesinin bu şekilde 

sıradanlaşması Eyyûbî vezirinin Selçuklular’daki mevkidaşı kadar saygın bir bürokrat 

olmadığına işaret etmektedir. Zira benzer şekilde Eyyûbî vezirlerine melik de 

denilmekteydi ki bu tabir de Eyyûbîler’de farklı makamlar için sık kullanılırdı. 

Bunlarla birlikte her iki devletin vezirlerinin yetki açısından benzer yönleri vardı. 

Örneğin geniş mali yetkilere sahip olmaları bunlardan biriydi. Askeri yetkilerin de yine 

ortak bir husus olarak bu vezirlerin başat selahiyetleri arasında olmadığı, bilhassa 

Eyyûbîler’de bu durumun çok nadir görüldüğü dikkati çekmektedir. Bu vezirlerin 

çoğunluğunun kalemiye/ilmiye sınıfından olması bu hususu doğrulayan bir başka 

ortak önemli noktadır. Yine vezirlerin etnik menşeleri ve tahsil gördükleri ihtisas 

alanlarının çeşitlilik arz ediyor olması da benzer ayrıntılar arasındadır. 

3.3. Nâib 

Selçuklu nâibleri, hükümdar başkentte bulunmadığı zaman ona vekalet edip işlerini 

görmekle yükümlü büyük divan üyesi, yüksek bir devlet memuruydu.770 Genellikle 

melikü’n nüvvab771 olarak anılmakla birlikte kendisi için kaynaklarda niyâbet-i hazret-

i saltanat, niyâbet-i hazret-i ulyâ, niyâbet-i saltanat-ı rûm, nâibü’s-saltanati’l-

                                                   
770 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 93. 
771 Aksarayî, a.g.e., 2000, 196; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 556, 631.  



105 
 

muazzama, nâibü’l-hazre772 ifadeleri de kullanılmıştır. Bunlar haricinde Türkçe bir 

unvan olarak “inanç uğurlu” olarak anılan bir Selçuklu nâibinin varlığı da 

bilinmektedir.773 

Nâiblik makamı Türkiye Selçuklu Devleti kurulduğundan beri mevcuttu. İlk Selçuklu 

nâibi I. Süleyman Şah tarafından atanan Ebü’l-Kāsım idi.774 Genellikle ümera ve 

askeri sınıftan seçilen Selçuklu nâiblerinin alameti ‘altın kılıç’ idi.775 Nâiblerin 

kendilerine ait asker, maiyet, saray ve iktâları bulunmaktaydı.776 Selçuklu sultanlarının 

esas nâibi dışında özel nâibleri de bulunurdu. Bu nâibler aynı zamanda sultanın 

danışmanı konumunda olup halvet meclislerine katılabilirdi. Sultan I. Alâaddin 

Keykubad, Eyyûbî hanedanı ile akrabalık ilişkisi kurma fikrini ilk kez nâibine 

açmıştı.777  

Selçuklu nâibleri, esas görevleri olan niyabet etme vasıfları dışında askeri seferlere de 

bizzat katılabiliyordu.778 Kösedağ Savaşı öncesi II. Gıyaseddîn Keyhüsrev, nâibi 

Şemseddin İsfahani’yi aynı zamanda melikü’l ümera tayin ederek asker toplaması için 

Suriye’ye göndermişti. Bu bilgi, nâiblerin seferlere başkomutan olarak tayin 

edilebildiğini göstermektedir. Nâibler ayrıca elçilik görevi için de tercih edilen isimler 

arasındaydı.779  

Selçuklu nâibleri hükümdarlar tarafından verilen özel işlere memur 

edilebilmekteydiler. I. Keykubad, aşırı güçlenmeleri nedeniyle bertaraf ettiği emîrlerin 

adam ve kölelerini ortadan kaldırma görevini de Nâib Hokkabaz Oğlu Seyfeddin’e 

vermişti.780 Selçuklu nâibleri aynı anda bir başka divan üyeliği makamını uhdelerinde 

bulundurabilirdi. Nâib Celaleddin Mahmud aynı zamanda müstevfî olarak da görev 

yapıyordu.781 Vezirlik, tuğraîlik, beylerbeyliği, pervânelik, müstevfîlik, subaşılık, 

reîsü’l-bahr, emîr-i dâdlık makamlarında bulunup bu makamlardan nâibliğe terfi 

                                                   
772 Aksarayî, a.g.e., 2000, 199; Kucur, S.S. (2006). “Nâib-i saltanat”, DİA, 32, 313; Turan, R. a.g.e., 

2020, 36.  
773 Burgu, a.g.e., 2011, 204. 
774 Keskin, a.g.m., 2002, 533. Bazı araştırmacılara göre Ebü’l-Kāsım ve ondan sonra göreve gelen 

kardeşi Ebü’l-Gāzî’nin nâiblik unvanını taşıdığı kesin değildir ve Selçuklu nâibliğini tanımlayan ilk 

ifadeler 1220’de I. Keykubad devrinde geçmektedir. Bkz. Kucur, a.g.m., 2006, 313. 
775 Turan, R. a.g.e., 2020, 38. 
776 Aksarayî, a.g.e., 2000, 216; Merçil, a.g.e., 2011, 46.  
777 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 311; Köymen, a.g.e., 2020, 333. 
778 Taneri, A. (1994b). “Nâib”, DİA, 9, 384. 
779 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 31, 494. 
780 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294. 
781 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 665. 



106 
 

ettirilen isimler olduğu göz önüne alınırsa782 nâiblerin divan üyeleri ve diğer ümera 

sınıfı içerisinden, dolayısıyla hem kalem ehlinden hem de askeri sınıf görevlilerinden 

seçilebildiğini söylemek mümkündür.783 

Selçuklu nâibleri, genel olarak protokolde vezirlerden sonra gelmekteydi. Ancak 

Moğol nüfuzunun hâkim olduğu dönemde diğer pek çok büyük divan üyesi gibi 

nâiblerin de statüleri sık sık değişkenlik göstermiştir. Nâibler bazen beylerbeylerinin 

ardına düşüp protokolde üçüncü sırada olmuşlardır.784 Zaman zaman ise idaredeki 

inisiyatifleri artmıştır. Kösedağ Savaşı sonrası II. Keyhüsrev’in, iktidar yetkilerini 

fiilen vezir ile beraber nâibe verdiği görülmüştür.785 Farklı dönemlerde güçlü 

kişilikleriyle öne çıkan nâibler bazen vezirlerden bile daha nüfuzlu olmuşlardır.786 

Öyle ki nâibler arasında vezir azarlayanların olduğu dahi bilinmektedir.787 Yine 

Selçuklu gücünün zayıfladığı XIII. yüzyıl sonlarında, veliahtların, iktidar için 

verdikleri mücadelelerde kendilerine destek verilmesinin karşılığında nâiblik 

makamını vaat etmesi788 bu makamın devletin en zayıf döneminde dahi önemli bir 

mansıb olarak görüldüğüne işaret etmektedir.  

İlhanlılar’ın, Selçuklular üzerinde nüfuz kurdukları dönemlerde yukarıda bahsetmiş 

olduğumuz yetki ve sorumluluklara sahip Selçuklu nâibi dışında yine nâib adıyla 

anılan kendilerine bağlı bir başka nâiblik makamı oluşturdukları görülmektedir. Bu 

İlhanlı nâiblerine niyabetü’l-hazne veya nâib-i hazre denilmiştir. Bu nâib, Selçuklu 

ülkesinde yaşanan tüm gelişmeleri İlhanlı hükümdarına bildirmekle görevliydi. 

Şemsüddin İsfahani ve Mücirüddin Emirşah gibi devlet adamları hem Selçuklu 

nâibliği hem de İlhanlılar’ın kurmuş olduğu bu ikinci nâiblik makamında aynı anda 

görev yapmıştır.789  

Nâib ismi Türkiye Selçukluları’nda vilayetlerdeki idareciler için de kullanılıyordu.790 

Selçuklu kaynaklarına göre nâib ayrı bir vilayet yöneticisi olarak zikredilmekle 

beraber yine aynı vilayetlere valilerin ve başka emîr ve hanedan mensubu yöneticilerin 

                                                   
782 Aksarayî, a.g.e., 2000, 45, 48; Kucur, a.g.m., 2006, 313;  Merçil, E. (2008). “Sâhib Ata”, DİA, 35, 

515. 
783 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 93. 
784 Köymen, a.g.e., 2020, 331-332. 
785 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 511. 
786 Köymen, a.g.e., 1992, Cilt 3, 182. 
787 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 557-558; Köymen, a.g.e., 2020, 333. 
788 Merçil, a.g.m., 2002, 525. 
789 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 94; Turan, R. a.g.e., 2020, 38.  
790 Aksarayî, a.g.e., 2000, 180; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 237, 408; Merçil, a.g.e., 2015, 173. 



107 
 

tayin edildiği de bilinmektedir. Bu durumda taşrada görev aldığı zikredilen bu 

nâiblerin konumunun tam olarak hangi makama denk düştüğü konusunda sağlam bir 

kanaat bulunmamaktadır.791 

Eyyûbîler’de sultandan sonra en yetkili makam nâiblik idi.792 Selâhaddin Eyyûbî, 

devleti kurmadan önce edindiği siyasi hayatındaki tecrübelere dayanarak vezirlik 

makamını oluşturmayıp nâiblik kurumunu ihdas etmişti. Eyyûbîler’de bu makama 

hanedan üyeleri getirilirdi. Bu şekilde nâiblerin hanedan üyeliği esasına dayanarak 

atanması usulü İslam tarihinde ilk kez Eyyûbîler’e mahsus bir durum olarak ortaya 

çıkmış oldu.793 Ancak Eyyûbîler’de zaman zaman hanedan üyeleri dışında emîrler ve 

vezirlerin de nâiblik yaptığı bilinmektedir.794 Hatta Eyyûbî Meliki Sâlih Necmeddin, 

üstazdarını nâib olarak atamıştır.795  

Eyyûbî sultanları hükümet merkezinden ayrılacakları zaman bir melik veya emîri nâibi 

olarak atıyordu. Bu nedenle nâiblik esasen daimi değil geçici bir süreyle var olan bir 

makamdı. Eyyûbî ülkesinde büyük sultanın Mısır ve Suriye’de olmak üzere iki nâibi 

bulunurdu. Dımaşk ve Kahire’deki bu nâibler için melikü’n-nüvvab ifadesi kullanılırdı. 

Dımaşk nâibleri sadece Dımaşk bölgesinden sorumlu olup bütün Şam bölgesinden 

mesul olmazlarken, Kahire nâibleri Mısır’ın tamamından sorumluydu. Nâiblerin, 

sultanın yokluğunda; tayin, azil, savaş kararı alma, iktâ dağıtma, kabileler arası 

anlaşmazlıklarda hakem olma ve orduyu yönetme gibi konularda yetkisi vardı. Eyyûbî 

nâibi, iktâ dağıtma hakkına sahip olması dışında bazen meclisü ashabi’d-devanin adlı 

heyete de başkanlık yapabilmesi hasebiyle mali selahiyete de sahipti. Selâhaddin 

Eyyûbî’nin ölümünden sonra Kahire’deki Mısır nâibleri direkt bir şekilde Eyyûbî 

hükümdarlarının veliahtları olmaya başlamışlardır.796  

Nâib ifadesi, Eyyûbîler’de yukarıda bahsetmiş olduğumuzdan farklı bir manada daha 

kullanılıyordu. Devletin bazı büyük eyaletlerinin yöneticileri iktâü’l-hass sahibi 

olmaları nedeniyle nâib olarak adlandırılmaktaydı.797 Bu nâiblerden taht 

değişiklerinde merkeze bağlılıklarını bildirmeleri istenirdi. Örneğin Melik Sâlih’in 

                                                   
791 Merçil, a.g.e., 2015, 180-181. 
792 Kuşçu, a.g.e., 2013, 186; Oflaz, a.g.e., 2019, 183-184. 
793 Kuşçu, a.g.e., 2013, 187, 428. 
794 Şeşen, a.g.e., 1987, 294; Kuşçu, a.g.e., 2013, 221-222; Basuğuy, a.g.e., 2017, 210. 
795 Kuşçu, a.g.e., 2013, 227. 
796 Şeşen, a.g.e., 1983, 112-113; Kuşçu, a.g.e., 2013, 187, 267-268, 409; Basuğuy, a.g.e., 2017, 210; 

Şeşen, a.g.e., 2018a, 162. 
797 Kuşçu, a.g.e., 2013, 409. 



108 
 

ölümünün ardından oğlu Turanşah’ı tahta çıkaran Şeceretüddür, Melik Sâlih’in Kahire 

nâibinden bağlılık yemini istemişti.798 Nâib olarak bilinen bu Eyyûbî eyalet 

yöneticilerinin de asıl nâibleri vardı.799 Eyyûbî nâibleri, sultan tarafından görevlerini 

ihmal ederlerse azledilebilirlerdi. Selâhaddin Eyyûbî, Şam’da nâib olan ağabeyi 

Turanşah’ı eğlenceye düşkün olduğu gerekçesiyle görevden almıştı.800  

Selçuklu ve Eyyûbî nâibleri, sultanlarının yokluğunda onların vekili olarak görev 

yapmaktaydılar. Ancak yetki açısından Eyyûbî nâibleri daha fazla etki alanına sahipti. 

Hatta sultandan sonra en yetkili isim konumundaydı. Bu nedenle Eyyûbî nâibinin 

Selçuklular’daki protokol dengi vezirler idi. Eyyûbî nâibi özellikle mali yetkiler 

açısından çok önemli ve geniş selahiyetlere sahipti. İdarede tayin ile azl ve askeri 

olarak da komuta etme yetkisini elinde bulunduruyordu.  Selçuklu nâiblerinin de bu 

gibi idari ve askeri yetkileri vardı. Yine her iki nâib de ‘melikü’n-nüvvab’ olarak 

anılabiliyordu. Eyyûbî nâibleri çoğunlukla hanedan üyeleri arasından atanırdı. Bu kan 

bağı usulü ile atama, makamı bir veliahtlık müessesine dönüştürmüştü. Selçuklu 

nâibleri ise kalemiye ya da askeri sınıftan birisi olurdu. Eyyûbîler’de Kahire ve 

Dımaşk’ta bulunan büyük sultanın iki ana nâibi varken, Selçuklular’da İlhanlılar’ın 

yüksek temsilcisi olarak görev yapan ikinci bir nâib bulunuyordu. Buradaki önemli 

husus Eyyûbi nâiblerinin geçici, Selçuklu nâiblerinin ise büyük divan üyesi dahi olan 

daimi bir makam olmasıdır. Nâiblik ile alakalı bir başka ortak husus ise her iki devlette 

de vilayetlerdeki iktâ sahibi emîrler için nâib ifadesinin kullanılmasıdır. Yine Selçuklu 

nâiblerinin Eyyûbî nâiblerinde rastlanmayan Türkçe menşeli unvanlar taşıdığı ve 

alametlerinin altın bir kılıç olması ayırt edici farklı hususlar olarak göze çarpmaktadır. 

3.4. Atabey 

Selçuklu devletlerinde hanedan üyelerine eski Türk devlet geleneğinin bir devamı 

olarak Atabey adıyla anılan kişiler tayin edilirdi.801 Selçuklu şehzadeleri “lala atabey” 

ve “el-atabekü’l-meliki”802 de denilen bu kişilerin gözetimi altına verilip belirli sayıda 

askeri birlikle bir idari bölgeye yönetici olarak atanır ve atabeylerinin yardımıyla 

                                                   
798 Oflaz, a.g.m., 2020, 363-364. 
799 Şeşen, a.g.e., 1987, 219. 
800 Şeşen, a.g.m., 1995b, 338. 
801 Burgu, a.g.e., 2011, 197; Atik, a.g.m., 2018, 129. Atabey, Türkçe bir kelime olup Selçuklular öncesi 

Türk tarihinde bu makam babacık olarak bilinmekteydi. Bkz. Odabaşı, a.g.m., 2019, 180-181. 
802 Anonim Selçuknâme, 2014, 44; Baykara, T. (2003). “Lala”, DİA, 27, 70; Kaymaz, a.g.e., 2011, 100, 

not. 240. 



109 
 

buralarda idarecilik konusunda gereken hasletleri kazanmaya çalışırdı.803 Atabeyler, 

şehzadelerin sadece yetişmesi ile ilgilenmez aynı zamanda onların resmi bir yönetici 

melik sıfatıyla sahip oldukları yetki ve güç alanının dışına çıkmamasına da dikkat 

ederdi.804  

Atabeyler, tabiî olarak sultanların itimat ettiği kimseler arasından seçiliyordu. Bu 

kişiler atabey olarak atandıklarında aynı zamanda ‘melikü’l ümera’ olarak da 

görevlendirilmiş oluyordu.805 Atabeylik yapmış olan Cemaleddin Muhammed b. 

Mahmud’un “Bilge yegane inanç atabeg”806 unvanlarını taşıdığına bakılırsa atabeyler 

Türkçe unvanlar alabiliyordu. Selçuklu soyluları atabeylerine Türkçe’de ağabey 

manasına gele İci Atabey şeklinde de hitap ediyordu.807 Devleti yönetme hakkına sahip 

bir hanedanın üyesi olarak Selçuklu soylularının, atabeylerine ‘ağabey’ şeklinde bir 

ifade ile hitap etmesi atabeylerle küçük yaştan itibaren kurdukları yakınlığın bir 

sonucu olsa gerektir. 

Türkiye Selçukluları’nda yukarıda anlatmış olduğumuz şehzade atabeyliği haricinde 

büyük divan üyesi olan ve yine Atabey adında yüksek bir memuriyet daha 

bulunmaktaydı. Ancak bu merkez atabeylerinin kesin olarak bir görev tanımlaması 

bulunmamaktadır. Esasen Selçuklular’da; vezir, atabey ve nâibin görevleri arasında 

büyük benzerlikler olduğu da bilinen bir husustur.808 Bununla birlikte sultanların 

yayınladığı fermanlarda, dîvân-ı a‘lâ üyelerine devlet işleriyle alakalı işlerde atabey 

ile hasbihalde bulunmalarının tavsiye edilmesine809 bakılırsa ‘merkez atabeyliğinin’ 

önemli bir makam olarak görüldüğü açıktır. Benzer bir husus olarak atabeylerin büyük 

divanda alınan kararları nişanlayan görevli olduğu810 bilinmektedir ki bu da divandaki 

konumlarının güçlü olduğunun bir başka işaretidir. Atabeyler ayrıca vezirlerin 

olmadığı durumlarda dîvân-ı a‘lâ’ya başkanlık etme yetkisine sahiplerdi.811 Zaman 

zaman taht sahibinin belirlenmesi hususunda etkin kişiler olabildikleri gibi elçi olarak 

                                                   
803 Koca, a.g.e., 2005, 150; Atik, a.g.m., 2018, 130. 
804 Kaymaz, a.g.e., 2011, 53. 
805 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 442-443. 
806 Turan, O. a.g.e., 2014, 16. 
807 Aksarayî, a.g.e., 2000, 65; Burgu, a.g.e., 2011, 201; Turan, O. a.g.e., 2014, 16.  
808 Kucur, a.g.m., 2006, 314. 
809 Turan, R. a.g.e., 2020, 45. 
810 Köymen, a.g.e., 2020, 339; Turan, R. a.g.e., 2020, 57.  
811 Merçil, a.g.m., 2009a, 390. 



110 
 

görevlendirilebilir ve savaşlara katılabilirlerdi.812 Kösedağ Savaşı’nda Atabey 

Bahaeddin Erzincani düşmana karşı bizzat mücadele etmişti.813  

Atabeylerin diğer yüksek devlet erkânının hareketlerini kontrol etmekle sorumlu 

oldukları da görülmektedir.814 Bu durum protokol kaidelerinin uygulanmasında 

teşrifatçılık rolleri olduğuna işarettir. Atabeylerin, yine cülus törenlerinde sultana 

refakat ettikleri de tarihi kaynaklarda zikredilen bir husustur.815  

Divan üyesi atabeyler genelde asker kökenli olmakla birlikte içlerinden kadılık 

yapmış,816 saray menşeli817 ve kalemiye sınıfından818 yetişip bu makama gelenlere de 

rastlanmaktadır. Atabeyler kendi esas vazifeleri dışında başka makamları da 

üstlenebilirlerdi. I. İzzeddin Keykâvus devri devlet adamlarından Üstâdüddâr Lala 

Cemalüddin, atabeylik dışında aynı anda hassa hazinedarlığı ve evkaf nazırlığı 

yapmaktaydı.819 Moğol nüfuzunun bulunduğu devirlerde devlet adamı olan Bahaeddin 

Erzincani ise hem atabeylik hem vezirlik makamına sahipti.820  

Eyyûbîler’de hanedan üyelerinin yetişmesinden sorumlu görevliler Atabey olarak 

anılırdı. Güvenilir emîrlerden seçilmesine özen gösterilen Eyyûbî Atabeylerine,821 

İbrahim Hakkı Uzunçarşılı’ya göre beylerbeyi de denilmekteydi.822 Atabeyler, 

melikleri adına bazen siyasi kararlar alabiliyordu.823 Hem Selçuklular’da hem de 

Eyyûbîler’de hanedan üyelerinin bir idareci olarak yetişmesinde yardımcı olan kişilere 

bu şekilde atabey denilmesine karşın, Selçuklu divan üyesi olan atabeyin dengi olan 

bir makam Eyyûbîler’de mevcut değildi.   

Eyyûbîler’de atabeylik sıfatı farklı bir manada daha kullanılmıştır. Sefer sırasında 

orduya komuta eden emîrlere de atabey yakıştırması yapılmış ve bu kişiler için 

atabekü’l-asakir824 ile atabek-i cüyuş ifadeleri kullanılmıştır.825 Atabeylik makamının 

                                                   
812 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 160, 566; Merçil, a.g.e., 2011, 92; Sümer, a.g.m., 2022a, 352. 
813 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 550. 
814 Taneri, a.g.m., 1994a, 384. 
815 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 448; Köymen, a.g.e., 2020, 341. 
816 Aksarayî, a.g.e., 2000, 226; Turan, R. a.g.e., 2020, 24-25. 
817 Kaymaz, a.g.e., 2011, 100; Köymen, a.g.e., 2020, 341. 
818 Turan, R. a.g.e., 2020, 24-25. 
819 Kaymaz, a.g.e., 2011, 100.  
820 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 550. 
821 Eyyûbi Meliki Zahir, oğluna bir haremağası olan Şehabeddin Tuğrul’u atabey olarak tayin etmişti. 

Bkz. Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2,  497; İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 10, 165. 
822 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 352. 
823 Kuşçu, a.g.e., 2013, 187-189.  
824 Alptekin, C. (1991b). “Atabeg”, DİA, 4, 39. 
825 Kuşçu, a.g.e., 2013, 188, 339. 



111 
 

bazen Eyyûbîler’de yaşanan taht değişikliklerinde öne çıkan bir makam olduğu 

görülmektedir. Örneğin Melik Azîz’in ölümünün ardından oğlu Nâsırüddin 

Muhammed’i tahta pek uygun görmeyen Esediyye grubu Melik Efdal’den, 

Nâsırüddin’in sultan olması halinde 7 yıl süre ile atabeyi olarak kalmasını 

istemişlerdi.826 Melik Sâlih’in ölümünden sonra ise eşi Şeceretüddür, oğlu Turanşah’ı 

tahta çıkarırken emîrlerden Fahreddin b. Şeyhü’ş-şüyuh’un da atabekü’l-asakir olarak 

kabul edilmesini istemiş, Fahreddin de bu göreve gelmesiyle beraber Sultan Turanşah 

Mısır’a gelene kadar adeta bir hükümdar gibi fiilen devleti yönetmişti.827  

Selçuklular ve Eyyûbîler’de atabeylik ortak bir kurum idi. Şehzadelerin eğitimleri ve 

idari tecrübe kazanmaları bu görevliler tarafından sağlanıyordu. Bu şehzade 

atabeylerinin Selçuklular’da atandıkları zaman aynı zamanda ‘melikü’l ümera’ sıfatı 

ile anılıyor olması ve Eyyûbî atabeylerine de beylerbeyi denilmesi bu göreve 

getirilenlerin askeri sınıftan olduklarını göstermektedir. Bunun dışında Selçuklular’da 

ayrıyeten bir de merkez atabeyliği bulunuyordu. Bu atabeyin yetkileri tam olarak tespit 

edilemese de dîvân-ı a‘lâ’da önemli bir nüfuza sahip bulunan, teşrifat kurallarının 

uygulanmasında selahiyetleri olan elçilik, askeri komutanlık yapma gibi sorumluluklar 

alabilen bir görevliydi. Merkez atabeyleri arasında askeri sınıf dışında ulemâ ve 

kalemiyeden yetişme atabeylerin de olması dikkat çekicidir. Bu husus Selçuklu 

merkez atabeylerinin, şehzade atabeyleri gibi tamamen idari ve askeri nitelikte 

olmadığını göstermektedir. Atabeylik makamı esasen Orta Asya Türk devlet 

geleneğinden Selçuklular ve Eyyûbîler’e iktibas etmiş bir makamdı. Bu manada farklı 

coğrafyada kurulmuş her iki devlette de bu Türk menşeli makamın varlığı bu 

devletlerin hangi siyasi gelenekten mülhemle teşkilatlarını oluşturdukları konusunda 

mühim bir kanıt sunmaktadır.  

3.5. Pervâne 

Türkiye Selçukluları’nda ülke topraklarının işleyişi konusunda en yüksek selahiyete 

sahip bürokrat Pervâneler idi. Kendi adları ile anılan bir divana sahip olan pervâneler, 

dîvân-ı a‘lâ’nın iktâ ve mülklerinin tayin, tahrir ve menşur işleriyle ilgilenip defterler 

                                                   
826 Kadro, a.g.m, 2020, 194-195. 
827 Oflaz, a.g.m., 2020, 362-363. 



112 
 

tutardı.828 Pervâneler için özel olarak inşâ divanından kâtipler atanırdı.829 Kalem 

ehlinden seçilen830 pervânelerin yardımcı olarak nâibleri de bulunuyordu.831 

Bir emîre iktâ verileceği zaman ilgili işlemler pervânelik divanında gerçekleşirdi.832 I. 

Alâaddin Keykubad döneminde Selçuklular’a sığınan Erzincanlı emîrler, iktâ 

belgelerini almak için pervânelik divanına uğramışlardı. Pervâne divanından çıkan bu 

belgeler de “Pervâne” olarak anılıyordu.833 

Pervâneler devlet idaresi ve teşrifat konusunda rol de alabiliyordu. I. İzzeddin 

Keykâvus ve II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in ölümlerinden sonra yeni sultanın 

belirleneceği toplantıya dönemin pervâneleri de katılmıştı. Pervâneler aynı şekilde 

bazı merasimlerde teşrifat kurallarının yerine getirilmesi görevini üstlenebiliyordu. I. 

Keykubad’ın huzuruna gelen Abbasi halifesinin elçisini, dönemin pervânesi 

Celaleddin Kayser, sultanın huzurunda bizzat yerine oturtmuştu.834 

Pervâneler, yukarıda belirttiğimiz kendi asıl vazifelerinin haricinde hükümdarlar 

tarafından verilen siyasi ve askeri görevler alabilirdi.835 Bunlar arasında ordu 

başkomutanlığı, elçilik, istihbarat elde etme gibi vazifeler vardı.836  XIII. yüzyılın 

bilhassa ikinci yarısında Selçuklular’da bu makamda bulunan kişilerin büyük nüfuza 

sahip isimler olduğu görülmektedir. Öyle ki aralarından Pervâne Muineddin 

Süleyman’ın makamda kaldığı dönem kendi adıyla anılır olmuştur.837 Pervâne 

Süleyman bu dönemde Ermeni kralının kızı ile evlenecek kadar devlet yönetiminde 

etkili bir isim olmuştu.838  

Pervâneler, kendilerine ait saraylarda oturmaktaydı.839 Mevlana’nın kendisine yazdığı 

mektuplarda Pervâne Muineddin Süleyman’a “uluğ-pervâne, pervâne-i azam, kutluğ 

uluğ pervâne, muinüddin pervâne beğ” gibi farklı sıfatlarla hitap etmesine bakılırsa 

                                                   
828 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 354; Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 95; Kesik, a.g.m., 2007, 244; Köymen, a.g.e., 

2020, 233, 343. 
829 Küçükaşcı, a.g.m., 2022, 50.  
830 Merçil, a.g.e., 2015, 164. 
831 Aksarayî, a.g.e., 2000, 75; Merçil, a.g.e., 2015, 165. 
832 Turan, R. a.g.e., 2020, 37. 
833 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 126, 354; Burgu, a.g.e., 2011, 205. 
834 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 280; Merçil, a.g.e., 2015, 164-165.  
835 Turan, R. a.g.e., 2020, 48. 
836 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 573; Köymen, a.g.e., 2020, 345; Turan, R. a.g.e., 2020, 47-48.  
837 Kesik, a.g.m., 2007, 244.  
838 Turan, R. a.g.e., 2020, 120-121. 
839 Köymen, a.g.e., 2020, 342. 



113 
 

pervâneler Türkçe unvanlar alabiliyordu.840 Pervânelik makamına getirildiklerini 

bildiğimiz bazı isimlerin bu makama şahnelik, tercümanlık ve uç beyliği gibi 

görevlerden terfi ederek geldikleri görülmektedir.841 Bunların hiçbirisinin herhangi bir 

dîvân-ı a‘lâ mansıbı bulunan makamlar olmaması dikkat çekicidir. Ancak buna 

rağmen pervânelik XIII. yüzyılda önemli bir makam olmuştur. Pervâneliğe çıkan 

isimlerin bir önceki makamlarının protokol ve itibar konusundaki nispeten daha düşük 

konumları XIII. yüzyıldaki pervânelerin nüfuz artışının onların şahıslarıyla alakalı 

olduğu düşüncesini akla getirmektedir.  

Selçuklu pervâneleri ülkenin iktâ toprakları ile ilgilenmekte olup Eyyûbîler’de aynı 

adla bir mevkidaşı bulunmamaktaydı. Buna karşılık onun vazifelerine denk işleri 

yapan daire olarak Eyyûbîler’de ceyş divanına bağlı iktâ divanının olduğunu söylemek 

mümkündür. Zira bu divan askeri iktâlarla ilgilenirdi. Bu nedenle dairenin başkanı 

olan Eyyûbî ceyş reisini, Selçuklu pervânesi ile sahip oldukları selahiyetler açısından 

denk görebiliriz. Selçuklu pervânelerinin bir kalem ehli olarak hem kendilerine ait bir 

divanlarının olması hem de dîvân-ı inşâ ve dîvân-ı arz ile yakın ilişkilere sahip olması, 

aynı zamanda elçilik, komutanlık, teşrifatçılık gibi görevler de üstlenebilmesi onu 

Selçuklu bürokratları arasında en geniş selahiyetli makamlardan biri yapmaktadır. 

3.6. Beylerbeyi 

Genellikle melik’ül ümera veya emîrül ümera842 olarak bilinen ve nadiren de 

sipehsâlâr, emîr-i sipehsâlâr,843 emaret-i beglerbegi, sipehdâr-ı kebir, sipehdâr-ı 

memleket, leşkerkeş-i memâlik olarak da anılan844 Beylerbeyleri, Türkiye Selçuklu 

ordusunun sevk ve idaresinden sorumlu olup Selçuklular’da en yüksek askeri mevkii 

temsil etmekteydi.845 Bazı seferleri başkomutan olarak yönetmekle birlikte sultana 

danışmadan barış yapma yetkisine sahipti.846  

Beylerbeyleri orduya komuta etme konusunda meziyetli emîrler arasından seçilirdi.847 

Protokolde nâibin ardında yer alırlardı.848 Ancak diğer divan üyeleri gibi kendilerine 

                                                   
840 Turan, R. a.g.e., 2020, 111. 
841 Köymen, a.g.e., 2020, 344. 
842 İpşirli, M. (1992a). “Beylerbeyi” DİA, 6, 69; Köymen, a.g.e., 2020, 334.  
843 Merçil, E. (2009b). “Sipehsâlâr”, DİA, 37, 259; Usta, A. (2019). “Sâlâr”, DİA, EK-2, 452. 
844 Aksarayî, a.g.e., 2000, 28, 62, 74; Göksu, a.g.e., 2018, 253, 385. 
845 Kaymaz, a.g.e., 2011, 64; Göksu, a.g.e., 2018, 385. 
846 Köymen, a.g.e., 2020, 208. 
847 Aksarayî, a.g.e., 2000, 56; Göksu, a.g.e., 2018, 254. 
848 Göksu, a.g.e., 2018, 385; Köymen, a.g.e., 2020, 334. 



114 
 

ait bir divanları yoktu. Sultan haricindeki hanedan mensubu meliklerin de melik’ül 

ümeraları vardı.849 Beylerbeylerinin iktâları savaş ihtimali düşünülerek ülkenin 

başkentinde veya başkentine yakın bir bölgede bulunurdu.850 Hatta başkent Konya’ya 

yakın bir yer olan Kayseri subaşılığının, Selçuklular’da beylerbeyliği makamlığı ile 

aynı statüde olduğu da düşünülmektedir.851  

Selçuklular’da beylerbeyliği müessesesi sadece dîvân-ı a‘lâ üyesi beylerbeyliğinden 

ibaret değildi. Zikrettiğimiz bu beylerbeyi dışında birisi daimi diğeri geçici olmak 

üzere iki farklı beylerbeyliği memuriyeti daha bulunmaktaydı.852 Bunlardan ilki uç 

beylerbeyi idi ve bu kişiye sâhibu etrak da denilmekteydi. Selçuklu uç beylerbeyliği 

teşkilatlanmasının merkezlerinden biri Kastamonu iken diğeri İç Batı Anadolu’da tam 

olarak hangi şehir olduğu bilinmeyen bir başka merkezdi.853 Üçüncü türden 

beylerbeyliği ise sefer sırasında geçici olarak sultan tarafından belirlenen başkomutan 

sıfatına sahip beylerbeyi idi.854 Bu kişi divan üyesi olan beylerbeyi dışında bir başka 

emîr de olabiliyordu. Örneğin II. Gıyaseddîn Keyhüsrev devrinde Niksar subaşısı olan 

Mübarizeddin Çavlı Diyarbakır seferi için bu şekilde beylerbeyi tayin edilmişti.855  

Selçuklular’da, merkez ve uç beylerbeyinin zaman zaman iktidar mücadelelerinde 

etkin isimler olarak öne çıktıkları görülmektedir.  Örneğin I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in 

ikinci kez tahta çıkmasında başat rolü uç beylerbeyi üstlenmişti.856 I. Alâaddin 

Keykubad’ı taht için seçen ümera arasında olumlu görüş belirten isimlerden biri 

merkez beylerbeyiydi.857 Beylerbeyliği, siyasi entrikalarda bazen bir vaat makamı 

olabiliyordu. Taht mücadelesi içerisinde yer alan melikler, kendilerine destek 

vermeleri karşılığında diğer emîrlere beylerbeylik makamını vaat edilebiliyordu.858 

Vezir Şemseddin İsfahani, kendisine yardım etmesi karşılığında Erzincan subaşısı 

Şerefeddin Mahmud’a beylerbeyliği makamını teklif etmişti.859  

                                                   
849 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 363, 442-443. 
850 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 99.  
851 Burgu, a.g.e., 2011, 207, not. 683. 
852 Göksu, a.g.e., 2018, 255-256, 385. 
853 Refik Turan bu merkezin Ankara, Eskişehir veya Kütahya şehirlerinden biri olduğunu 

düşünmektedir. Bkz. Turan, R. a.g.e., 2020, 40-41, 57. Salim Koca’ya göre bu şehir Ankara’dır. Bkz. 
Koca, a.g.e., 2005, 89. 
854 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 363, 500-501; Turan, R. a.g.e., 2020, 42.  
855 Merçil, a.g.e., 2011, 165; Köymen, a.g.e., 2020, 194; Turan, R. a.g.e., 2020, 42.  
856 Bayram, a.g.m., 2002, 171; Turan, R. a.g.e., 2020, 42. 
857 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 227; Turan, R. a.g.e., 2020, 42. 
858 Merçil, a.g.m., 2002, 525. 
859 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 363, 524-525. 



115 
 

Beylerbeyliği makamında bulunan kişilerin diğer bazı dîvân-ı a‘lâ üyeleri gibi aynı 

anda başka görevleri üstlenebildikleri görülmektedir. Örneğin Hatiroğlu Şerefüddin 

Mesud hem beylerbeyi hem de Niğde subaşısıydı.860 Emîr-i Ahur Fahreddin 

Arslandoğmuş da Beylerbeyi yapılmıştı.861  Beylerbeyleri ayrıca teşrifatçılık görevini 

de üstlenebiliyorlardı. 862 

Beylerbeyleri ordunun daimi komutanı olmaları hasebiyle her zaman önemli bir 

konumda olmuş hatta hükümdarlar tarafından çekinilen bir şahsiyet olarak 

görülmüşlerdir. Bu nedenle Selçuklu sultanları bu makama kendilerine sadık emîrler 

getirmeye özen göstermiştir.863 Makamın getirdiği askeri ağırlığa ilaveten şahsi 

gayretleri ile nüfuzlarını arttıran bazı beylerbeyleri de olmuştur. Hatta bunlar arasında 

sultan ile yürüyüş esnasında başında börkü bulunduracak ve sultanın atının dizginini 

tutacak kadar nüfuz sahibi olanlar dahi bulunmaktadır.864 Yine I. Alâaddin Keykubad 

döneminde beylerbeyi olan Seyfüddin Ayaba’nın sultandan bile ihtişamlı hayat 

sürdüğü ve sultanın diğer devlet erkânının Ayaba’nın tâbiyetine girdiği kanaatine 

vararak meşhur emîrleri bertaraf etme kararı aldığı dahi düşünülmektedir.865 Bu 

hususlar beylerbeylerinin ne derecede nüfuz sahibi olduklarını göstermesi bakımından 

mühimdir. 

Selçuklular’daki beylerbeylerini sorumluluk alanları ile kıyasladığımızda tam olarak 

bir denginin Eyyûbî hükümet teşkilatında bulunmadığı fark edilmektedir. Buna karşın 

Eyyûbîler’de savaşlarda komutanlık yapan emîrlere ‘atabey’ unvanı verildiği görülür. 

Bu nedenle bu gibi atabey unvanı ile anılan ya da bu unvana sahip olmayan Eyyûbî 

başkomutanlarını daimi bir makam sahibi olmasalar da Selçuklu beylerbeyleri ile yetki 

bakımından birbirine denk tutmak mümkündür. Yine Selçuklular’dan farklı olarak 

Eyyûbî hanedan üyelerinin melik sıfatıyla kendi bölgelerinde çok güçlü yöneticiler 

olması da onları aynı zamanda kendi iktâü’l-hass bölgelerinin en yetkili isimleri 

yapıyordu. Bu nedenle Selçuklu beylerbeylerinin sahip olduğu başkomutanlık 

yetkisini, Eyyûbîler’deki bu iktâ sahibi meliklerin yetkileriyle de denk tutmak 

mümkün görünmektedir.  

                                                   
860 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 594; Kaymaz, a.g.e., 2011, 150-151. 
861 Aksarayî, a.g.e., 2000, 40; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 536, 556, 571; Köymen, a.g.e., 2020, 336. 
862 Köymen, a.g.e., 2020, 337. 
863 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 99. 
864 Köymen, a.g.e., 2020, 335-338. 
865 Köymen, a.g.e., 2020, 335. 



116 
 

3.7. Taşra Teşkilatı 

3.7.1. Şahne 

Şahne, Ortaçağ İslam Devletlerinde bir idari bölgenin korunması işini uhdesinde 

bulunduran devlet görevlisiydi. Büyük Selçuklu Devleti’nde bir eyaletin veya şehrin 

askeri valisine şahne denilirdi.866 Benzer şekilde Türkiye Selçukluları şahneleri de 

başında olduğu şehrin merkez valisi,867 askeri valisi 868veya bir başka ifadeyle garnizon 

kumandanı olarak anılırdı. Şahneler, emîrlerin düzenlediği askeri harekatlara 

gerektiğinde destek vermekle yükümlüydü.869 Aynı zamanda bölgelerinin asayişinden 

sorumlu polis gibi de çalışabiliyorlardı.870 Selçuklu ülkesinin Erzurum ve Kayseri gibi 

önemli şehirlerinde şahneler bulunuyordu. Şahneler kendilerine ait çavuş871 gibi 

maiyet ve hizmetli kadrolarına sahipti.872 

Şahnelerin bulunduğu yer sıradan bir iktâ bölgesi değil, merkezi hükümete ait bir bölge 

olarak kabul edilirdi.873 Bu şekilde bir şehir eğer iktâ olarak ayrılmamışsa o bölgenin 

tek askeri sorumlusu şahneler olurdu. Selçuklu şehirlerinde subaşı, serleşker, emîr-i 

sipehsalar olarak anılan askeri komutanlar varken şahneler hepsinin üstünde olarak 

daha büyük vilayetlerde görevli olup esasen serleşkerlerle aynı görevi görürlerdi. 

Ancak şahnelerle bu serleşkerler arasında net bir görev dağılım farkı veya sınırı 

bulunmuyordu.874  

Türkiye Selçukluları için bir başka husus ise Kayseri şahnesinin terfi edilerek pervâne 

yapılmasında875görülmektedir. Zira pervânelik makamının bir divanının bulunduğu ve 

ülkenin askeri iktâlarının kontrolüne sahip olduğu bilinmektedir. Bir şahnenin böyle 

divanı olan bürokratik bir makama yükselmesi, onun da bir divanının bulunabileceği 

fikrini uyandırmaktadır. Zira şahnelerin, Büyük Selçuklu Devleti’nde divanı olduğu 

bilgisi de bu kanaati güçlendirmektedir.  

                                                   
866 Merçil, E. (2010). “Şahne”, DİA, 38, 292. 
867 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 120. 
868 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 584. 
869 Merçil, a.g.e., 2015, 185. 
870 Ahmet Eflâki. (1989). Ariflerin Menkıbeleri, çev., Tahsin Yazıcı, İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, Cilt 1, 300; Göksu, a.g.e., 2018, 262, not. 1137. 
871 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 144, 491, 521. 
872 Merçil, a.g.e., 2011, 221. 
873 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 120. 
874 Burgu, a.g.e., 2011, 210. 
875 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 144; Kaymaz, a.g.e., 2011, 64.  



117 
 

Türkiye Selçuklu şahneleri hakkında kaynaklarda esasen yeterince bilgi mevcut 

değildir. Ancak Büyük Selçuklular ve Kirman Selçukluları’nda nispeten daha fazla 

bilgi mevcuttur. Büyük Selçuklular’da, şahnelerin bulunduğu yerlere valiler de 

atanabiliyordu. Ancak valiler tayin edilmiyorsa onların görevlerini şahneler 

üstlenebiliyordu. Şahneler, iç güvenliği sağlamanın haricinde, kadının verdiği 

hükümleri icra etmek hatta izin almadan kısas yolu ile ceza vermek ve uygulamak,876 

bölgesinin vergi tahsildarlarına kendi özel memurlarını göndererek vergi toplama 

işinde onlara yardımcı olmak gibi görevler de üstlenebiliyordu.877 Bu bilgilerden yola 

çıkarak Türkiye Selçuklu şahnelerinin de sıradan bir garnizon kumandanı olmadığı, 

bunun yanında diğer taşra idarecileri ile benzer yetki alanlarına sahip olabildiği hatta 

onlarla yeri geldiğinde beraber çalışabildiklerini düşünmek mümkündür. 

Emîrler arasından seçilen878 Eyyûbî şahneleri, bulundukları bölgenin emniyet ve 

düzenini sağlamak ve genel olarak bugünkü manada polis ve jandarmanın görevlerini 

yerine getirmekle yükümlüydü.879 Dımaşk ve Halep’te de bulunan Eyyûbî şahneleri 

aynı zamanda vali olarak anılabiliyordu. Bu şahneler, kendisine yardımcılık görevi 

üstlenen nâiblere sahipti.880 

Eyyûbîler’in ilk dönemlerinde şahneler, dini selahiyetlere haiz olan şurta kurumu ile 

aynı işlevi görmekteydi. Selâhaddin Eyyûbî’nin devletini kurarken örnek aldığı 

Nûreddin Zengî’nin, siyasi hayatının son dönemlerinde şahnelik makamını lağvedip 

onların selahiyetlerini kādılkudâtlara devretmesi, Zengîler’de şahnelerin adlî 

konularda yetkili olduğunu göstermektedir. Gerçekten de Eyyûbi şahnelerinin 

toplumsal hayat ile ilgili bu şekilde bir yetki alanı mevcuttur. Hatta Eyyûbî şahnesinin 

bu yetki alanı ve bazı görevleri, kadı ve muhtesib ile iç içe geçmiş durumdaydı. 

Örneğin, şahnenin cebren kovuşturma konusunda yetkisi kadıdan daha fazlaydı. 

Ancak aldığı kararları başkadı bozabilirdi. 881 Şahne ayrıca muhtesibe yardımcı 

olmakla yükümlü olup genel ahlak kurallarını bozucu hareketlerde bulunanları şüphe 

                                                   
876 Merçil, a.g.e., 2011, 232. 
877 Kalyoncuoğlu, S. (2010). Selçuklularda İç Güvenlik, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 29-31. 
878 Şeşen, a.g.e., 1983, 119; Şeşen, R. (1992). “Eyyûbiler”, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6, 

397; Kuşçu, a.g.e., 2013, 422. 
879 Şeşen, a.g.e., 1983, 119; Şeşen, a.g.e., 2007, 282. 
880 Şeşen, a.g.e., 1983, 119; Şeşen, a.g.e., 1987, 222. 
881 Şeşen, a.g.e., 1987, 223; Kuşçu, a.g.e., 2013, 421 



118 
 

üzerine bile soruşturup cezalandırma yetkisine sahipti.882 Selâhaddin Eyyûbî’nin 

Zengîler zamanında şahne olarak görevde bulunduğu ve bu dönemlerde bir kadı ile 

rekabet halinde olduğu bilgisi883 de bu iki makam arasındaki yetki ortaklığını 

göstermesi bakımından önemlidir. 

Eyyûbî hakimiyeti altındaki bazı kabilelerin ve ordu çarşısının da kendilerine özel 

şahneleri bulunmaktaydı.884 Çarşı şahnelerinin, esnafın mali durumu hakkında bilgileri 

yer alan defterleri mevcuttu.885 Şahneler askeri görevler alabiliyordu. Zira Eyyûbî 

şahnelerinin hakim olduğu şehri savaşta savunmak ve sur inşaatlarına nezaret etmek886 

gibi farklı görevler üstlendiği bilinmektedir. Şahneler aynı anda başka önemli 

makamların başında da bulunabiliyordu. Bedrüddün Mevdud, Selâhaddin Eyyûbî 

döneminde Dımaşk’ın mal divanı başkanı, valisi, muhtesibi ve şahnesi idi.887  

Selçuklu şahneleri, iktâ olarak ayrılmamış ve merkeze bağlı bölgelerde askeri veya 

merkez valisi olarak adlandırabileceğimiz görevlilerdi. Eyyûbî şahneleri ise vali olarak 

da anılabilmekle birlikte genel olarak hisbe denilen toplumsal düzeni ilgilendiren işleri 

yapan, iç güvenlikten sorumlu bir amirdi. Nitekim Eyyûbî şahnelerinin aynı zamanda 

kadı ve muhtesib olarak da atanabiliyor olması bu hususu teyit etmektedir. Selçuklu 

şahnesi de muhtemelen diğer taşra teşkilatındaki devlet görevlileriyle ortaklaşa yetki 

alanına sahip olmakla birlikte esas görevi askeri garnizon kumandanlığıydı. Eyyûbî 

şahnelerinin ise zaman zaman askeri yetkiler alabilmelerine rağmen bunların asıl değil, 

zorunlu durumlarda kendilerinden istenen tali görevler olduğu anlaşılmaktadır. 

Kısacası Selçuklu şahneleri başat olarak askeri, Eyyûbî şahneleri ise iç güvenlik 

anlamında yetki sahibiydi. Ayrıca hem Selçuklu hem de Eyyûbî şahnelerinin 

kendilerine özel maiyetlerinin bulunması, Eyyûbîler’de çarşı şahnelerinin defterler 

tutuyor olması, Büyük Selçuklular’da şahnelik divanının bulunması ve Türkiye 

Selçukluları’nda şahnelerin terfi ile pervâne yapılabildikleri bilgisi, kaynaklarda açık 

bir şekilde zikredilmese de her iki devlette de şahnelik divanı bulunma ihtimalinin 

kuvvetli olduğunu düşündürmektedir. 

                                                   
882 Kuşçu, a.g.e., 2013, 420-421, 423. 
883 Merçil, a.g.m., 2010, 292-293; Lyons, M. C., Jackson, D.E.P. (2018). Selahattin Eyyûbi Din 

Savaşları Siyaseti, çev., Aydın Çavdar, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 21.  
884 Şeşen, a.g.e., 1983, 120; Kuşçu, a.g.e., 2013, 417, 421-422.  
885 Kubat, a.g.e., 2020, 110. 
886 Kuşçu, a.g.e., 2013, 417, 421. 
887 Şeşen, a.g.e., 1983, 118; Şeşen, a.g.e., 2007, 282; Kuşçu, a.g.e., 2013, 276, 422.  



119 
 

3.7.2. Dizdar 

Kaynaklarda kütüval888ve kaledar889 olarak da zikredilebilen dizdar, Selçuklular’da 

kale komutanlarına verilen isimdir. Bir bölge fethedildikten sonra eğer kalesi var ise 

Selçuklular o bölgeye dizdar atamaktaydı. Bu kaleler ele geçirildikten sonra içerisine 

stratejik amaçlar güdülerek personel, alet ve zahire yerleştirilirdi.890 Kütüvaller 

hiyerarşik olarak vilayetlerinin subaşılarına bağlı olup tayinleri sultanlar ya da bölge 

subaşıları tarafından yapılırdı.891 Selçuklu sultanları, dizdarlarını asker kökenli, 

güvenilir ve öne çıkan gulamlardan/emîrlerden seçmeye önem verirdi.892 Dizdarların 

emri altında haris, durc-dar, diz-dar adlarıyla anılan muhafızlar;893 nâib, kadı, hatib, 

müezzin, mu’arrif, kethüda gibi memurlar dışında, diğer askeri birlikler ve kale işleri 

ile ilgilenen inşaat ustaları ve sanatkârlar bulunurdu.894 

Selçuklular’a ait bir kütüval tayin menşurunda dizdara verilen emirler arasında; kaleyi 

korumak, kale halkının ve bölgesinin refahını sağlamak, kaleye gelen devlet ricalini 

karşılamak, işlerini doğru yapmayanları cezalandırmak, kale muhafızlarının maaş ve 

ödemelerine dikkat ile onları çalışmaya telkin ve teşvik etmek, kaleye yabancıları 

kefilsiz sokmamak ve mali meseleler için gerektiğinde işrâf divanına danışmak yer 

almaktaydı.895 Dizdarların görevleri arasında yukarıda zikredildiği şekilde sadece 

bölgesini savunmak değil ayrıca istihbarat sağlama da vardı. Dizdar, savaş ve barış 

durumunda olası dış saldırılar hakkında merkeze yani sultana haberciler gönderirdi. 

Moğollar’ın Sivas’a kadar yaptığı akınlar hakkında bilgileri I. Alâaddin Keykubad’a 

kendi casusları dışında bazı kale dizdarları da iletmişti.896 Hükümdar, sefer sırasında, 

dizdarın olduğu bölgeye uğradığında onlardan askeri imkanlar hakkında bilgi alırdı.897 

Vazifelerinde ihmalkar davranan dizdarlar cezalandırılabilirdi. I. Alâaddin Keykubad 

fazladan vergi alan ve Kıbrıslı kumaş tüccarlarıyla devlet aleyhine iş yapan Alaiye 

                                                   
888 Aksarayî, a.g.e., 2000, 53, 204; Anonim Selçuknâme, 2014, 48; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 250, 301, 351, 

404, 411, 435.  
889 Göksu, a.g.e., 2018, 268.  
890 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 182, 192, 211, 434-435; Koca, a.g.e., 2005, 180. 
891 Turan, O. a.g.e., 2014, 13, 33;  Göksu, a.g.e., 2018, 269. 
892 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 434-435; Göksu, a.g.e., 2018, 269, 387. Dizdarların “Emîr-i sipeh-salar-i 
kebir” ve “Melik ül-mustahfizin” gibi lakaplar almaları asker kökenli olduklarına işarettir. Bkz. Turan, 

O. a.g.e., 2014, 33. 
893 Turan, O. a.g.e., 2014, 13, 33.  
894 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 182, 351, 423; Göksu, a.g.e., 2018, 271. 
895 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 182, 212; Turan, O. a.g.e., 2014, 13, 32-33; Göksu, a.g.e., 2018, 271-273. 
896 Köymen, a.g.e., 2020, 202. 
897 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 411. 



120 
 

dizdarını cezalandırmıştı.898 Dizdarlar Türkçe unvanlar da taşıyabiliyordu. Uluğ kutluğ 

bilge kütüval-beg ve uluğ kütüval-beg unvanları ile anılan Selçuklu dizdarlarının 

olduğu bilinmektedir. 899  

Eyyûbîler’de askeri komutanlar arasından belirlenen kale kumandanları Eyyûbî 

sultanları ve vezirleri tarafından tayin edilebiliyordu.900 Yine bir şehrin kale 

kumandanının aynı zamanda o şehrin valisi olarak anıldığı da görülmektedir.901 

Eyyûbî kale kumandanları hakkında yeteri bilgi bulunmadığı için dizdarlar hakkında 

sağlam bir mukayese yapmak pek mümkün değildir. Esasen Selçuklu kale komutanları 

için kullanılan ‘dizdar’ terimine Eyyûbî kaynaklarında rastlanmamaktadır. Ancak yine 

de her iki devletin kale kumandanlarının da askeri nitelikte vazifeler aldıkları bilinen 

bir husustur. Selçuklu dizdarlarının ise sıradan bir yüksek rütbeli asker olmadığı, 

hizmetli ve askeri maiyetleri ile selahiyetlerinin genişliğinden anlaşılmaktadır.  

3.7.3. Muhtesib   

Muhtesib, bir Selçuklu tayin menşuruna göre; fiyatların belirlenmesi ve kontrol 

edilmesi, pazar yerlerinde ölçü aletlerinin ayarlarının kontrolü, alışveriş yapan satıcı 

ve müşterilerin başlarında bulunarak haksızlıkların önüne geçilmesi, pazar yerlerine 

dellaller koyulması, camilerin ve müslümanların ibadetlerinin kontrolü, gayri 

müslimlerin kıyafetlerinin denetlenmesi902 gibi görevlerle yetkilendirilmiş olup genel 

olarak toplumsal ahlak kurallarını korumakla görevli memurdu. Muhtesib suçlu 

bulduğu kişilere ceza verebiliyordu.903 Sultan II. Kılıçarslan devrine ait Selçuklu 

vakfiyelerindeki kayıtlardan ülkenin farklı bölgelerinde muhtesiblerin mevcut olduğu 

bilinmektedir. 904  

Türkiye Selçukluları’nda dîvân el-hisbe ve darel-muhtesib olarak bilinen iki ayrı divan 

vardı. Hisbe divanının başında bulunan kişiye hakim-i dîvân-ı hisbe denilmekle 

beraber muhtesib divanının başında bulunan muhtesibe ulug ve yahşibeg gibi Türkçe 

                                                   
898 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 260-261, 408; Merçil, a.g.e., 2021, 63. 
899 Turan, O. a.g.e., 2014, 33. 
900 Şeşen, a.g.e., 1987, 204; Basuğuy, a.g.e., 2017, 208; Şeşen, a.g.e., 2018a, 161.  
901 Kılıç, Ü. a.g.m., 2012, 494. 
902 Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 61; Turan, O. a.g.e., 2014, 34-35.  
903 Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 62; Turan, O. a.g.e., 2014, 34. Memlûkler döneminde muhtesibler 

suçluları halka teşhir etmek için şehirlerde dolaştırırlardı. Bkz. İbni Tağrıberdi. (2013). En-Nücumu’z-

Zahire (Parlayan Yıldızlar), çev., D. Ahsen Batur, İstanbul: Selenge, 428. 
904 Turan, O. a.g.e., 2014, 36.  



121 
 

unvanlarla hitap ediliyordu.905 Ayrıca Selçuklu ordusunun da bir muhtesibi 

bulunuyordu. Muhtesibler, maaşlarını esnaf ve pazar yerlerinden kendi namlarına 

düşen, atandıkları menşurlarda belirtilmiş bir maaş almakta olup buna ihtisap resmi 

denirdi. 906 

Eyyûbî muhtesibleri genel ahlak zabıtası ve bir nevi belediye işleri sorumlusuydu.907 

Muhtesibin uygulaması gereken kanunları içeren hisbe,908 adlî bir mevzuat olup 

muhtesibin kadı ile ortak bir yetki alanı içinde olmasını sağlıyordu. Eyyûbî 

muhtesibleri daha ziyade kadı kökenli kişiler arasından tayin edilirdi. Hatta bazen bir 

şehrin kadılığı ve muhtesibliği aynı kişinin uhdesinde bile bulunabiliyordu. Selâhaddin 

Eyyûbî 1187’de Akka’yı ele geçirdikten sonra bölgenin kadılık ve muhtesibliğini 

Abdüllatif bin eş-Şeyh Ebi’n-Necib’e vermişti. 909 

Muhtesib olacak kişide farklı şartlar aranırdı. Öncelikle bu kişi hür ve müslüman 

olmak zorundaydı. Bunun dışında erkek olması, hisbe ve genel olarak kaza kurallarına 

vakıf bulunması, iyi ahlak sahibi, dindar, adil, dirayetli ve tecrübeli olması gibi 

gereklilikleri taşımasına önem verilirdi.910  

Emîrler veya ulemâ arasından seçilen911 Eyyûbî muhtesiblerinin de farklı görevleri 

mevcuttu. Genel ahlak zabıtası olması dışında, şehrin temizliği ile ilgilenmek, gayri 

müslimlerin yaşamını kontrol etmek, yolların güvenliğini sağlamak, camilerin işleyişi 

ve müslüman halkın ibadetlerini denetlemek, ekonomik hayatta kanunsuzlukları 

önlemek, çarşı ve pazarlar başta olmak üzere, toplumda düzenbazlıkları ve hileleri 

ortadan kaldırmak, toplumda yaygınlaşan bidat uygulamalarını düzeltmek, cenaze 

işlemleriyle ilgilenmek, öğrencilerin hocaları tarafından dövülmesine engel olmak gibi 

vazifeleri vardı. Ancak muhtesibin tahkikat konusundaki yetkileri sonsuz değildi. 

Örneğin şahne gibi şüphe üzerine kovuşturma yapamazdı. Muhtesibin emrinde çalışan 

                                                   
905 Merçil, a.g.e., 2015, 183-184. 
906 Turan, O. a.g.e., 2014, 36. 
907 Basuğuy, a.g.e., 2017, 260. 
908 Hisbe kurallarının uygulanması, Abbasi halifelerinin yönetme yetkisi verdiği hükümdarlara emrettiği 

görevler arasında da yer alıyordu. Eyyûbi melikleri Melik Âdil ve Melik Zâhir Gazi’ye verilen 

menşurlarda halifelerin bu hususa değindikleri görülmektedir. Bkz. Kallek, C. (1998). “Hisbe”, DİA, 

18, 136. 
909 Kuşçu, a.g.e., 2013, 423; Basuğuy, a.g.e., 2017, 261-262. 
910 Kuşçu, a.g.e., 2013, 391-394, 399, 420-423; Basuğuy, a.g.e., 2017, 262. 
911 Şeşen, a.g.e., 2007, 282. 



122 
 

ve toplumdaki tartı ve ağırlıkların doğruluğunu kontrol etmek ile ilgilenen daru’l i’yar 

adlı bir divan buluyordu.912 

Muhtesib her zaman bilfiil sahada olmaz, bazen ikametgahı olan şehrin büyük cuma 

camisinde kalır ve maiyetindeki nâiblerini görevli olduğu şehrin farklı bölgelerine 

göndererek çalışırdı. Muhtesibe bağlı bu nâibler uygulamada hisbe kanunlarını esas 

alırdı. Toplumun genel ahlak kurallarını bozanlar muhtesibe ifade verirdi.913 Bazı 

şikayetlerde muhtesibin ceza verme yetkisi mevcuttu. Mısır’da hem Kahire hem de 

İskenderiyye’de muhtesib bulunuyordu.914 Muhtesibin Fâtımîler ve Memlûkler’de 

mezâlim divanı toplantısında yer aldığı915 göz önüne alındığında, Eyyûbî 

muhtesiblerinin de sahip olduğu yetkiler nedeniyle Eyyûbî mezâlim divanlarında 

bulunduğunu düşünebiliriz.  

Selçuklu ve Eyyûbî muhtesibleri toplumsal düzeni teftiş etmekle yükümlü genel ahlak 

zabıtaları idi. Her iki devlette de muhtesiblerin divanları vardı. Selçuklular’da ayrıca 

ordunun da muhtesibi bulunuyordu. İslami bir kurum olmasına karşın Selçuklu 

muhtesiblerine eski Türk geleneğinden gelen unvanlarla hitap ediliyor olması, daha 

önce bahsetmiş olduğumuz şekilde Selçuklular’ın Türk devlet geleneğine ait 

karakteristik özellikleri sadece merkez teşkilatlarındaki yüksek memuriyetlerinde 

değil, kazai selahiyetlere sahip adlî görevlilere de aksettirmiş olmasını göstermesi 

bakımından mühimdir. 

Eyyûbîler’de taşra teşkilatı içerisinde bir kıyaslamaya gidecek olursak, şahneler ve 

muhtesiblerin çok benzer yetkilerle donatılmış olduğu dikkat çekmektedir. Zira 

Eyyûbî ülkesinde çarşılara özel şahnelerin atandığı bilinmektedir. Benzer şekilde 

muhtesiblerin de görev alanları arasında çarşıların olduğu görülmektedir. Şu halde 

muhtesiblerin kovuşturma konusunda şahnenin aksine sınırsız yetkiye sahip olmaması, 

şahnelerin genellikle ilmiyeden seçilen muhtesiblerin aksine emîrler arasında 

seçilmesi, askeri selahiyetler alabilmesi ve vali olarak da anılabilmesi bizce onun statü 

bakımından muhtesibden üstte olduğunu ortaya koymaktadır.916  

                                                   
912 Şeşen, a.g.e., 1987, 224-225; Kallek, a.g.m., 1998, 134, 138; Şeşen, a.g.e., 2007, 282; Kuşçu, a.g.e., 

2013, 224, 320, 394, 423.  
913 Kuşçu, a.g.e., 2013, 388, 396, 421. 
914 Kuşçu, a.g.e., 2013, 396. 
915 Yeniçeri, C. (2004). “Mezâlim”, DİA, 29, 517. 
916 Genel olarak taşra görevlilerinin Ortaçağ İslam devletlerinde benzer yetki dağılımlarına sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. Nizamülmülk, Siyasetnamesinde kadıların, şahnelerin, belediye 



123 
 

  

                                                   
reislerinin, vergi memurlarının halkın hareketlerini takip edip soruşturma hakları olduklarını 

belirtmiştir. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 63. 



124 
 

  



125 
 

4. SARAY TEŞKİLATI 

4.1. Sarayın Mimari Özellikleri 

Saraylar, Ortaçağ İslam Devletlerinde hükümdarların ikamet ettikleri, devletin ana 

idare binası olan merkezlerdir. Aynı zamanda diğer İslam devletlerinde olduğu gibi 

Selçuklular ve Eyyûbîler’de de birer hükümdarlık alameti olarak görülmüşlerdir. 

Türkiye Selçukluları’nda saraylar için dergah ve bargah ifadeleri de 

kullanılagelmiştir.917  

Türkiye Selçukluları, diğer devlet teşkilat unsurlarında da sıklıkla görüldüğü üzere, 

saray mimarisinde de önemli ölçüde Abbasiler’i temel alan Samani ve Büyük Selçuklu 

saray geleneğini devam ettirmişlerdir.918 Bu devletlerde saraylar genel olarak kare 

veya dikdörtgen bir avlunun etrafına dizilmiş binalar topluluğundan oluşurdu.919 

Türkiye Selçukluları da bu geleneği devam ettirerek yeni saraylar inşa etmişlerdir. 

Selçuklular’da sultanlar dışında yüksek devlet ricalinin de sarayları olabiliyordu. 

Bununla birlikte hükümdar sarayında kalan devlet adamları da vardı.920 

Türkiye Selçuklu saray bölümlerinin tarihî ve arkeolojik kaynaklar ışığında aynı 

unsurlara sahip olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin sıklıkla bir saray alanı içerisinde 

birden fazla saray ve köşk tarzında yapı bulunuyordu. Kayseri’de bulunan 

Keykubâdiye Sarayı üç köşke sahip olup içerisinde gül bahçesi ve meyva ağaçları 

bulunurdu.921 Beyşehir Gölü üzerinde yer alan Kubâdâbâd Sarayı esasen biri büyük 

diğeri küçük 2 saraydan oluşmakta olup içerisinde mescit, hamam, fırın, mutfak, kışla, 

silah-giyecek depoları, ahır ve şaraphane bulunmaktaydı.922 Alâaddin Keykubad’ın 

yaptırdığı bir başka saray olan Alaiye Sarayı’nın ise 12 kapılı olduğu ve sarayda 

yüksek devlet ricalinin ikamet edeceği köşk ve konakların bulunduğu bilinmektedir.923 

Selçuklu saraylarında bunlar dışında sarnıç, kanal, künk izlerine de rastlanmıştır.924 

Seyran köşkleri, harem bölümü, taht salonları, divanhaneler yapılan kazılar ve tarihi 

                                                   
917 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 243, 279, 280; Merçil, a.g.m., 2009a, 390. 
918 Merçil, a.g.e., 2011, 14. Türkiye Selçuklu sarayları ile Abbasiler’de yer alan Samarra’daki saraylar 

arasında mimari benzerlikler vardır. Bkz. Tanman, M.B. (1994). “Divanhane’, DİA, 9, 439. 
919 Arslan, İ. a.g.m., 2012, 87. 
920 Koca, a.g.e., 2005, 63. Sarayı olduğu bilinen bazı Selçuklu devlet adamları arasında Şemseddin 

İsfahani, Emineddin Mikail, Muineddin Pervâne, Taceddin Mutezz ve Fahreddin Ebu Bekir Attar gibi 

şahsiyetler bulunmaktadır. Bkz. Merçil, a.g.e., 2011, 45-46. 
921 Merçil, a.g.e., 2011, 37.  
922 Merçil, a.g.e., 2011, 39. 
923 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 271-272. 
924 Arık, R. (2017). Selçuklu Sarayları ve Köşkleri, Ankara Üniversitesi Yayınevi, 267. 



126 
 

kaynaklar ışığında kesin olarak bilinen diğer saray bölümleri arasında yer 

almaktadır.925 Havuz bölümleri de Selçuklu saraylarında sık görülmektedir.926 

Selçuklu saraylarının İslam öncesi devirdeki Türk mimari anlayışının bazı öğelerinin 

izlerini taşıdığı görülmektedir. Örneğin Kalık denilen çatılı köşkler/seyran köşkleri 

Türklerde İslam öncesi dönemden başlayıp Osmanlılar’a kadar uzanan bir geleneğe 

sahiptir. Türkiye Selçukluları’na ait olup en eski saray/köşk olarak bilinen II. 

Kılıçarslan Köşkü bu şekilde bir mimariye sahipti.927 Selçuklu saray duvarlarındaki 

fresk ve çizimlerde sıklıkla askeri figürler, şölenler, avlar ve yarışmaları tasvir eden 

süslemeler görülmektedir.928 Bu motifler de İslam öncesi dönemdeki Türk yaşam tarzı 

ve sanat anlayışını devam ettiren bir gelenek olması bakımından mühimdir. Yine 

hayvan figürlü süslemeler, şaman düşüncesi ile bağlantılı hayat ağacı motifi, 

tasvirlerde yer alan ve sanat tarihi literatüründe Türk oturuşu olarak bilinen insan 

çizimlerinin yer alması Selçuklu hanedanının, İslam medeniyetinin tesirinde 

kalmasına karşın sanatsal unsurlar bakımından Türk menşeli kültürel öğeleri 

bünyesinde barındırmaya devam ettiğini göstermesi bakımından dikkate değer 

ayrıntılardır. 

Türkiye Selçukluları’nın saray ve köşkleri farklı amaçlar için kullandıkları 

görülmektedir. Bunlar arasında; kışlama, eğlence, konaklama, seyran, hapishane, 

üretim, gözetleme gibi hususlar öne çıkmaktadır. Örneğin Antalya ve Alanya sarayları 

sultanlar tarafından kışlak ve av amaçlı olarak inşa edilip kullanılmıştı.929 Yine 

Konya’da yer alan Kubâdâbâd Sarayı’nın özel bir avlak alanına sahip olduğu 

görülmektedir.930 Aynı zamanda bu sarayın bir üretim merkezi işlevi olduğu da 

bilinmektedir. Zira sarayda çini, ok, sır, cüruf, cam gibi ürünlerin üretildiği 

anlaşılmaktadır.931 Bazı sarayların sefer güzergahlarında sultanlar tarafından 

kullanılma amaçlı olarak hizmet verdiği bazılarının da askeri anlamda gözetleme işinin 

yürütüldüğü yerler olduğu görülür.932 Selçuklu saraylarının bazı bölümleri hapishane 

                                                   
925 Arık, R. a.g.e., 2017, 62, 134-135. 
926 Merçil, a.g.e., 2011, 38-42. 
927 Merçil, a.g.e., 2011, 35. 
928 Arık, R. a.g.e., 2017, 12-14, 192, 207. 
929 I.İzzeddin Keykâvus Antalya Sarayı’na kışlama amaçlı olarak gidiyordu. I. Alâeddin Keykubad da 

Antalya ve Alaiye saraylarını bu amaçla kullanmıştı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 198, 316. 
930 Arık, R. a.g.e., 2017, 198. 
931 Arık, R. a.g.e., 2017, 209, 257-258. 
932 Kayseri Hızır İlyas Köşkü’nün mahiyeti hakkında yeterli bilgi bulunmasa da bir gözetleme karakolu 

işlevi olduğunu söylemek mümkündür. Bkz. Arık, R. a.g.e., 2017. 276. Aksaray’da Sultan Han 



127 
 

işlevi de görebilmekteydi. Emîr Sâdeddin Köpek, siyasi çıkarları için ortadan 

kaldırmak istediği Emîr Hüsameddin Kaymeri’yi Malatya Sarayı’na hapsetmişti.933 

Alâaddin Keykubad büyük tasfiye hareketinin ardından bertaraf ettiği emîrlerin 

maiyetlerinde bulunan gulamlarını saraydaki hapishaneye atmıştı.934 Vezir Şemseddin 

Mahmud da divanda suçlu bulunmasının ardından sarayın bir odasına hapsedilmişti.935 

Türkiye Selçuklu Devleti’nin kuruluş dönemine ait herhangi bir sarayın varlığına 

rastlanmasa da936 devletin bazı idari binalara sahip olduğu düşünülebilir. Bununla 

birlikte sultanlar arasında I. Alâaddin Keykubad’ın yapmış olduğu saray atılımları ile 

farklı bir yere sahip olduğu görülmektedir. Bu nedenle Alâaddin Keykubad için 

seleflerinin eski göçebe yaşantısını terkedip tamamen yerleşik bir yaşamı benimseyen 

ilk hükümdar olduğu değerlendirmesi yapılmıştır.937 

Eyyûbîler’de sultanlar, melikler ve hatta emîrler bile müstakil saraylara sahipti. 

Kurucu Sultan Selâhaddin Eyyûbî mütevazi bir yaşamı tercih edip Fâtımîler’den kalan 

pek çok sarayı aile üyelerine ve emîrlerine tahsis etmiş olmakla beraber kendisi Fâtımî 

Vezaret Sarayı’nda kalmayı tercih etmiştir. Fâtımî döneminde Darü’l-Vezaret olan 

sarayın bu adı Selâhaddin’in ve onun ardılları olan Melik Azîz ve Melik Âdil’in sultan 

olarak ikameti ile Darü’s-Sultaniyye olmuştur. Eyyûbî sultanları Dımaşk’ta 

bulundukları sürede ise Darüssaade’de oturmaktaydılar.938 

Melik Kâmil’in sultanlık döneminde, Eyyûbî sultanları Kal’atül Cebel’de oturmaya 

başladılar. Bu sarayın inşasına Selâhaddin Eyyûbî döneminde başlanılmıştı. Saray yeri 

muhkem olması için yüksek bir konumda seçilmişti. Bu saray son derece kompleks bir 

yapı idi. İçerisinde farklı yüksek devlet makamları için odalar vardı. Bunlardan 

vezirler için ayrılan bölüm Kaatü’s-sahib idi. Ayrıca yapı içerisinde hamamlar, çarşılar 

                                                   
yakınlarında bulunan bir başka köşk ise sultanların sefer güzergahları üzerinde konaklaması için hizmet 

vermekteydi. Bkz. Arık, R. a.g.e., 2017, 268.  
933 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 460-462; Merçil, a.g.e., 2011, 44. Türkiye Selçuklurında hapishane işlevini 

esasen kaleler görmüş olup kervansaraylar de hapishane olarak kullanılmıştır. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 
2020, 167, 455-456, 553. 
934 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 290. 
935 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 559. 
936 Kaynaklarda zikredilen ilk Selçuklu sarayı 1190 tarihinde adı geçen Alâeddin Köşkü olmuştur. 

Köşk’ün II. Kılıçarslan tarafından yapıldığı bilinmektedir. Bkz. Merçil, a.g.e., 2011, 35. 
937 Mecit, a.g.e., 2017, 223. 
938 Kuşçu, a.g.e., 2013, 254. 



128 
 

gibi alanlar da bulunuyordu. Kal’atül Cebel surlarla çevrili olup demir kapılara 

sahipti.939  

Fâtımîler’den kalma Darü’l-Vezaret Sarayı, Kal’atül Cebel’in inşasından sonra farklı 

amaçlarla kullanılmıştır. Örneğin elçiler ve hanedan üyeleri sıklıkla burada 

ağırlanıyordu. Bu nedenle saray bir nevi misafirhane işlevi de görmüştür. Eyyûbî 

Meliki Kâmil ziyaretine gelen yeğeni Kerek Meliki Nâsır Selâhaddin Dâvûd’u burada 

ağırlamıştır.940 Melik Nâsır yine Melik II. Âdil döneminde Mısır’ı ziyaretinde Darü’l-

Vezaret’te oturmuştu.941 Darü’l-Vezaret’in ayrıca Kal’atü’l Cebel’in inşasından sonra 

yerleşmiş bir gelenek olarak vezirlerin ikametgahı olduğu da görülmektedir.942  

Darü’l-Vezaret’in bazı bölümleri hapishane olarak kullanılırdı. Kahire valisi 

Sahmeddin İsa Melik Kâmil döneminde bu saraya hapsedilmiş ve bir süre sonra da 

idam edilmiştir.943 Ahlat Eyyûbîlerinde Melik Eşref Musa’nın bir sarayı bulunuyordu. 

Melikin bu sarayı divan-ı adl binası olarak kullandığı görülmektedir.944 Eyyûbîler’de 

Darü’l-Vezaret ve Kal’atül Cebel dışında da sultanların ikamet ettiği saraylara 

rastlanmaktadır. Örneğin Melik Eşref’in 1229’da Şam’ı ele geçirdikten sonra babası I. 

Âdil’e ait eski sarayda kaldığı bilinmektedir.945 I. Âdil tarafından kullanıldığı düşülen 

Irak’ta Gu-hammed isimli bir başka saray daha vardır.946  

Eyyûbîler’de zikredilenlerden başka sarayların varlığı da bilinmektedir. Örneğin 

Melik Azîz’in Mısır’da Lülüye Sarayı vardı. Melik I. Âdil, Şam ziyaretinde Rıdvan 

Sarayı’nı kullanmıştı.947 Uşmum bölgesinde yer alan Tennah havalisinde de 

Eyyûbîler’in bir sarayı vardı. Yemen Meliki Turanşah, Şam ziyaretinde vali tarafından 

kendisi için özel hazırlanan el-Kuseyr Köşkü’nde kalmıştı.948 Şam’da yine 

                                                   
939 Kuşçu, a.g.e., 2013, 223-224, 255; Oflaz, a.g.e., 2019, 205. 
940 Kolukısa, a.g.e., 2022, 279. 
941 Kolukısa, a.g.e., 2022, 309. 
942 Kolukısa, a.g.e., 2022, 404. Eyyûbî vezirlerinin devlet sarayları dışında da evleri vardı. Örneğin 

Safiyyüddin bin Şükür’ün Mısır’da bir köşkü mevcuttu. Bkz. Kolukısa, a.g.e., 2022, 264. Buna karşın 

Kal’atül Cebel’in inşasına kadar Eyyûbî vezirlerinin şahsi ikametgahlarının olmadığı görülmekte olup 

bu durum Selahaddin Eyyûbi’nin devleti kurarken bu makamın gücünü Fâtımîler’e nazaran daha düşük 

seviyede tutmasıyla açıklanmıştır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 254. 
943 Kolukısa, a.g.e., 2022, 267. 
944 Demir, A. (2011). Ahlat ve Çevresinde Eyyûbî Hâkimiyeti, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 187-188. 
945 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 527. 
946 Arık, R. a.g.e., 2017, 105. 
947 İbn Şeddâd bu sarayı Selahaddin Eyyûbi’nin evi olarak tanımlamıştır. Bkz. Bâhaeddîn İbn Şeddâd, 

a.g.e., 2021, 356. Melik Efdal, babası ölmeden kısa bir süre önce sultanlığı için ilk yeminleri bu sarayda 

kadılar ve bölge emîrleri huzurunda almıştı. Bkz. Turan, A. a.g.e., 2021, 41. 
948 Kolukısa, a.g.e., 2022, 180, 209, 378, 401.  



129 
 

Eyyûbîler’in ayrıca Haccac, Şâğur ve Afrâ adlı sarayları vardı.949 Eyyûbî Ahlat Emîri 

Hüsameddin Kaymeri’nin de Ahlat’ta kendisine ait sarayı vardı.950 Bu sarayın 

içerisinde harem bölümünün olduğu bilinmektedir ki bunun basit bir konaklama binası 

olmadığı anlaşılmaktadır. Bir başka husus olarak Selâhaddin Eyyûbî’nin 1177’de 

Fâtımîler’den kalan sarayın şarap mahzenini hastaneye çevirdiği görülmektedir.951 Bu 

bilgi sarayların alışılmış hizmetler dışında da işlev verebildiğini göstermesi 

bakımından mühimdir.  

Hasankeyf Eyyûbîlerinde ise idari saraya ‘darü’l-hükm’ denildiği görülmektedir. Bu 

binada yine sultan haricinde yüksek devlet yöneticileri de oturmaktaydı. Hasankeyf 

hükümdarları sonradan inşa ettikleri Sâlihiye Köşkü’nü de saray olarak kullanmıştır. 

Sâlihiye Köşkü içerisinde havuz ve konak bulunmaktaydı. Hasankeyf Eyyûbîlerinde 

hükümdarların mevsimlere göre ikametgah değiştirdikleri de görülmektedir. Melikler 

yaz mevsiminde kalelerinden inip şehirdeki zikrettiğimiz ikametgahlarına 

geçmekteydiler.952  

Eyyûbi Meliki Sâlih’in imar faaliyetlerine düşkün olduğu bilinmektedir. Sultanın Nil 

nehri havalisinde saraylar yaptırdığı ve bu sarayların mevkilerini ilgi duyduğu top 

oyunlarını oynayabileceği şekilde tasarlattığı bilinmektedir. Bu saraylardan birisi 

Mısır ve Kahire yolu üzerinde yer alan el-Kebs Sarayı idi. Sultan ayrıca Mısır ve 

Suriye yolu üzerinde bulunan el-Alaqimah bölgesi yakınlarında bir saray daha 

yapmıştı. Bu sarayla beraber askeri seferler için bir üs olabilecek bir çarşı ve cami de 

inşa ettirmişti.953  

Türkiye Selçuklu ve Eyyûbi saray geleneğine bakıldığında bazı ortak ve farklı 

hususiyetlerin bulunduğu görülmektedir. Mesela her iki devlette de sarayların 

hükümdarlık alameti vasfını taşıdığı, yalnızca konaklama amaçlı olmayıp eğlence, 

misafirhane, hapishane, askeri üs gibi amaçlarla da kullanıldığı dikkat çekmektedir. 

Diğer taraftan Eyyûbîler’de hastane ve adlî yargılamalar için kullanılan saray 

                                                   
949 Şenbaş, Y. (2023). Dımaşk Eyyûbîlerinin Siyasi Tarihi 582/1186-658/1260, Sivas Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 208, 255, 297. 
950 Demir, A. a.g.e., 2011, 144. 
951 Kolukısa, a.g.e., 2022, 54. 
952 Baluken, Y. (2016). Hasankeyf Eyyûbileri (630-866/1232-1462), Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 251-252, 323. 
953 Kolukısa, a.g.e., 2022, 392. Saray yakınında yaptırılan çarşının bir üs olarak hizmet vermesinden 

kasıt ordunun ihtiyaçlarının giderilmesi olup bu kısma askeri teşkilat bölümünde daha ayrıntılı 

değinilecektir. 



130 
 

bölümlerinin mevcut bulunması, buna karşılık Selçuklu saraylarının üretim 

atölyelerini barındırıyor olması göze çarpmaktadır. Yine Selçuklu saraylarının, mimari 

ve sanatsal öğelerde İslam öncesi Türk kültürünün izlerini yansıttığı dikkati çekerken, 

Eyyûbîler’in saray konusunda Fâtımî mirasından yararlanmış olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu arada mimari alanda atılım yapan idareciler olarak Türkiye Selçukluları’nda I. 

Alâaddin Keykubad’ın, Eyyûbîler’de ise Melik Sâlih Necmeddin’in öne çıktığı 

görülmektedir. 

4.2. Sarayın İdari Birimleri  

Selçuklu sarayları içerisinde farklı bölümler yer alırdı. Bunlar arasında Devlethane,954 

Divanhane, Gulamhaneler ve Kışlalar öne çıkmaktadır. Sarayda toplantılar soffe ve 

halvethane denen yerlerde yapıldığı gibi, divanhane denilen yerlerde de 

gerçekleştiriliyordu.955 Kubâdâbâd Sarayı’nın hem büyük saray hem de küçük 

sarayında divanhane bölümü yer almaktaydı.956 Selçuklu sultanları pek çok resmi 

görüşmesini halvethanede yapmışlardır.  Sultan II. Kılıçarslan veliaht belirlediği oğlu 

I. Gıyaseddîn Keyhüsrev hakkında emîrlerle gerçekleştirdiği konuşmasını 

halvethanede yapmıştı. Sultan, Gürcü Kraliçesi ile kurulması planlanan sıhriyet 

meselesini oğlu II. Süleyman Şah ile halvethanede istişare etmişti. I. Alâaddin 

Keykubad da Abbasi halifesinin elçisini kabul etmesinin ardından gelişmeleri emîrleri 

ile beraber halvethanede değerlendirmişti. Halvethaneye sultanlar istirahat amaçlı 

olarak da çekilebiliyor ya da burada eğlence meclisleri düzenleyebiliyorlardı. 

Görüldüğü üzere halvethaneler resmi görüşme, eğlence ve istirahat amaçlı kullanılan 

bir bölüm mahiyetindedir. Divanhanelerde ise yalnızca divan toplantıları yapılır, 

soffelerde devlet meseleleri görüşülürdü.957 Divanhanelerde özel taht salonları 

                                                   
954 Devlethanenin Türkiye Selçukluları’nda ana saraylar haricinde ayrı bir mimari yapı olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu devlethanelerde sultanların cülus törenleri düzenlenebiliyor, yabancı konuklar 

ağırlanıyor, haberciler kabul edilebiliyor, divan toplantıları düzenleniyor ve devlet arşivi ile hazine saklı 

bulunabiliyordu. Bkz. Eravşar, O. (2000). “Anadolu Selçukluları’nda İdari Mekan Olarak Devlethane”, 
I. Uluslararası Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Kongresi- Bildiriler I (11-13 Ekim 2000), Konya: Selçuk 

Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Merkezi Yayını, 285-287. 
955 Divanhane, Emevilerden itibaren pek çok İslam devletinde görülen, devletin ana idare binasında yer 

alan ve yüksek düzeyde divan toplantılarının yapıldığı yer için kullanılan genel bir addır. Bkz. Tanman, 

a.g.m., 1994, 437.  
956 Uğurlu, K. (2002). “Kubâdâbâd Sarayı”, DİA, 26, 300. 
957 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 48, 100, 582; Merçil, a.g.e., 2011, 49. 



131 
 

bulunmaktaydı. Alâaddin Keykubad’ın Alanya’daki sarayında bulunan tahtında altın 

malzemeler vardı.958  

Eyyûbi saraylarında da ayrıca Selçuklular’a benzer olarak taht salonları yer almakta 

olup bu bölüm tarıma olarak anılırdı.959 Saraylarda bütün görüşmelerin yalnızca resmi 

kabul salonlarında yapılmadığı anlaşılmaktadır. Örneğin Eyyûbîler’de Melik Azîz’in, 

Kādî el-Fâzıl ile gerçekleştirdiği bir görüşmesi Darü’l-Vezaret’in taraça kısmında 

yapılmıştı.960 Eyyûbîler’deki bu örnekten yola çıkarak Türkiye Selçukluları’nda da 

sultanların görüşmelerini seyran köşklerinde gerçekleştirdiğini düşünmek 

mümkündür. 

Gulamhaneler 

Selçuklular’da saray içerisinde kışlalar ve gulamhaneler olurdu. Esasen bu iki idari 

birim de aynı yeri ihtiva ediyordu. Çünkü gulamhane içerisindeki hücre bölümleri kışla 

olarak kullanılmaktaydı.961 Türkiye Selçukluları’nda vezirlerin dahi sarayları 

içerisinde gulamhanelerinin olduğu bilinmektedir.962 Eyyûbîler’de Diyarbakır Meliki 

Sâlih’in sarayında da bir gulamhane olduğu görülmektedir.963 Bu örneklerden 

hareketle sultanların saraylarında da gulamhanelerin olduğu muhakkaktır. 

Eyyûbîler’de askerler için bu tür kışlalar bulunmaktaydı.964 Selâhaddin Eyyûbî’nin 

daha Fâtımî veziri iken kaldığı sarayın batı kısmına Oğuzları yerleştirdiği 

bilinmektedir.965 Eyyûbi Meliki Sâlih Necmeddin Eyyûb da Ravza Adası’ndaki 

kışlalara “Bahri” olarak bilinen Türk memlüklerini yerleştirimişti.966 Ayrıca Kal’atül 

Cebel içerisinde kışla bölümleri vardı.967 Kışlaların başındaki yetkiliye Eyyûbîler ve 

Memlûkler’de mukaddemü’t-tıbâk denilirdi.968 Bu bilgiler saray kompleksleri 

içerisinde sultanlara bağlı kuvvetlerin yerleşim yerleri olduğunu açıkça ortaya 

koymaktadır. Selçuklu saraylarında da gulam mektepleri ile beraber saraya bağlı hassa 

askerlerinin yaşadığı kışlalar bulunmaktaydı. Bu kışlalar saray haricinde şehir 

                                                   
958 Çaycı, a.g.e., 2019, 85. 
959 Kuşçu, a.g.e., 2013, 213. 
960 Kolukısa, a.g.e., 2022, 161. 
961 Göksu, a.g.e., 2018, 290 
962 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294-295. 
963 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 72-74. 
964 Kolukısa, a.g.e., 2022, 167. 
965 Kolukısa, a.g.e., 2022, 27. 
966 Kubat, a.g.e., 2020, 32. 
967 Kuşçu, a.g.e., 2013, 224. 
968 Kuşçu, a.g.e., 2013, 342.  



132 
 

merkezlerinde de bulunabiliyordu.969 Kışlalarda, eğitim gören gulamlar ve daimi hassa 

kuvvetleri kalmaktaydı. Örneğin Kubâdâbâd Sarayı’nda nöbetçilere ayrılmış kışlalar 

mevcuttu.970  

Sarayın idari birimlerine genel olarak bakıldığında her iki devlette de devlet 

meselelerinin görüşüldüğü ve divan toplantılarının yapıldığı özel bölümler olduğu 

açıktır. Fakat Selçuklu kaynaklarında bu özel bölümler için birden fazla kavram 

kullanılmış olması dikkat çekicidir. Yine saraylar içerisinde gulamhaneler ve kışlaların 

olması her iki devlette de öne çıkan ortak noktalardandır. 

4.3. İşret/Eğlence Meclisleri 

Eğlence meclisleri Ortaçağ’daki bütün İslam devletlerde görülen, hükümdarların 

günlük hayatı içerisinde vakit geçirmek için düzenlediği önemli aktivitelerden biri idi. 

Türkiye Selçukluları’nda Bezm de denilen bu meclisler farklı vesileler ile 

düzenlenebiliyordu. Örneğin bir savaş zaferinden sonra bezm kurulabilirdi. Alâaddin 

Keykubad, Alaiye’nin fethinin ardından halka açık bir eğlence meclisi kurmuştu.971 

Yeni bir sultan tahta çıktığında da bu meclisler kurulurdu. I. Gıyaseddîn Keyhüsrev 

cülusundan sonra 10 gün süren bir bezm düzenlemişti.972 I. Keykubad, hastalığı 

yüzünden uzun süre kendileriyle görüşemediği Eyyûbi Şam emîrleri için bezm 

düzenlettirmişti.973 Sefer güzergahlarında da bezmler kurabiliyordu. I. İzzeddin 

Keykâvus bu şekilde kurduğu savaş öncesi bir bezmde ordu mensuplarından savaş 

öncesi vefakarlık ve fedakarlık istemişti.974 Sultanlar dışında emîrler ve komutanlar da 

bezm düzenliyorlardı.975 Emîr Mübarizeddin Çavlı, 1225 yılında Ermenilere karşı 

kazanılan zaferden sonra eğlence meclisleri düzenlemişti.976 

İşret meclislerinde özel hizmetliler görev alırdı. Sakiler, sanatçılar ve nedimlerin daimi 

olarak meclislerde bulunduğu anlaşılmaktadır. Eğlence meclislerde âdet olarak ilk 

kadehi Selçuklu sultanlarının içtiği görülmektedir. Bezmlerde konuklara hizmet ibrik, 

testi ve sürahiler ile olurdu. Bunların getir götür işleri sakiler tarafından yapılırdı. 

                                                   
969 Koca, a.g.e., 2005, 90. 
970 Merçil, a.g.e., 2011, 39. 
971 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 273. 
972 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 48-49. 
973 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 314. 
974 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 211. 
975 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 334. 
976 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 347-348. 



133 
 

Sakiler şarkılar da söyleyebiliyorlardı. Bu meclislerde kullanılan çalgı aletleri arasında 

ise rebab, çeng, ney ve lavtanın olduğu görülmektedir.977  

İşret meclislerinde bulunan nedimler de kültürel anlamda kendilerini geliştirmiş 

kişilerdi. Esasen ilmi veya edebi anlamda sivrilmemiş kimseler bu meclislerde 

bulunamazdı. Bu hususu meclislerde sultanların bazen meclis üyelerinin kültürel 

seviyelerini sınamalarından anlamak mümkündür. Örneğin sultanlar, konuklarından 

şiir ve rubai okumalarını isteyerek onların hünerlerini görmek isteyebiliyordu. 

Bezmlerde Arapça ve Farsça konulu eserlerle ilgili sohbetler yapıldığı bilgisi978 de 

konukların kültürel seviyesinin yüksekliğine işaret etmektedir. Türkiye Selçuklu 

kaynaklarında eğlence meclisleri için kullanılan özel nitelendirmeler de bu bağlamda 

dikkat çekmektedir. Bezm dışında üns meclisi, işret meclisi, halvet meclisi, feridun 

meclisi gibi ifadeler kullanılmıştır. Emîr Şemseddin Hasoğuz’un musiki alanında 

“Münazara-i Çeng-ü Şarab” adlı eser kaleme almış olması musikiye önem verildiğini 

göstermektedir.979 Meclislere katılan kişilerin niteliği de kültürel zenginlik seviyesinin 

yüksekliğini desteklemekedir. Devlet ricali, nedimler, seçkinler,980 kadılar981 gibi 

farklı alanlardan isimler bu etkinlikte yer alabiliyordu.  

Eğlence meclislerinde sanat ve sanatçıya değer verildiği görülmektedir. Bu 

meclislerde bulunan sanatçıların menşurlarla tayin edildiğini görmekteyiz. 

Menşurlarda sanat ve sanatçıların sıklıkla övülmektedirler. Ayrıca saraya hizmetli 

olarak tayin edilen bu sanatçılardan savaş veya barış halinde iken her an aletlerini hazır 

bulundurmaları istenmektedir.982 Sanatçılardan savaş halinde dahi hazırlıklı 

olmalarının istenmesi onların seferlere de götürüldüğüne işaret etmektedir. Bunun 

dışında menşurlarla tayin edilmemiş sanatçıların da bu meclislerde yer 

alabilmekteydiler. Ayrıca kadın sanatçılardan da olduğu tahmin edilmektedir. Zira 

Selçuklu çinilerinde kadın sanatçıların tasvir edildiği983 görülür. Selçuklular’da; erkek 

                                                   
977 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 289, 415, 444, 536. 
978 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 226-227. 
979 Kara, S. (2014). “Selçuklu Türkiye’sinde Eğlence Türü Olarak Bezm ve Musiki”, Bilig, (68), 176. 
980 II. Keyhüsrev’in meclislerinde Danişmendli hanedanından soylu isimler de vardı. Bkz. Kaymaz, 

a.g.e., 2011, 49. 
981 İbni Bibi’de Sivas kadısı Mecdeddin için Nedimlerin Seçkini ifadesi kullanılmıştır. Bkz. İbn Bibi, 

a.g.e., 2020, 350. 
982 Kara, a.g.m., 2014, 173-174. 
983 Kara, a.g.m., 2014, 176. 



134 
 

sanatçılara muganni ve mutrib, kadın sanatçılara ise mugannime ve mutribe 

denilmiştir.984  

Bezmlerde eğlence dışında devlet meseleleri de konuşulabiliyordu. I. Alâaddin 

Keykubad, Kayseri’de kurduğu bir mecliste ülkesinin hudutlarını büyütmek istediğini 

emîrleri ile istişare etmişti.985 Yine İbni Bibi’de yer alan kayıtlarda II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’in işret meclisinde istişarelerde bulunduğu zikredilmektedir.986 İbni 

Bibi’nin bu kaydı bezmlerde aynı zamanda devlet işlerininin konuşulduğuna işaret 

etmektedir. 

Türkiye Selçukluları’nda bezmlerin genellikle günün ikindi vaktinde ve akşam 

namazından sonra kurulduğu dikkat çekicidir. Örneğin Alâaddin Keykubad’ın 

ölümüne neden olan bezm, akşam namazının ardından başlamıştı.987 Vezir Şemseddin 

İsfahani de akşam namazının akabinde bezm kurardı.988 Kaynaklarda bu şekilde günün 

belirli bir vaktine işaret eden ifadeler dikkat çekicidir. Bezmlerin sürelerinin sıklıkla 3 

gün, 7 gün, 10 gün, 14 gün gibi zaman dilimleriyle zikredilmesi de dikkat 

çekmektedir.989 Ölen sultanlar için 3 gün matem tutulması geleneği olup 4. gün yeni 

sultanın şerefine eğlence düzenlenirdi.990 Alâaddin Keykubad’ın kurduğu meclise 

ordusu içerisindeki komutanların da katıldığı bezm 10 gün sürmüştü.991 Anlaşılıyor ki 

bezm süresi düzenlenme sebebine göre değişebiliyordu. 

Türkiye Selçukluları’nda Bezmgah/Bezmhane olarak bilinen yerler de mevcuttur.992 

Bezmgah ifadesi saraylarda eğlence meclisleri için özel bir bölümün olduğunu ortaya 

koymaktadır. Ancak Selçuklu kaynaklarında halvet meclisleri olarak geçen yerlerde 

de eğlence meclislerinin yapıldığı biliniyor. Örneğin Alâaddin Keykubad, Eyyûbi 

Meliki Eşref’i halvet sarayına götürüp bezm düzenlemişti.993 Buradaki halvet 

sarayından kasıttan yalnızca eğlence meclisi gibi etkinliklerin düzenlendiği ayrı bir 

mekândan ziyade sarayın özel bir bölümü olduğu anlaşılmaktadır. Ancak halvet 

                                                   
984 Turan, O. a.g.e., 2010, 365; Merçil, a.g.e., 2011, 278.  
985 Köymen, a.g.e., 2020, 197.  
986 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 455. 
987 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 444. 
988 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 536. 
989 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 314, 316, 334, 355-357. 
990 II. Gıyaseddîn keyhüsrev, babasının ölümü için 3 gün yas tuttuktan sonra bir bezm düzenlemişti. 

Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 450. 
991 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 356-357. 
992 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 274. 
993 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 402-403. 



135 
 

lafzının İbni Bibi’deki diğer kullanımlarında sultanların devlet işleriyle ilgilendiği 

bölüm olarak da zikredildiği görülmektedir. Dolayısıyla halvethane yalnızca 

bezmlerin düzenlendiği bir yer değildi. Ayrıca devlethanede de bezmlerin 

düzenlendiği bilinmektedir.994 Kısacası bezmin düzenlendiği yerlerin kaynaklarda 

bezmgah, halvethane, devlethane olarak üç farklı şekilde zikredildiği görülmektedir. 

Türkiye Selçuklu kaynaklarında eğlence meclislerinin organizesinden sorumlu 

görevliler emîr-i meclisler ve salar-ı bezmlerdir.995 Alâaddin Keykubad tahta çıktıktan 

sonra Konya’ya giderken güzergah boyunca ihtiyacı olacak yiyecekleri ve eğlence 

aletlerini emîr-i meclisi hazırlamıştı.996 Yine bir başka emîr-i meclis olan 

Mübarizeddin Behramşah da İbni Bibi’de eğlence meclisi düzenlemedeki becerisiyle 

övünülmektedir.997  

Eyyûbi melikleri de sık sık eğlence meclisleri düzenlemiştir. Selâhaddin Eyyûbî’nin 

eğlence meclisleri düzenlemekten hoşlandığı bilinen bir husustur.998 Eyyûbîler’deki 

bu meclislerde de sakiler görev alırdı. Eyyûbi Meliki I. Âdil hastalandığı vakit ona 

içeciğini başsakisi getiriyordu.  Bu tarz başsaki gibi rütbe derecesinde bir ifade sakiler 

arasında sultana yakınlık bakımından statü farkı olduğunu düşündürmektedir. Eyyûbi 

Meliki Kâmil’in Edessa bölgesinde yaşanan bir askeri yenilginin ardından bölgedeki 

sanatkarların dahil olduğu bir grubu develerle Mısır’a naklettirdiği bilgisine bakılırsa 

idari alan içerisinde ikamet eden sanatçıların olduğu da anlaşılmaktadır.999 Melik I. 

Âdil’in kızı Dayve ile Melik Zâhir arasında yapılan düğünde farklı müzik aletleri 

çalma yeteneğine sahip 100 şarkıcı ve el becerisi isteyen hünerlere sahip 100 kişinin 

düğünde yer aldığı bilinmektedir.1000 Bu gibi sanatçıların eğlence meclislerinde de yer 

aldığını düşünmek mümkündür. Eyyûbi Şam emîrleri, Selçuklu Sultanı Alâaddin 

Keykubad’ın düğünü için oyuncular, hokkabazlar ve davulcular getirtmişti.1001 Yine 

bu gibi sanatçıların da Eyyûbi eğlence meclislerinde kullanıldığı şüphesizdir. Eyyûbi 

Meliki Efdal’in kurduğu meclislerde aşırı içki içmesi üzerine ise amcası Melik Âdil 

                                                   
994 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 288. 
995 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 262 
996 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 234. 
997 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 291. 
998 Kuşçu, a.g.e., 2013, 279. 
999 Kolukısa, a.g.e., 2022, 232. 
1000 Kolukısa, a.g.e., 2022, 217. 
1001 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 314. 



136 
 

bizzat Dımaşk’a gelip ona nasihatler veriyordu.1002 Hasankeyf Eyyûbi hükümdarı 

Eşref’in eğlence meclislerinde de Muzaffereddîn adlı bir şarkıcının şarkı söylediği 

bilinmektedir.1003 Yine bir başka Hasankeyf Meliki Âdil Şihabeddin Gazi de Sâlihiye 

Köşkü’nde düzenlediği meclislere emîrler, din adamları ve sanatçıları davet etmeyi 

gelenek haline getirmişti.1004 Direkt olarak eğlence meclislerinde bulundukları 

zikredilmese de kadı ve kazasker gibi makam sahiplerinin de Eyyûbi sultanlarının 

saraylarına düzenli olarak geldikleri ve geceleri sarayda dahi kalabildikleri 

görülmektedir.1005 Bu manada kazai selahiyetlere sahip isimlerin de bu sohbet 

meclislerinde bulunması dikkat çekicidir. 

İşret meclisleri hakkında genel bir değerlendirme yapacak olursak Selçuklu 

kaynaklarında bu konuda mevcut bilgilerin fazlalığı dikkat çekmektedir. Özellikle 

eğlence meclislerinin sık zikredilmesi ve bu meclislerin farklı adlar alması bu 

geleneğin köklü olduğuna işaret etmektedir. Bezmlerin hazırlayıcıları olarak emîr-i 

meclis ve salar-ı bezmler gibi amirlerin Selçuklular’da mevcut olmasına karşın 

Eyyûbîler’de bu makamın veya bir muadilinin hiç zikredilmiyor oluşu Türkiye 

Selçukluları’na nispetle Eyyûbi saraylarında bu meclise verilen önemin daha az 

olduğunu düşündürmektedir. Örneğin Selçuklular’da savaş öncesi motivasyon, zafer 

kutlaması, misafirlik, cülus tebriki gibi farklı vesilelerle pek çok işret meclisinin 

düzenlendiği bilinmesine karşın Eyyûbîler’de bu tür amaçlarla düzenlenen işret 

meclislerinin azlığı dikkat çekicidir.  

4.4. Saray Görevlileri 

4.4.1. Hâcib 

Emîr-i Hâcib olarak bilinen görevliler tüm saray teşkilatının başı idi. Bu makam, 

Abbasiler’den sırası ile Samaniler, Gazneliler ve Büyük Selçuklular’a geçmiş olup bu 

devletlerin teşkilatından mülhem sair devlet teşkilatlanmalarında da görülmektedir. 

Abbasiler’den beri hâciblerin ana görevleri genel olarak hükümdarı korumak, saray 

işleri ile ilgilenmek ve merasimleri organize etmek olmuştur.1006  

                                                   
1002 Kolukısa, a.g.e., 2022, 55. 
1003 Baluken, a.g.e., 2016, 340. 
1004 Baluken, a.g.e., 2016, 252. 
1005 Kolukısa, a.g.e., 2022, 426. 
1006 Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 144; Taneri, A. (1996). Hâcib, DİA, 14, 508-510; Erdoğan, C. (2010). 

Selçuklu Devletleri Teşkilatında Gulam Sistemi (Tarihsel Gelişimi, Özellikleri ve Uygulanışı), Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 72. 



137 
 

Türkiye Selçukluları’nda hâcibe melik el-hüccab ve emîr-i hâcib denirdi.1007 

Hâciblerin sayısı birden fazlaydı.1008 Sultan hâcibleri hass hâcib olarak 

nitelendirilirdi.1009 Selçuklu hâciblerinin alametleri çomak idi.1010 Hâcibler esas olarak 

teşrifatçılık işleriyle ilgilenirlerdi. I. Keyhüsrev sürgün hayatında Diyarbakır hakimi 

Sâlih’i ziyaret ettiğinde, kendisine karşılamaya gelen Sâlih’in attan inmemesi için 

önceden hâciblerini yollamış, onun maiyetini karşılamalarını ve atına geri 

bindirmelerini istemişti.1011 I. Keykâvus’a gelen İznik İmparatoru Laskaris’in 

elçilerini huzura getiren hâciblerdi.1012 I. Keykâvus bir divan toplantısı için tahtına 

oturmasının akabinde hâciblere emir vermiş ve hâciblerin nâibleri tarafından 

perdelerin kaldırılmasının ardından emîrler salona girebilmişti.1013  

Hâcibler sultanların yakınlarında bulunduklarından zaman zaman onlarla fikir 

alışverişinde bulunabiliyorlardı.1014 Aynı zamanda elçi olarak da 

görevlendirilebiliyorlardı. Alâaddin Keykubad, Celaleddin Harezmşah’a yolladığı 

heyette hâcib-i hassına da yer vermişti.1015 I. Keyhüsrev’in İznik İmparatorunun elinde 

esir bulunan oğulları Hâcib Zekeriya vasıtasıyla kurtarılmıştı.1016 Hâcib Zekeriya’nın 

İbni Bibi’de yer alan bir kayıtta Keyhüsrev’e hâciblik ile beraber kahyalık da yaptığı 

yazılıdır.1017 I. Gıyaseddîn Keyhüsrev sürgünde iken Malatya hakimi, onun nâibleri ve 

hâcibleri için sarayını açmıştı.1018 Yine Keyhüsrev’i tekrar tahta çıkarmak için 

harekete geçen Danişmendli emîrleri de devrik sultan ile irtibatı onun eski bir hâcibi 

olan Zekeriya vasıtası ile kurmuşlardı.1019  

Türkiye Selçukluları’nda vezirliğe kadar yükselen İhtiyarüddin Hasan da bir dönem 

Sultan II. Kılıçarslan’ın hâcibliğini yapmıştı.1020 Pervâne Muineddin Süleyman, 

                                                   
1007 Aksarayî, a.g.e., 2000, 31, 33; Merçil, a.g.e., 2011, 69.  
1008 Abbasi Halifesi Muktedir (908-932) döneminde 700 hâcib vardı ve hâciblerin vekillerine de hâcib 

denilmekteydi. Bkz. Taneri, a.g.m., 1996, 508. 
1009 Merçil, a.g.e., 2011, 71. 
1010 Köymen, a.g.e., 2020, 292-293. 
1011 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 72-74. 
1012 Merçil, a.g.e., 2011, 70. 
1013 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 206. 
1014 Zira kaynaklarda II. Mesud’un hâcibleri nedeniyle yanlış işler yaptığının zikredilmesi bu hususu 
doğrular niteliktedir. Bkz. Aksarayî, a.g.e., 2000, 160, 232. 
1015 Merçil, a.g.e., 2011, 72. 
1016 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 111-114. 
1017 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 107. 
1018 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 69-70. 
1019 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 107; Kaymaz, a.g.e., 2011, 46. 
1020 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 450.  



138 
 

pervânelik makamına, emîr-i hâciblikten terfi etmişti.1021 II. İzzeddin Keykâvus, 

Memlûk Sultanı Baybars’ın adamları ülkesine geri dönerken temsilcisi olarak onların 

yanına Emîr-i Hâcib Nasırü’d-din Nasrul’llah b. Güçarslan’ı vermişti.1022  

Türkiye Selçuklu hâciblerinin bazılarının asker kökenli oldukları anlaşılmaktadır. Zira 

yukarıda zikrettiğimiz örneklerde görüldüğü üzere askeri hüner gerektiren işler yapmış 

olan olan Hâcib Zekeriya dışında yine hâciblik yapan Pervâne Süleyman’ın da bir 

dönem Erzincan subaşılığı yapmış olması bu hususu doğrulamaktadır.1023  

Selçuklu emîrleri de maiyetlerinde hâcibler bulunduruyordu. Emîr-i Dâd Nusret, 

Şemseddin Hasoğuz’a, Vezir Şemseddin İsfahani’yi ziyarete gitmek için haber 

yollamak istediğinde bir hâcib görevlendirmişti.1024 Pervâne Süleyman’ın hâcibi ise 

Hatiroğlu Ziyaeddin idi.1025 Kayseri subaşısı Kadı Seyfeddin Türkeri, Atabey 

Şemseddin Altunaba’yı onun bir hâcibi olan Fahreddin Belek’i maddi vaatlerle kendi 

safına çekerek öldürtmüştü.1026 Bu bilgiler hâciblerin, emîrlerin en yakınında bulunan 

isimler arasında olduğunu göstermektedir. I. İzzeddin Keykâvus’un bir hâcibi olan 

Yavtaş Arslan’ın ise ‘kesik köprü ve ribatını’ yaptırdığı bilinmektedir ki hâciblerin 

ekonomik güçlerini göstermesi bakımından mühim bir örnektir.1027 Hâcibliğin genel 

olarak Selçuklu devletleri arasında en yüksek statüye Büyük Selçuklular’da ulaştığı, 

diğer Selçuklu devletlerinde aynı öneme sahip olmadığı anlaşılmaktadır.1028 

Hâciblerin Selçuklular öncesi bazı devletlerde askeri komutanlıklar da yaptığı 

bilinmekle beraber hem Büyük Selçuklular hem de Türkiye Selçuklu devrinde bu 

askeri selahiyetlerinin azaldığı görülmektedir.1029 

Türkiye Selçuklu hâciblerinin sultanların en yakınındaki görevlilerden olup itimat 

konusunda sultanların gözde memurları arasında bulunduğu açıktır. Danişmendli 

emîrlerinin Sultan I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’e yapacakları yardımı iletmek için aracı 

olarak bir hâcibi seçmesi onların iktidarın belirlenmesine giden yolda önemli 

                                                   
1021 Aksarayî, a.g.e., 2000, 31; Kaymaz, a.g.e., 2011, 141.  
1022 Merçil, a.g.e., 2011, 71. 
1023 Merçil, a.g.e., 2011, 73. 
1024 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 522. 
1025 Aksarayî, a.g.e., 2000, 75. 
1026 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 564. 
1027 Merçil, a.g.e., 2011, 70.  
1028 Bunun nedeni olarak hâciblik müessesesinin İran menşeli bir makam/vazife olması gösterilmiştir. 

Bkz. Merçil, a.g.e., 2011, 74. 
1029 Samaniler ve Gazneliler’de başhâcibler ordunun başkomutanıydılar. Hâciblerin Selçuklular öncesi 

İslam tarihindeki statüleri için Bkz.  Taneri, a.g.m., 1996, 509. 



139 
 

görevliler olarak görüldüğüne bir işarettir. Yine bir kaynakta Sultan II. Mesud’un 

yanlış hâcibler nedeniyle basiretsizliğe sürüklendiği ve hâciblerinin insan kılığına 

girmiş şeytanlar olduklarının ifade edilmesi bunların, sultanların siyasi kararlarında 

menfi yönde etkide bulunduklarını göstermektedir.1030 Bu manada hâciblerin, 

atabeyler ve vezirlerde olduğu gibi, sultana danışmanlık konusunda azımsanmayacak 

bir rolünün olduğu dikkati çekmektedir.1031  

Eyyûbi sultanları ve hanedan mensuplarının da kuşkusuz hâcibleri vardı. Hâcibler, 

sultanların diğer emîrlerle arasında bir arabulucu görevi görürlerken yüksek devlet 

görevlisi olmayan kişilerle de temaslarını sağlamaktaydı. Ayrıca hâciblerin kendi 

maiyetlerindeki memurlarına da hâcib denilmekteydi. Eyyûbi hâcibinin ayrıca 

memlüklerin eğitimi ve sultanın muhafazasından sorumlu olması da dikkat 

çekmektedir.1032 Zira Türkiye Selçukluları’nda hâciblerin gulamlar üzerinde bir yetkisi 

ve askeri anlamda bir görevinin olup olmadığını bilmiyoruz. Eyyûbi kaynaklarında 

hâciblerin teşrifatçılık/saray amirliği vazifelerine çok sık olmasa da rastlayabiliyoruz. 

Nitekim Şam Meliki Azîz döneminde ödemeleri geciktiği için şikayetçi olan candarlar, 

Melik Azîz’in talimatıyla Hâcib Kutluk tarafından ordugaha götürülmüşlerdir.1033 Bu 

bilgiden yola çıkarak hâcibin, saray işlerinde yüksek bir amir olduğunu söylemek 

mümkündür. Yine Eyyûbîler’in bir başka kolu olan Hasankeyf Eyyûbîlerinde ise 

sarayın giriş çıkışlarını nakibül sitare denen hâcibler yapmaktaydı.1034  

Eyyûbi hâcibleri askeri rolleri ile ön planda idi. Selâhaddin Eyyûbî’nin hâcibi Halil el-

Hakkari 1189 yılında Akka’da şehit olmuştur.1035 Yine Melik Efdal’in ülkesinin fiili 

yönetimini bir dönem veziri ile beraber hâcibi Cemaleddin Mehasin’e teslim ettiğini 

de biliyoruz.1036 Melik Eşref döneminde Eyyûbi ülkesinin kuzeydoğu bölgesindeki 

komutanı Hâcib Ali olarak bilinen bir devlet görevlisiydi.1037 Ahlat Eyyûbi 

Meliklerinden Eşref’in huzuruna gelen bir kadın ona, yaşadığı yerin sultanın bir hâcibi 

                                                   
1030 Aksarayî, a.g.e., 2000, 160, 232; Merçil, a.g.e., 2011, 71. 
1031 Atabeylik makamının bulunmadığı Gazneliler’de hâciblerin sultanların atabeyi olarak rol alabildiği 

görülmektedir. Bkz. Atik, a.g.m., 2018, 130. 
1032 Şeşen, a.g.e., 2018a, 163. 
1033 Ana kaynağın Türkçe çevirisinde bu kişi saray nazırı olarak da geçmektedir. Bkz. Kolukısa, a.g.e., 

2022, 167. 
1034 Baluken, a.g.e., 2016, 252. 
1035 Kuşçu, a.g.e., 2013, 229. 
1036 Kadro, a.g.m, 2020, 185. 
1037 Cahen, C. (2022). Türkiye’nin Doğuşu: Anadolu Selçuklu Devleti: 11. yüzyıldan 14. yüzyıla, çev., 

Nilüfer Epçeli, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 96. 



140 
 

tarafından istila edildiğini söylemiştir.1038 Burada hâcib olarak zikredilen kişinin 

askeri/idari yetkilere sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bir başka Ahlat Meliki Musa ise 

daha önce Musul’da kendi adamı olarak görev yapan Hâcib Hüsameddin Ali b. 

Hammad’ı Ahlat’a nâib olarak tayin etmiştir. Eyyûbîler’in Ahlat tarihindeki siyasi ve 

imari olarak en başarılı dönemin bu hâcibin valilik dönemi olduğu 

zikredilmektedir.1039 Bütün bu bilgilerden anlaşılacağı üzere Eyyûbi hâcibleri 

idarecilik ve komutanlık vasıflarına da sahiptiler. 

Eyyûbi hâcibleri, melikler tarafından diğer devletlerin yöneticileri ve Eyyûbi hanedan 

mensubu meliklerle temaslarda sıklıkla elçi olarak kullanılmışlardır. Eyyûbi Meliki 

Eşref, Selçuklu Sultanı Alâaddin Keykubad’a cephe alan Erzincan hakimi Davudşah’a 

siyaseten yanında olduğunu göstermek için Hâcib Ali’yi yollamıştı.1040 Eyyûbi Meliki 

Efdal da Abbasi halifesine hâcibi el-Kadı el-Bahaüddin’i yollamıştı.1041 Melik Efdal, 

Hâcib Cemaleddin Mehasin’i de elçi olarak Melik Âdil’e yollamıştır.1042 Emîr 

İzzeddin Üsame, Melik Azîz’in hâcibi olduktan sonra Âdil ile Melik Azîz arasında 

iletişimi sağlayan isim olmuştur.1043 Bir başka Eyyûbi hâcibi ise Sarımüddin Kutluk 

idi. Bu şahıs Melik Âdil ile Azîz arasında irtibatı sağlayan görevli olarak 

görülmektedir.1044 Kendisinin adında yer alan Kutluk ismi onun Türk bir görevli 

olduğuna işaret etmektedir. Bu husus, Eyyûbîler’de Türklerin askeri ve idari alanlar 

dışında sarayda da yüksek makamlara gelebildiğini düşündürmektedir. Eyyûbi 

hâcibleri ayrıyeten barış görüşmelerinde gönderilen heyetler arasında yer almıştır. 

Selâhaddin Eyyûbî, İngiltere Kralına barış görüşmesi için yolladığı heyetinde Hâcib 

Ebu Bekr el-Adili’ye de yer vermişti. 1228’de Melik Kâmil de Selâhaddin Erbili’yi II. 

Friedrich ile müzakerelerde elçi olarak görevlendirmişti. Selâhaddin Erbili, 

Muzaffereddin Gökbürü’nün hâcibliğini yapmış olup Melik Âdil devrinde Eyyûbi 

hizmetine girmişti.1045  

                                                   
1038 Demir, A. a.g.e., 2011, 188. 
1039 Demir, A. a.g.e., 2011, 83, 111. 
1040 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 362. 
1041 Çakıroğlu, H. (2008). Müferricü'l-kurub fî Ahbâri beni Eyyûb Asru evlâdı Selahaddîn ve ehîhi El-

Melikü'l-Âdil / Müferricü'l-Kurub'a göre Selahaddîn'in çocukları ve kardeşi El-Melikü'l-Âdil Dönemi, 

Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 38. 
1042 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 67. 
1043 Kolukısa, a.g.e., 2022, 164. 
1044 Kolukısa, a.g.e., 2022, 173. 
1045 Kuşçu, a.g.e., 2013, 230, 229, not.164. 



141 
 

Hâcibler mukayese edildiğinde bu makamda bulunan görevlilerin her iki devlette de 

teşrifatçılık ve elçilik yaptıkları ortak bir husus olarak görülmektedir. Bununla birlikte 

Eyyûbi hâciblerinin elçilik için sık tercih edilen görevliler olduğu anlaşılmaktadır. Zira 

Eyyûbi hükümdarları, diğer hanedan mensubu meliklere ve Abbasi halifelerine 

sıklıkla hâciblerini yollamışlardır. Buna karşılık Selçuklu tarihinde sadece Alâaddin 

Keykubad ve II. Keykâvus döneminde olmak üzere toplamda iki kez hâciblerin elçi 

olarak yollandığını görmekteyiz. Halbuki Eyyûbîler’de hâcibler adeta bir vezir ya da 

nâib gibi hanedan içi ilişkilerde mekik dokumuşlardır. Ayrıyeten askeri ve idari 

anlamda Eyyûbi hâcibleri arasında ordu komutanlığı ve nâiblik makamına gelenlerin 

olduğu da dikkati çekmektedir. Ancak Selçuklu hâciblerinin bu nevi askeri ve idari 

makamlara yükselmeleri çok daha az olup bunun bir tesadüf olmadığı kanısındayız. 

Zaten araştırmacılar tarafından Selçuklular’ın Türkiye kolundaki hâciblerinde askeri 

selahiyetlerin azalmış olduğunun dile getirildiğini de belirtmiştik. Bununla birlikte 

Selçuklu hâciblerinin idarede doğrudan Eyyûbi hâcibleri kadar etkin olmasalar da 

sultanların fikir dünyasına etki edebildikleri de unutulmamalıdır. 

4.4.2. Emîr-i Candar 

Candarlar; Samaniler, Gazneliler, Harezmşahlar, Selçuklular, Eyyûbîler ve Memlûkler 

gibi Ortaçağ İslam Devletlerinde hükümdarların korunması ile görevli saray 

muhafızlarıdır. Candarların amiri Emîr-i Candar idi. Gulamlar arasında seçilen 

candarlar, Türkiye Selçukluları’nda sultanların katıldığı divan toplantıları, cülus 

törenleri ve elçi kabullerinde sultanın güvenliğini sağlamakla yükümlüydüler. Bu 

nedenle onlar daima sultanlarla beraberdiler.1046  

Candarlar muhafızlık görevleri esnasında bellerinde altın kılıçlar taşımaktaydılar.1047 

Yine silahdarlarla birlikte sultana seyran gezintilerinde refakat etmekteydiler.1048 I. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev’in Bizans ile 1211’de gerçekleştirdiği savaşta, candarlar ve 

silahdarların ganimet uğruna görev yerlerini terk etmeleri yüzünden sultanın şehit 

olması, bu görevlilerin işlerini gerektiği gibi yapmasının ne derece önemli olduğunu 

göstermektedir.1049  

                                                   
1046 Taneri, A. (1993). “Candar”, DİA, 7, 145; Merçil, a.g.e., 2011, 99-105.  
1047 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 239-240. 
1048 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 636. 
1049 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 138-139; Merçil, a.g.e., 2011, 125. 



142 
 

Candarların, muhafızlık dışında gerektiği zaman tutuklama yaptıkları ve infaz işlerini 

de yerine getirdikleri anlaşılmaktadır.1050 Emîr Sâdeddin Köpek, Atabey Şemseddin 

Altunaba için divanda ölüm kararı aldıktan sonra onu bir candara infaz ettirmişti.1051 

Sultan IV. Kılıçarslan, Karamanoğlu Bunsuz’u emîr-i candarına tutuklatmıştı.1052 II. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev’in emîr-i candar ile görüşerek yaptığı plan sonucu Sâdeddin 

Köpek’i ortadan kaldırdığı bilinmektedir.1053 Sâdeddin Köpek’in ortadan 

kaldırılmasının silah zoruyla olduğu düşünüldüğünde emîr-i candarlık görevinde 

bulunan bir kimsenin sadece bir koruma memuru olmadığı, dolayısıyla askeri anlamda 

belirli vasıflara sahip bulunduğu anlaşılmaktadır. Zira emîr-i candarların seferlerde 

farklı birliklere komuta ettikleri bilgisi de bu hususu doğrular niteliktedir. II. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev’in Babaî isyanının bastırılması için gönderdiği öncü 

kuvvetlerin komutanlarından biri de Emîr-i Candar Necmeddin Behramşah idi.1054 

Emîr-i Candar Nureddin Yakub da II. Keykâvus’un saflarında öncü birlik komutanı 

olarak Sultan IV. Kılıçarslan’a karşı savaşmıştı.1055 Candarlar taşrada farklı idari 

makamlara atanabiliyorlardı. Emîr-i candarlık yapmış olan Hüsameddin Karaca, Sivas 

subaşısı olarak atanmıştı.1056 Alaaddin Siyavuş’un saltanat iddiasında bulunduğu 

sıralarda ismi belirsiz olan bir emîr-i candara da Ilgın subaşılığı verilmiştir.1057 

Eyyûbi candarları da Selçuklu mevkidaşlarına benzer şekilde hem sultanı koruyorlar 

hem de onlarla savaşlara katılıyorlardı.1058 1174 tarihinde İsmaililer’in Selâhaddin 

Eyyûbî’ye düzenledikleri saldırıyı bizzat emîr-i candar engellemişti.1059 Eyyûbi 

candarları bir düğün için bir başka ülkeye gelin almaya giden heyette de yer 

alabiliyordu. Hama Meliki Mansur, Melik Azîz’in kızı olan Ayşe Hatun’u Halep’ten 

düğünü için getirmesini istediği heyette Emîr-i Candar Mücahiddin’e de yer 

                                                   
1050 İpşirli, M. (1993). “Cellat”, DİA, 7, 270; Merçil, a.g.e., 2011, 104. 
1051 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 454. 
1052 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 630. 
1053 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 462-463. 
1054 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 481. 
1055 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 382, 552-553. 
1056 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 462. Büyük Selçuklular’da candarlıktan atabeyliğe kadar yükselen isimler 
vardı. Ayrıca sarayın hâcibler, nöbetçileri ve kapıcıları emîr-i candara bağlıydı. Bkz. Erdoğan, a.g.e., 

2010, 73. 
1057 Merçil, a.g.e., 2011, 105. 
1058 Memlûkler’de de candarlar savaş esnasında sultanın çadırı etrafını koruma, bizzat sultan ile savaşa 

katılma gibi sorumluluklara sahipti. Bkz. Özcan, A. (2006). Memlûk Devletinde Merkez Teşkilatı, 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 144. 
1059 Kuşçu, a.g.e., 2013, 241. 



143 
 

vermişti.1060 Mücahiddin muhtemelen giden heyetin korumalığını yapıyordu. 

Candarların adları Haçlılar’la yapılan bazı savaşlarda sık geçmektedir.1061 Örneğin 

Tuğrul Candar, Kudüs ve Antakya’daki Haçlılar’a karşı başarılı mücadelelerde 

bulunmuştu.1062 Emîr-i Candar Alemüddin Şemayil’in adı ise Melik Kâmil döneminde 

Dimyat Muharebelerinde zikredilmektedir.1063  

Candarlar, kişisel muhafızlık yapmaları nedeniyle güvenilir emîrlerden seçilirdi. 

Mısır’da hüküm süren Melik es-Sâlih Necmeddin’i, Dımaşk Hakimi amcası Melik es-

Sâlih İmadüddin ile olan siyasi geriliminde pek çok kişi terkederken emîr-i candarı 

Zeyneddin onun yanında kalmıştı.1064 Eyyûbi Sultanı Kâmil, Dımaşk Eyyûbi 

hükümdarlarından Melik Muazzam ile yaşadığı siyasi gerginlik sırasında Muazzam ile 

mektuplaştığı gerekçesiyle emîr-i candarını tutuklatmıştı.1065 Yine Muazzam, babası I. 

Âdil döneminden kalan devlet kadrolarını tasfiye ettikten sonra emîr-i candarlığa 

Habeşli bir köle olan Sebih’i getirmiş ve ona altın bir asa yapılmasını istemişti.1066 

Melik Turanşah, Hasankeyf’ten sonra Mısır’a gittiğinde uzun süredir yanında bulunan 

Subeyh el-Muazzamî et-Tavâcî adlı adamını emîr-i candarlık makamına getirmişti.1067 

Eyyûbîler’de Melik Azîz döneminde Nil nehri üzerinde imaretler yapan emîrlerin 

inşaatlarının yıkılması işinin candarlar tarafından gerçekleştirildiği görülmektedir.1068 

Bu anekdot, candarların cebri faaliyet gerektiren savaşta komutanlık, muhafızlık ve 

infaz memurluğu dışında başka sahalarda da kullanıldıklarını göstermesi bakımından 

mühimdir. 

Türkiye Selçuklu candarlarının sarayda muhafızlık, orduda komutanlık ve taşrada 

idareci oldukları bilgisi onların geniş bir yükselme alanına sahip olduğuna işarettir. 

Eyyûbi candarları da benzer şekilde yakın korumalık yapıp savaşlara 

katılabilmekteydi. Eyyûbi candarlarının savaşlarda daha sık zikredilmeleri bilhassa 

Selâhaddin Eyyûbî devrinde Haçlılar’la yapılan uzun süreli savaşlardan kaynaklandığı 

anlaşılmaktadır.  

                                                   
1060 Kolukısa, a.g.e., 2022, 377. 
1061 Kolukısa, a.g.e., 2022, 400. 
1062 Şeşen, a.g.e., 1983, 143-144; Taneri, a.g.m., 1993a, 145.  
1063 Kuşçu, a.g.e., 2013, 242. 
1064 Kolukısa, a.g.e., 2022, 334. 
1065 Kolukısa, a.g.e., 2022, 276. 
1066 Kolukısa, a.g.e., 2022, 411. 
1067 Baluken, a.g.e., 2016, 254. 
1068 Kolukısa, a.g.e., 2022, 179-180. 



144 
 

4.4.3. Emîr-i Hares 

Emeviler, Abbasiler, Samaniler, Gazneliler ve Büyük Selçuklular’da rastlanılan Emîr-

i Hares sultanları korumakla görevliydi. Emîr-i hares, Büyük Selçuklular’da infaz 

görevlisi olup protokolda yeri hâcibten sonra idi. Bu emîrlerin maiyetlerinde sopa 

atmakla görevli 50 çubdar vardı. Emîr-i haresin ayrıca kös, alem ve nevbeti 

bulunmaktaydı.1069 Emîr-i haresin, Türkiye Selçuklu ve Eyyûbîlerin teşkilat ve 

müesseselerde etkilendikleri devletlerde varlığına rastlanmasına rağmen, bu iki 

devlette bulunduğuna dair kaynaklarda bilgiye rastlanmamış olması enteresandır.1070 

Bununla birlikte emîr-i hareslerin cezalandırma/infaz işlemini Selçuklu ve 

Eyyûbîler’de candarların yerine getirdiği açıktır. Yine emîr-i hareslerin maiyet 

memurları olan çubdarların sopa ile dayak atarak cezalandırma görevini de 

Selçuklular’da farklı vesilelerle çevgandarların, çavuşların ve emîr-i dâdların yerine 

getirebildiğini görmekteyiz.1071  

4.4.4. Vekil-i-Der 

Samaniler, Gazneliler, Büyük Selçuklular ve Irak Selçukluları devletlerinde 

sultanların vezirleri ile haberleşmesini sağlayan görevli vekil-i der idi. Vekil-i derliğin 

Büyük Selçuklular’da hâciblikten statü olarak yukarıda olduğu görülmektedir.1072 

Türkiye Selçukluları’na bakıldığında ise kaynaklarda vekil-i der tabirine sadece bir 

kere rastlanmış olup bu tabir İbni Bibi’de yer alan bir şiirde geçmektedir.1073 

Dolayısıyla vekil-i derlik müessesesinin Türkiye Selçukluları’nda var olduğu meselesi 

tartışmalıdır. Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de, diğer Türk-İslam Devletlerinde 

vekil-i derliğin sahip olduğu net vazifeye sahip olmasalar da en azından zaman zaman 

sultan ve vezir arasındaki aracılık vazifesini hâcibler ve çavuşların yerine getirdiğini 

görmekteyiz. Zira hâciblerin daima sultanın çevresinde olmaları bir anlamda bunu 

söylemeye imkan vermektedir.1074 Yine çavuşların da sultanların haber/ferman iletme 

görevini yaptıkları hesaba katıldığında vezirler ile sultanlar arasında daimi bir vazifeli 

                                                   
1069 Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 147; Erdoğan, a.g.e., 2010, 72. 
1070 Eyyûbîler’in ardılı olan Memlûkler’de çomakdarların varlığına rastlanmış olsa da emîr-i hareslik 

makamı görülmemektedir. Bkz. Kucur, S.S. (1993), “Çomakdar”, DİA, 8, 369. 
1071 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 292-293; Merçil, a.g.e., 2011, 178, 245. 
1072 Merçil, a.g.e., 2011, 79. 
1073 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 220.  
1074 Hâciblerin bu nevi bir işi Gazneliler’de yaptığı görülmektedir. Gazneli Sultanı Mesud, vezir olarak 

Hace Ahmed-i Haseni’yi tayin ettikten sonra hâcibi Bilgitegin’e bu kararını ona tebliğ etmesi ve onu 

camehaneye götürüp hil’at giydirmesini istemişti. Bkz. Palabıyık, M.H. (1996). Gazneli Devleti Saray 

Teşkilatı, Erzurum Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 163. 



145 
 

olmasalar da bazen aradaki irtibatı sağlama rolünü üstlendiklerini söylemek 

mümkündür.1075  

4.4.5. Emîr-i Alem 

Emîr-i alem denilen görevli, devletin resmi sembolleri olan bayrak ile beraber sancak 

ve alemleri taşımak ve bunları muhafaza ve temin ile sorumluydu. Emîr-i alemlik 

Büyük Selçuklular’da da mevcuttu. Yerel hükümdarlar Selçuklular’a saygılarını 

göstermek için alem taşımazlardı. Selçuklu devletlerinde bu görevli “emîr-i alem, mir-

i alem, sâhibu’l alem ve emîr-i alemdar” gibi unvanlarıyla anılagelmiştir.1076  

Sultan I. Kılıçarslan Musul Savaşı’nda Büyük Selçuklu ordusundaki emîr-i alemi feci 

bir şekilde yaralamıştı.1077 Irak Selçukluları’nda I. Tuğrul emîr-i alemine 4000 kişilik 

bir savaş birliğinin komutasını vermişti.1078 Türkiye Selçuklu Sultanı Alâaddin 

Keykubad tahta geçmesinin akabinde Konya’ya girerken saltanat alayının çevresinde 

alemdarlar da bulunuyordu.1079 Sultan II. Gıyaseddîn Keyhüsrev döneminde Emîr-i 

Alem Togan, Sâdeddin Köpek’in öldürülmesinde rol almıştı.1080 Kösedağ Savaşı’nda 

Emîr-i Alem Şalvaoğlu yenilgiyi anladığında sancağını atarak kaçmıştı.1081  

Emîr-i alemler arasında Türkçe unvanlar alanların bulunduğu bilinmektedir. Bilge, 

uğurlu, uluğ gibi unvanlar bunlar arasındadır.1082 Türkiye Selçukluları’nda IV. 

Kılıçarslan döneminde Emîr-i Alem Şah Melik, Simre subaşılığına tayin edilmiştir.1083 

Bu husus saray görevlilerinin taşrada görev aldıklarını da göstermektedir. 

Eyyûbîler’de bayrak, liva ve alem kelimeleri aynı manaya gelmekteydi. Eyyûbi emîr-

i alemleri de Selçuklular’daki mevkidaşları ile aynı görevleri ifa etmekteydiler. 

Selâhaddin Eyyûbî’nin babasının Zengîler devrinde emîr-i alemlik yaptığı 

bilinmektedir.1084 Selçuklu ve Eyyûbi emîr-i alemlerinin aynı vazifeyi yaptıkları 

                                                   
1075 Büyük Selçuklular’da hâciblerin, efendileri olan sultan ve emîrlerle diğer devlet adamları arasında 

iletişimi sağlama görevi olduğu araştırmacılar tarafından zaten zikredilen bir husus olmuştur. Bkz. 

Özdemir, A. (2019). Selçuklu Saraylarında Haciblik, Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 15, 89. 
1076 Özaydın, A. (2020), “Mîr-i Alem”, DİA, 30, 123. 
1077 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 8, 524. 
1078 Özaydın, a.g.m., 2020, 124. 
1079 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 239. 
1080 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 463-464. 
1081 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 499-500. 
1082 Merçil, a.g.e., 2011, 93. 
1083 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 593. 
1084 Kuşçu, a.g.e., 2013, 242, not. 234. 



146 
 

dikkati çekmekle birlikte, ayırt edici husus olarak Selçuklular’da bu mansıb 

sahiplerinin Türkçe unvanlar taşıdığı görülmektedir. 

4.4.6. Üstâdüddâr 

Bu makam İslam tarihinde Abbasiler’den itibaren görülmektedir. Üstâdüddârlar saray 

mutfağı ve diğer bölümlerin ihtiyaçlarını gidermekler görevliydi. Türkiye 

Selçukluları’nda üstâdüddârlara vekil-i has da denilmekteydi.1085 

Sultan I. İzzeddin Keykâvus’un Mengücekli hükümdarının kızı ile evlenmesi 

vesilesiyle Erzurum’a götüreceği hediyeleri elçilere teslim eden üstâdüddârı idi.1086 Bu 

heyetteki eşyaların saray bölümlerinden çıkarıldığı ve üstâdüddârın bahsettiğimiz 

Ortaçağ İslam Devletlerindeki vazifeleri düşünüldüğünde Türkiye Selçukluları’nda da 

benzer görevleri ifa edip saray işlerinin en yüksek amiri olduğu anlaşılmaktadır. 

Üstâdüddârlar aynı zamanda Selçuklu ülkesindeki vakıfların kontrolü de 

üstlenebiliyorlardı. Zira üstâdüddârlık yapmış iki devlet adamının evkaf nezaretinin de 

başında olduğu görülmektedir.1087 Selçuklu üstâdüddârları ayrıca törenlerde de rol 

oynayabiliyorlardı. II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in cülus töreninde Üstâdüddâr 

Cemaleddin Ferruh Lala, sultanın elini tutanlardan biriydi.1088 II. Keyhüsrev’in, oğlu 

Melik Keykâvus’a atabey olarak Üstâdüddâr Armağanşah’ı ataması1089 da 

üstâdüddârların yüksek makamlara gelebildiklerine işarettir. 1243 Kösedağ Savaşı 

sonrası başkent Konya’yı Moğollar’ın işgalinden kurtaran dönemin üstâdüddârı idi. 

Bu makamda bulunan İlalmış oğlu Nizameddin Ali, halktan mal toplayarak Moğol 

komutanı Baycu Noyan’ı memnun etmişti.1090 Bu noktada, sultanın yokluğunda 

başkentte mukim olan halkın adeta temsilcisi olarak üstâdüddârın öne çıkması onun 

saygın bir konumda olduğunu göstermektedir. 

Eyyûbi üstâdüddârı bir saray ağası olarak görev yapmaktaydı.1091 Üstâdüddâr, 

sultanların saray ve köşklerindeki mutfak, şaraphane, adamları ve gulamlarından en 

                                                   
1085 Ayaz, a.g.m., 2012, 394.  
1086 Merçil, a.g.e., 2011, 80. 
1087 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 80. Emineddin İsfahani ve Cemaleddin Ferruh hem üstâdüddâr hem de 

evkaf nazırıydı. Bkz. Aksarayî, a.g.e., 2000, 66-67; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 448; Turan, O. a.g.e., 2014, 
44; Merçil, a.g.e., 2011, 82.  
1088 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 448. 
1089 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 455-456. 
1090 Merçil, a.g.e., 2011, 81. 
1091 Şeşen, a.g.e., 2018a, 163; Barış, A. (2022). Haleb Emiri El-Melikü’z Zahir Gazi ve Dönemi, Manisa 

Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 213. Zengîler sarayında da 

üstâdüddârın saray amiri olarak görev yaptığı anlaşılmaktadır. Bkz. Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 121. 



147 
 

üst yöneticisi konumundaydı. Kaynaklarda bu hususları doğrulayan bazı örnekler 

vardır. Bunlardan ilki Eyyûbi Meliki Kâmil’e gelip üstâdüddârı şikayet eden bir 

rikabdarla ilgilidir. Bu şikayet sonrası sultan, rikabdarı haklı bulmuş ve üstâdüddârını 

cezalandırmıştır.1092 Memlûkler’de rikabdarların, emîr-i ahura bağlı olduğu 

görüldüğünden, Eyyûbîler’de de aynı şekilde rikabdar-emîr-i ahur arasında bir alt üst 

ilişkisi olduğu düşünülebilir. Bu noktada yukarıdaki örnekte bir Eyyûbi rikabdarının 

sultana bizzat emîr-i ahuru değil de üstâdüddârı şikayete ediyor olması üstâdüddârın 

bütün saray görevlilerinin amiri olduğuna işaret etmektedir. Benzer bir şikayet 

meselesi Melik Azîz döneminde de görülmüştür. Şam Meliki Azîz’e maaşları 

ödenmediği için veryansın eden candarlar, bekledikleri karşılığı alamadıkları gibi 

sultanın emriyle Üstâdüddâr Kutluk tarafından karargahlarına götürülmüşlerdi.1093 

Burada da candarlar üzerinde üstâdüddârların idari nüfuzunun bulunduğu 

görülmektedir.1094 

Eyyûbîler’de bir sultanın birden fazla üstâdüddârı olabiliyordu.1095 Ayrıca 

üstâdüddârlar bazı görevlerini başka emîrlere tevdi de edebiliyorlardı.1096 Eyyûbi 

üstâdüddârlığının saygın bir makam olup güvenilir kişilere tevdi edildiği 

anlaşılmaktadır. Eyyûbi Meliki Azîz, Melik Âdil’in yanından ayrılıp kendi safına 

geçen Emîr Fahreddin Çerkes’i sarayının üstâdüddârlığı ile ödüllendirmişti.1097 

1240’ta Hama hakimi Melik Muzaffer Takıyyüddîn hastalandıktan sonra bütün işlerini 

Üstâdüddâr Emîr Seyfüddin Tuğrul’a devretmişti.1098 Şam Meliki Muazzam, şahsi 

hizmetçisi olan hadım Masrûr’u sarayına nazır yapmıştı.1099  

Eyyûbîler’de birden fazla melike üstâdüddârlık yapan bir isme de rastlanmıştır. 

Hüsamüddin Ebu Ali b. Muhammed b. Ebi Ali el-Hezbani, Melik Sâlih Eyyûb ve 

Hama hâkimi Muzaffer Takiyüddin Mahmud’un üstâdüddârlıklarını yapmıştı. 

Hüsamüddin Ali, Sâlih Necmeddin tarafından Dımaşk nâibi dahi yapılmıştı. 

                                                   
1092 Kuşçu, a.g.e., 2013, 359. 
1093 Kolukısa, a.g.e., 2022, 167. 
1094 Bazı araştırmalarda Anadolu Selçukluları, Eyyûbiler ve Memlûkler’de üstâdüddârın saray gulamları 
ve memurları üzerinde nüfuzu olup onların amiri olduğu belirtilmektedir. Bkz. Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 

80, 388; Kuşçu, a.g.e., 2013, 225. 
1095 Şeşen, a.g.e., 2018a, 163. 
1096 Şeşen, a.g.e., 2018a, 163. 
1097 Kolukısa, a.g.e., 2022, 147. 
1098 Kuşçu, a.g.e., 2013, 227. 
1099 Kolukısa, a.g.e., 2022, 411. 



148 
 

Safiyüddin b. el-Kabız ise Selâhaddin Eyyûbî’nin Dımaşk’ta üstâdüddârlığıyla beraber 

aynı anda hazinedar ve mali divan başkanlığını da yapıyordu.1100  

Eyyûbi üstâdüddârları elçi olarak da görevlendirilebiliyorlardı. Üstâdüddâr Emîr 

Aldakuz, Melik Âdil adına menşur almak için Abbasi Halifesi en-Nâsır’a elçi olarak 

gönderilmişti.1101 Melik Kâmil, Melik Eşref ile devlet işlerini görüşmek için 

üstâdüddârı Emîr Fahreddin Osman’ı onun sarayına göndererek aracı kılmıştı.1102 

Hasankeyf Eyyûbîlerinde de mektup götürmekle görevlendirilen üstâdüddârlar 

vardır.1103  

Eyyûbi üstâdüddârının ayrıyeten çaşnigirlik görevini de üstlendiği bilinmektedir. 

Ancak devletin sonlarına doğru ayrı bir çaşnigirlik makamı da oluşturulmuştur. 

Eyyûbîler’de Türk üstâdüddâra da rastlanır. Melik I. Âdil’in, İldeniz el-Adili olarak 

bilinen kuvvetle muhtemel Türk olan bir üstâdüddârı da vardı.1104 

Türkiye Selçuklu ve Eyyûbi üstâdüddârlarının mukayesesi yapıldığında iki görevlinin 

farklı selahiyetlere sahip olduğu görülmektedir. Tek ortak nokta üstâdüddârın, amiri 

olduğu sarayın tüm ihtiyaçlarından sorumlu olması ve statü olarak saray görevlilerinin 

en üstünde yer almasıdır. Bunun dışında Selçuklu üstâdüddârlarının evkaf nazırlığı 

yürütmesi ve zaman zaman cülus törenlerinde rol alması Eyyûbi üstâdüddârlarında 

görülmeyen yetkilerdir. Bununla birlikte Eyyûbîler’de görülen aynı anda birden fazla 

üstâdüddâr bulunması, üstâdüddârların farklı yetkileri farklı görevlilere 

devredebilmesi, elçi olarak görevlendirilmeleri ve çaşnigirlik görevini uzun süre 

yürütmüş olmaları Selçuklu mevkidaşında yer almayan görev ve selahiyetlerdendir. 

4.4.7. Emîr-i-Şikâr 

Emîr-i şikarlar, avcılık işleriyle ilgilenen emîrler idi. Av işlerinde kullanılan 

hayvanların bakım ve beslenmesi ile ilgili her şey emîr-i şikarın başında bulunduğu 

memurlar grubunun sorumluluğundaydı. Türkiye Selçukluları’nda kuşçular için 

bazdar, avcılar için sayyad ifadesini kullanılmıştır. Bütün kuşçular, emîr-i şikarın 

                                                   
1100 Kuşçu, a.g.e., 2013, 226-227. 
1101 Kolukısa, a.g.e., 2022, 280. 
1102 Kolukısa, a.g.e., 2022, 293. 
1103 Baluken, a.g.e., 2016, 257. 
1104 Kuşçu, a.g.e., 2013, 226. 



149 
 

amirliğindeydi.1105 Av işlerinde şahin, zağar, köpek, sunkur, zağros kuşu gibi 

hayvanlar kullanılırdı. Emîr-i şikarlar maaşlarını istîfâ divanından alırlardı.1106 

Sultanlar haricinde büyük emîrlerin ve komutanların da emîr-i şikarları olduğu tahmin 

edilmektedir.1107 Zira avcılık işinin askeri anlamda bir talim işi olması emîr olarak 

görev yapan devlet adamlarının da av işleriyle ilgileniyor olmasını gerektirmektedir. 

Emîr-i şikarların sultana yakın olan diğer başka pek çok saray görevlisi gibi zaman 

zaman sultanlar ile fikir alışverişlerinde bulundukları de görülmektedir. Sultan I. 

Alâaddin Keykubad’ın yaptırmak istediği saray hakkındaki planları emîr-i şikarı 

Sâdeddin Köpek ile istişare etmesi bu duruma bir örnektir.1108 Emîr-i şikarların uluğ, 

emîr, el sayd hasbeg ve sipehsalar-i kebir gibi Türkçe unvanlar alması dikkati 

çekmektedir.1109 Bu makamın Selçuklu tarihinde sürekli olarak belirli bir ailenin 

üyelerine verildiği kanaati de mevcuttur.1110  

Eyyûbîler’de de emîr-i şikarlık mevcuttu.1111 Eyyûbi sultanlarının avcılıktan 

hoşlandığı bilinen bir durumdur. İlk Eyyûbi Sultanı Selâhaddin Eyyûbî’nin avlanma 

ile ilgilendiği kaynaklarda zikredilen bir husustur.1112 Hasankeyf Eyyûbi 

hükümdarlarından Melik Âdil Süleyman’ın bir av sırasında yaralanarak felç geçirdiği 

bilinmektedir. Bir başka Hasankeyf hükümdarı Melik Eşref Ahmed de avlanmadan 

hoşlanmaktaydı.1113  

4.4.8. Câmedar 

Sultanlara kıyafetlerini giydiren ve bunları muhafaza etmekle sorumlu saray görevlisi 

câmedar idi. Kıyafetler için ayrıca câmehâne denen bölüm vardı.  Diğer Türk-İslam 

Devletlerinde de câmedarlık aynı adla anılmaktadır. Kaynaklara bakılırsa câmedar 

olarak bulunan görevli çok sık olarak camehaneye girip çıkmaktaydı. Zira sultanın her 

gün farklı kıyafetler giymesi dışında yine sultanın başkalarına bağışladığı hil’at gibi 

                                                   
1105 Turan, O. a.g.e., 2014, 27;  Hacıgökmen, M.A. (2018). “Selçuklularda Av Merasimleri ve Emir-i 

Şikarlar”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 43, 335. 
1106 Merçil, a.g.e., 2011, 129; Turan, O. a.g.e., 2014, 26-27. 
1107 Merçil, a.g.e., 2011, 127-129; Hacıgökmen, a.g.m., 2018, 331. 
1108 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 359. Nitekim Beyşehir Gölü kıyısındaki Kubâdâbâd Sarayı’nın mimarının 

Sâdeddin Köpek olduğu bilinmektedir. Bkz. Uğurlu, a.g.m., 2002, 299. 
1109 Turan, O. a.g.e., 2014, 26. 
1110 Merçil, a.g.e., 2011, 128. 
1111 Şeşen, 2018b, a.g.e., 260 
1112 Kuşçu, a.g.e., 2013, 279. 
1113 Baluken, a.g.e., 2016, 341. 



150 
 

eşyaların da buradan çıkarıldığı, sultana gelen bazı hediye eşyaların da buraya 

götürüldüğü bilinmektedir.1114 

Selçuklu kaynaklarında câmedarlar sıkça zikredilmişlerdir. Misal olarak tahta çıkmak 

için Konya’ya gelen I. Alâaddin Keykubad’ı karşılama töreninde 60 câmedarın 

bulunduğunu biliyoruz. Sultan IV. Kılıçarslan’ın bir toplantı esnasında yeleğini 

çıkartıp câmedarına teslim etmesinden ise câmedarların her an huzurda bekledikleri 

anlaşılmaktadır. Seyran gezintilerinde de câmedarların bulunduğu görülmektedir. Bu 

refakat esnasında sultanın elbiselerini bohçalar içinde taşıyan câmedarlar olurdu.1115  

Câmedarlık makamından atabeylik gibi yüksek bir makama yükselenler de 

bulunuyordu. II. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in câmedarı Emîr Esededdin Ruzbe, II. 

İzzeddin Keykâvus’un atabeyi olmuştu.1116 Câmedarlık Eyyûbîler’de de mevcuttu. 

Memlûk Sultanı Baybars, Eyyûbî hükümdarı Melik Sâlih’in câmedarlığını 

yapmıştı.1117 Türkiye Selçukluları’nda bir câmedarın atabey, Eyyûbîler’de de askeri 

bir komutan olarak gözükmesi câmedarların askeri eğitim almış kimseler olduğuna 

göstermektedir. 

4.4.9. Taştdâr 

Ortaçağ İslam Devletlerinde sultanlara su, leğen, ibrik taşımak ve tutmakla sorumlu 

görevlilere taştdar denirdi. Bu görevliler gulam kölenli ve güvenilir kişiler arasından 

seçilirlerdi. Öyle ki Türkiye Selçukluları’nda gulamhanelerde eğitim alan gulamların 

bu eğitimleri boyunca mutlaka taşthanede de hizmet vermek zorunda oldukları tahmin 

edilmektedir.1118  

Taştdarlık makamı Eyyûbîler’de de mevcuttu. Hatta bir taştdar Akka Savaşlarında yer 

almış ve şehit düşmüştü.1119 Hasankeyf Eyyûbîlerinde taşthane önünde bir havuzun 

yer alması, taşthanenin sarayın bir bölümü değil de müstakil bir bina olduğu fikrini 

uyandırmaktadır. Yine Hasankeyf’te hükümdarların misafirlere hazırlattığı sofraların 

kurulmasına taşthane mensuplarının da yardım ettiği bilgisi1120 mevcuttur ki bu durum 

                                                   
1114 Taneri, A. (1993a). “Câmedar”, DİA, 7, 45. 
1115 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 239, 597; Merçil, a.g.e., 2011, 97, 239.  
1116 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 518. 
1117 Şeşen, a.g.e., 2018a, 163. 
1118 Göksu, a.g.e., 2018, 289. 
1119 Kuşçu, a.g.e., 2013, 238-239. Taştdarlık Zengîler’de ve Memlûkler’de de vardı. Memlûkler’de 

taşthane hizmetlileri leğen işleri ve elbise işleri ile ilgilenler olarak ikiye ayrılırdı. Bkz. Uzunçarşılı, 

a.g.e., 1988, 344. 
1120 Baluken, a.g.e., 2016, 259. 



151 
 

taşthane mensuplarının sultanlara yalnızca kap kacak getirmekle vazifeli olmadığı, 

mutfak işleriyle ilgili hizmetleri de yapabildikleri göstermektedir. 

Yine Memlûkler’de taşthane, mihtar ve hademelerine bir saygı ifadesi olarak baba 

denildiği bilinmektedir. Baba tabiri daha sonra Memlûkler’de gulamlara da 

verilmiştir.1121 Türkiye Selçukluları’nda da bazılarına göre taşthane ve gulam 

eğitiminde yer alan emîrlere baba denilmiştir ve bu ad resmi bir mansıbı ifade 

etmektedir. Bazı araştırmacılara göre ise babalık unvanı resmi bir ifade olmayıp gulam 

eğitimi veren ile verilen kişiler arasındaki ilişki sonucu ortaya çıkmış gayriresmi bir 

addır.1122 Eyyûbîler’de baba tabiri ile anılan bir gulam ya da emîre rastlanmamıştır.  

4.4.10. Hânsâlâr 

Bu görevli mutfağın malzeme işleri ile sorumluydu. Saray eşrafının mutfak ihtiyaçları, 

eğlence meclisleri ve han-ı yağma gibi etkinliklerin malzemelerini karşılamak bu 

görevlinin uhdesindeydi. Hânsâlârın işini yapıp yapmadığı müşrif tarafından 

denetlenmekteydi. Müşrif, hânsâlâr görevini aksattığında bizzat müdahil olur ve işin 

doğru bir şekilde yerine getirilmesini sağlardı.1123 Türkiye Selçukluları’nda ayrıca 

havâicsâlâr da vardı. Havâicsâlârların görevi sarayın mutfak malzemelerini emrindeki 

gulamlarla temin etmekti. Havâicsâlârın nezaretinde havâichane bulunmaktaydı.1124 

Esasen havâicsâlâr ve hânsâlârın aynı işi yaptığı görülmektedir. Muhtemelen ikisi de 

aynı görevli olup farklı adlarla kaynaklarda anılmıştır.  

Hânsâlârların maiyetinde olduğu düşünülen aşçılar için kaynaklarda hanger, tabbah, 

zevvak ve matbahsalar tabirlerine rastlanmıştır.1125 Biz burada kaynaklarda tabbah ve 

zevvak adı ile anılan iki aşçının üzerinde durmak istiyoruz. Bir Selçuklu vakfiyesinde 

Kutlu el-tabbah isimli bir aşçının adına rastlanmaktadır.1126 Kutlu kelimesinin Türkçe 

menşeli bir isim olduğu aşikardır. Yine bir başka kaynakta da Uğurlu el-zevvak adlı 

bir aşçının adına rastlanmaktadır.1127 Uğurlu kelimesinin de etimolojik olarak Türkçe 

olduğu düşünüldüğünde bu kişinin de muhtemelen bir Türk olduğu anlaşılmaktadır. 

                                                   
1121 Özcan, a.g.e., 2006, 160. 
1122 Göksu, a.g.e., 2018, 294-295. 
1123 Taneri, A. (1997a) “Hânsâlâr”, DİA, 16, 47; Merçil, a.g.e., 2011, 111-113.  
1124 Merçil, a.g.e., 2011, 117-118. 29. Memlûkler’de havayıchânah vezire bağlıydı. Bkz. Özcan, a.g.e., 

2006, 166. 
1125 Merçil, a.g.e., 2011, 116, 155. 
1126 Merçil, a.g.e., 2011, 115.  
1127 Merçil, a.g.e., 2011, 115. 



152 
 

Uğurlu kelimesi belki de zikredilen bu kişinin adı değil unvanı idi.1128 Bu manada eski 

Türklerden kalma unvanların yalnızca askeri alanda değil, saraydaki görevlilere de 

verildiği anlaşılmaktadır. Eyyûbîler’de ise hânsâlâr1129 adlı bir mutfak görevlisinin 

varlığına rastlamakla beraber Selçuklu mevkidaşları ile karşılaştırma yapabilecek bir 

bilgiye sahip olamadık. 

4.4.11. Şarabdâr 

Sultanın mutfağındaki içeceklerden sorumlu olan şarabdarların idaresinde sarayda 

şarabhane olarak bilinen özel bir bölüm bulunuyordu. Şarabdarlar içeceklerin kontrolü 

ile sorumluydular. Bunların başı şarabdar-ı hass olup onun emrinde birden fazla 

şarabdar vardı. Şarabdarlar sultanların günlük hayattaki içecek ihtiyaçları dışında işret 

meclislerinde de görev alırlardı. Muhtemelen bezmde görev olan gulam kökenli 

sakilerin amirleri de şarabdarlardı.1130 Türkiye Selçukluları’nda şarabdar çıkaran 

ailelerin toplumda saygın bir konumda olduğu bilinmektedir.1131 Eyyûbîler’de 

şarabdarlar hakkında yeterli bilgimiz yoktur. Bununla beraber bu görevi yerine getiren 

kişilerin var oldukları, şarabhanelerin zikredilmesinden bellidir. Şarabdarların burada 

da en büyük amirleri daha önce de belirttiğimiz üzere üstâdüddârdır. 

4.4.12. Emîr-i Silah 

Emîr-i silahlar Ortaçağ İslam Devletlerinde zeredhaneden/silahhaneden sorumlu 

görevlilerdir. Silahdarlar, candarlar ve çavuşlarla beraber devlet törenlerinde sık olarak 

zikredilen saray mensupları arasında olup onlarla beraber muhafızlık görevini de 

yerine getirmekteydiler. I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’in şehadetinde, daha önce 

zikrettiğimiz üzere, silahdarların da ihmalinin olması onların yakın korumalık 

vazifelerinin olduğunu doğrulamaktadır. Selçuklu sultanlarının çevresinde onları 

koruyan silahdarların sayısı genellikle 50 olarak bilinmektedir. Ayrıca Türkiye 

Selçuklu vakfiyelerinde el-silahi mahlaslı kişilerin varlığına da rastlanmaktadır.1132 

                                                   
1128 Zevvak kelimesi tek başına aşçılar için kullanılmış olsa da Türkiye Selçuklu kaynaklarında emîr-i 
zevvak şeklinde çaşnigirleri ifade etmek için kullanılmıştır. Bkz. Taneri, A. (1993b). “Çaşnigîr”, DİA, 

8, 232. 
1129 Kuşçu, a.g.e., 2013, 244. 
1130 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 385, 445. 
1131 Merçil, a.g.e., 2011, 137. 
1132 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 82, 531, 636; Merçil, a.g.e., 2011, 123-125. Büyük Selçuklular’da emîr-i 

silah, merasimlerde sultanların sağ tarafından yer alırdı. Bkz. Erdoğan, a.g.e., 2010, 73. 



153 
 

Eyyûbîler’de bu görevli nazıru hezaini’s-silah veya emîr-i silah olarak bilinirdi. 

Selçuklular’a benzer olarak burada da silahdar namı ile anılan ve savaşa katılan kişilere 

rastlanmaktadır.1133 Bunlardan biri Şücâeddîn Tuğrul Es-Silahdâr idi.1134 Eyyûbîler’de 

silahhanelerinin hapishane olarak da kullanılabildiği bilinmektedir.1135 Bu noktada 

silahdarların her iki devlette hükümdarın muhafızlığı ile beraber silahhanelerin 

idaresini üstlendikleri görülmektedir. 

4.4.13. Nedimler/Musahipler  

Selçuklular ve Eyyûbîler’de nedimler, günlük hayatta sultan ile arkadaşlık edip onlarla 

hoş vakit geçirmekle sorumlu daimi görevlilerdir. Selçuklular’da nedimlerin özellikle 

eğlence meclislerinin asli üyeleri olduklarını söylemek mümkündür. Onlar av ve 

çevgan gibi spor faaliyetlerinde de sıklıkla hükümdarların yanlarında yer 

almaktaydılar.1136  

Nedimlerin aldıkları eğitim seviyesi ile beraber kültürlü kişiler olması gerekmekteydi. 

Zira devlet yönetimini dolaylı yoldan hatta doğrudan etkileyebiliyorlardı. Bu durumun 

Selçuklu siyasi tarihinde pek çok örneği mevcuttur. Sultan II. İzzeddin Keykâvus’un 

Moğol güçlerine karşı takınacağı siyasi tavrın belirlemesinde bazı genç nedimlerinin 

etkin olduğu bilinmektedir. II. Keykâvus’un, yanlış nedimlerle arkadaşlık ederek 

kendisinin halktan uzaklaştıracak işler yaptığını söylemesi, nedimlerin sultanlar 

üzerinde, dolayısıyla devlet idaresindeki etkisini doğrulamaktadır. Sultan IV. 

Kılıçarslan ise Pervâne Muineddin Süleyman ve bazı ricalin kendisi üzerindeki 

nüfuzundan ne derece rahatsız olduğunu nedimlerine anlatarak çare bulmaya 

çalışmıştı.1137 Bunlarla birlikte nedimlerin dokunulmaz kişiler olmadığı da 

görülmektedir. Nitekim Sultan Alâaddin Keykubad, hoşlanmadığı şeyler söyleyerek 

haddini aşan nedimlerini bir daha meclisine almamıştır.1138 II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’in nedimleri arasında ise Danişmendli hanedanının soyundan gelenler 

vardı. 1139 Kadı gibi kazai yetkilere sahip isimler de nedim olarak anılabiliyorlardı.1140 

                                                   
1133 Kuşçu, a.g.e., 2013, 231. 
1134 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 77. 
1135 Kuşçu, a.g.e., 2013, 231.  
1136 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 523, 536, 582 
1137 Kaymaz, a.g.e., 2011, 139-140, 152. 
1138 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 251. 
1139 Kaymaz, a.g.e., 2011, 49. 
1140 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 530. 



154 
 

Eyyûbi hükümdarları da meclislerinde nedimler bulundururdu.1141 Eyyûbîler’de 

Hasankeyf hükümdarı Âdil Mucireddin’in, Dicle Nehri yakınlarında nedimleriyle 

sohbet etmesi için özel bir meclis binası yaptırdığını görüyoruz.1142 Görüldüğü üzere 

Türkiye Selçukluları’nda nedimlerle ilgili bilgiler Eyyûbîlere nazaran çok daha 

fazladır.  

4.4.14. Çavuşlar 

Türkçe menşeli bir kelime olan ve bağırmak manasına gelen ‘çav’ kökünden gelen 

çavuş, eski Türklerde mevcut olup aynı zamanda askeri bir rütbeyi temsil etmekteydi. 

Bu isme Göktürk ve Uygur metinlerinde de rastlanmaktadır. Türkiye Selçukluları’nda 

ise çavuşlar hem askeri teşkilatta hem de saray teşkilatı bünyesinde görev 

almışlardır.1143 

Türkiye Selçukluları’nda çavuşlara yine Farsça olarak ‘Durbaş’ ve ‘Serheng’ de 

denilmiştir. Çavuşlar Selçuklular’da doğrudan hükümdarın şahsına bağlı bir grup olup, 

candarlar gibi sultanların korumalığını yaparlardı. Sultan alaylarında “uzaklaşın!” ve 

“savulun!” diye bağırarak hükümdarın etrafını açarlardı. Çavuşların sıradan 

askerlerden farklı olarak fiziki ve savaşçılık özellikleriyle sivirilmiş isimler arasından 

seçilmelerine özen gösterilirdi. Türkiye Selçuklu çavuşları ayrıca gulam kökenli 

olmalarına bağlı olarak farklı etnik menşelerden gelmekteydiler. Çavuşların menşeleri 

kaynaklarda; Kazvinli, Deylemli, Frenk, Rum ve Rus olarak görülmektedir. Alâaddin 

Keykubad cülus için Konya’ya geldiğinde alayındaki çavuş sayısı 500 idi. Çavuşlar, 

sultanların başlarında bekledikleri zamanlarda ellerinde sancaklar, hançerler, topuzlar 

ve gürzler taşımaktaydılar.1144  

Çavuşlar, Selçuklu ordusunda birlikler arasındaki iletişimi sağlamada önemli role 

sahip olup savaşlarda bir nevi irtibat ve iletişim subayı olarak görev alırlardı. Sultanlar 

bir ferman yayınlayıp bunu askerlere tellaklarla duyurmak istediğinde bunu yerine 

getirmesi için ilk olarak çavuşlara emir verirdi.1145 Ayrıca Dîvânü lugāti’t-Türk’de 

çavuşların birliklerin düzenini sağladığı yazılıdır ki eski Türklerdeki çavuşların 

                                                   
1141 Basuğuy, a.g.e., 2017, 160. 
1142 Baluken, a.g.e., 2016, 323-324. 
1143 Ercilasun, A.B., Akkoyunlu. Z. (2014), Kâşgarlı Mahmud Dîvânu Lugâti’t-Türk Giriş- Metin-

Çeviri-Notlar-Dizin, Ankara: TDK Yayınları, 158, 185; Köprülü, O.F. (1993). “Çavuş”, DİA, 8, 236.  
1144 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 108, 135, 201, 239-240, 283, 535.  
1145 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 127, 340, 663. Melikü’l Ümera sıfatıyla orduyu yöneten emîrler de çavuşlara 

bu görevleri verebilirdi. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 340. 



155 
 

görevlerinin değişmeden devam ettiğini göstermesi bakımından mühimdir.1146 

Çavuşlar askeri görevleri haricinde tellallık da yaparlardı. Saray fermanlarını da halka 

onlar iletirlerdi.1147 Sultanların muhafızlığı ve askeri birliklerin düzenini sağlamak 

dışında sultanlar tarafından emredilen çeşitli işlerin yerine getirilip getirilmediğini de 

kontrol etmeye memur edilebiliyorlardı.1148 Elçi olarak da görevlendirilebilen 

çavuşların1149 cülus esnasında ve marasimlerde sultanı alkışlama ve dua etme görevleri 

de vardı.1150 Adeta bir mihmandar gibi sultana gelen önemli şahsiyetleri karşılamak 

için de görevlendirilebilirlerdi.1151 Sultanlar dışında Selçuklu emîrlerinin ve şahne gibi 

idarecilerin de çavuşları vardı.1152   

Çavuşluk müesesesi Eyyûbîler’de de mevcuttu. Çavuşlar, sultanı korumak1153 ve 

askeri sahada verilen kararları iletmekle sorumluydu. Selâhaddin Eyyûbî’nin orduya 

verdiği emirler çavuşlar vasıtasıyla iletiliyordu.1154 Konaklama, harekete geçme, 

hücuma kalkma gibi durumlarda askerlere talimat çavuşlar tarafından iletilirdi. Eyyûbi 

çavuşları dini manada motivasyon kazandıracak şekilde askerlere hitap edebilirdi.1155 

Selâhaddin Eyyûbî döneminde Lazkiye’nin Eyyûbîler tarafından ele geçirilmesi ve 

Akka Muharebelerinde çavuşlar sık olarak zikredilmektedir. Çavuşlar bu savaşlarda 

özellikle öncü birliklerde yer alıyorlardı.1156  

Eyyûbîler’de çavuşluk makamının el-mükebbis adıyla da anıldığı görülmektedir.1157 

Hasankeyf Eyyûbîlerinde ise çavuşluk işini nakib denen görevli yapmaktaydı.1158 

Kısacası Eyyûbîler’de hem çavuş, hem el-mükebbis hem de nakib adının devletin farklı 

kollarında kullanıldığı görülmekle beraber bunların esasen aynı görevli olduğu 

                                                   
1146 Karahanlılar’da da çavuşların orduyu saf düzenine geçirme görevi vardı. Bkz. Koca, a.g.e., 2005, 

118-119. 
1147 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 72-74.  
1148 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 104, 193. 
1149 Köprülü, a.g.m., 1993, 237. 
1150 Çavuşların bu dualar esnasında Kur’ân-ı Kerîm’den ayetler okudukları da görülmektedir. Bkz. İbn 

Bibi, a.g.e., 2020, 406-407. 
1151 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 285; Merçil, a.g.e., 2011, 180.  
1152 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 434-435, 521. 
1153 Kuşçu, a.g.e., 2013, 377. 
1154 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 132, 200, 219, 248, 252; Şeşen, a.g.e., 2018a, 164. 
1155 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 258; Kubat, a.g.e., 2020, 109. 
1156 Kubat, a.g.e., 2020, 67. 
1157 Şeşen, a.g.e., 1987, 213; Kuşçu, a.g.e., 2013, 237-238. 
1158 Baluken, a.g.e., 2016, 260-261. Nakib ayrıca Selçuklular, Gazneliler, Harezmşahlar’da bulunan bir 

görevliydi. Selçuklular’da 200 kişiden oluşan müfredan birliklerindeki her 50 kişilik grubun 

komutanına nakib denirdi. Ayrıca Berid teşkilatında da vilayetlerden haber getirmekle görevli nakibler 

vardı. Bkz. Uyar, G. (2006). “Nakib”, DİA, 32, 321-322. Memlûkler’de bulunan nakibül’ ceyş’ler de 

muhafızlık ve ordu teftişi gibi sair askeri selahiyetlere sahipti. Bkz. Özcan, a.g.e., 2006, 164. 



156 
 

söylenebilir. Bu adlandırmalar Eyyûbi askeri teşkilatının geniş bir siyasi mirastan 

beslendiğini göstermektedir.1159  

Genel olarak her iki devlette de çavuşların ortak görevlerinin hükümdarın şahsi 

korumalığı ve askeriyede irtibat/iletişim subaylığı olduğunu söylemek mümkündür. 

Bunun dışında çavuşların Türkiye Selçuklu saray teşkilatında selahiyet alanı geniş 

görevlilerden olduğu görülmektedir. Elçi olabilmeleri, cülus törenleri ve sair 

merasimlerde rol almaları, sultanların özel işlerini takibatla görevlendirilmeleri, 

sultanın katına gelecek olan önemli devlet büyükleri için mihmandarlık yapmaları gibi 

pek çok vazifeler alabilmeleri bunu göstermektedir. Türkiye Selçukluları’nda Türkçe 

kökenli “çavuş’un” Farsça olarak durbaş ve serheng şeklinde de anılabildiği 

anlaşılmaktadır. Buna karşın Eyyûbîler’de de çavuşa ek olarak kullanılan el-mükebbis 

ve nakib tabirlerinin Arapça olduğu görülmektedir. Bu durum her iki devletin 

teşkilatında hangi kültürlerin etkide bulunduğunu göstermesi bakımından da bir örnek 

teşkil etmektedir.  

4.4.15. Emîr-i Ahur 

Ortaçağ İslam Devletlerinde hükümdarların ve orduların kullanacağı hayvanların 

temini ve tedariki emîr-i ahurlar tarafından sağlanmaktaydı. Türkiye Selçukluları’nda 

da sultanların ve emîrlerin emîr-i ahurları bulunurdu.1160 Bu görevliler, emri altındaki 

idarecilerin ahırlarındaki hayvanlarla ilgilenirler, atlar kullanılacağı zaman hazır 

ederlerdi. Sultanın emîr-i ahurları bazen yüksek devlet ricalinin ata binmesine de 

yardımcı olurdu. Sultan bir kimseye at hediye edeceği zaman bu atı emîr-i ahur 

hazırlardı.1161 Selçuklular’da Sultan II. Kılıçarslan’dan itibaren hükümdarların emîr-i 

ahurlarının adları kaynaklarda zikredilmiştir. Bir hükümdara bağlı emîr-i ahur 

sayısının bazen birden fazla olduğu tahmin edilmektedir. Emîr-i ahurun hizmetinde; 

saraç, nalbant, seyis, harbande gibi görevliler bulunmaktaydı.1162 

Emîr-i ahurlar sultanların yakınlarında bulunan bir saray görevlisi olduklarından 

dolayı zaman zaman sultanlarla fikir alışverişinde bulunabiliyorlardı. I. Alâaddin 

Keykubad tahta çıkışının hemen akabinde emîr-i ahur ile sefer meselesini 

                                                   
1159 Kuşçu, a.g.e., 2013, 237-240. 
1160 Selçuklu emîr-i meclisinin dahi emîr-i ahuru vardı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 302. 
1161 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 356. 
1162 Merçil, a.g.e., 2011, 82-86, 89. 



157 
 

konuşmuştu.1163 Emîr-i ahurlar savaşlarda da yer alabilmekteydi. Emîr-i Ahur 

Fahreddin Arslandoğmuş öncü kuvveti olarak Sultan II. Keykâvus’un safında IV. 

Kılıçarslan’a karşı savaşmıştı.1164 Emîr Esededdin Ayas da subaşılık makamına 

yükselmiş bir emîr-i ahur idi. Bu bilgi emîr-i ahurların subaşılık makamına 

yükselebildiğini ve dolayısıyla askeri eğitim almış olduklarını göstermesi bakımından 

mühimdir. 

Eyyûbi ordusunun atlarını da emîr-i ahurlar temin ederdi. Ayrıca sultanların oyunlarda 

kullandıkları atlar da buradan verilirdi. Atlar özel seyisler tarafından 

yetiştirilmekteydi. Eyyûbîler’de emîr-i ahurların baktığı her hayvan grubu için özel 

otlaklar olduğu tahmin edilmektedir.1165 Posta teşkilatının atları da emîr-i ahurlar 

tarafından hazırlanırdı.1166 Onun maiyetinde atları besleyen görevlilerin reisi serahur, 

atların zinde kalması için onlarla ilgilenen ocaki ile mihter, ahur şefleri, rikabdar, hecin 

muhafızları şefi, sirvaniler, gılman, seyis ve refik denilen kâtib vardı.1167 At dışında 

deve, merkep, katır, inek gibi farklı hayvanlar da emîr-i ahurlar tarafından 

beslenmekteydi.1168 

Eyyûbîler’de Dımaşk’taki bir sarayda bulunan taht salonunun yönünün ahır tarafına 

baktığı zikredilmektedir.1169 Bu bilgiden emîr-i ahurun idaresinde olan ahırların saray 

kompleski içerisinde olduğu anlaşılmaktadır. Emîr-i ahurların, Hasankeyf 

Eyyûbîlerinde elçi olarak da görevlendirilebildiği görülmektedir. 1170 

Selçuklu ve Eyyûbi emîr-i ahurlarının hükümdara ve orduya hayvanları temin etmekle 

sorumlu olduğu ve geniş bir maiyetinin bulunduğu görülmektedir. Bununla birlikte 

Türkiye Selçukluları’nda bu görevlilerinin subaşılık gibi askeri mansıblar alabildikleri, 

savaşlarda askeri birliklere komuta edebildikleri ve sultanların fikirlerini danıştığı 

isimlerden oldukları dikkati çekmektedir.  

                                                   
1163 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 259. 
1164 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 552-553. 
1165 Kubat, a.g.e., 2020, 113. 
1166 Kuşçu, a.g.e., 2013, 236. 
1167 Kuşçu, a.g.e., 2013, 236; Kubat, a.g.e., 2020, 113. 
1168 Kubat, a.g.e., 2020, 154-155. Memlûkler’de de deve, inek, merkep, katır gibi hayvanlar emîr-i 

ahurun kontrolünde olup her hayvan grubundan sorumlu özel amirler mevcuttu. Memlûk emîr-i 

ahurlarının at nalı şeklinde armaları vardı. Emîr-i ahurların hayvanların durumu hakkında bilgilerin yer 

aldığı defterleri de vardı. Emîr-i ahurun serahur ve ocaki gibi hizmetlileri vardı. Memlûklü emîr-i 

ahurları için bakınız. Özcan, a.g.e., 2006, 136-138. 
1169 Kuşçu, a.g.e., 2013, 213. 
1170 Baluken, a.g.e., 2016, 259-260. 



158 
 

4.4.16. Çevgandar 

Çevgan oyununda1171 görev alıp esas işleri sopaları taşımak olan hizmetliler çevgandar 

olarak bilinirdi. Selçuklu sultanları gezinti esnasında iken çevgandarlar da onlarla 

bulunabiliyordu. Alaaddin Siyavuş Konya’yı dolaşırken yanında çevgandarlar da 

bulunuyordu. Selçuklularda II. Süleyman Şah, I. Keyhüsrev, I. Keykâvus, II. 

Keyhüsrev gibi sultanların çevgan oynadığı bilinmektedir.1172 I. Keykubad’ın bu 

oyunu bir hafta aralıksız oynadığı zikredilmektedir. Sultanların genellikle avlanma ve 

dinlenme amaçlı gittikleri köşklerinde, seferleri bittiğinde, düğünlerinin akabinde ve 

sefer güzergahında bu oyunu oynamayı tercih ettikleri görülmüştür. Çevgandarların 

bazen ellerindeki sopa ile suçlu bulunan kişilere vurdukları da bilinmektedir. Bu husus 

söz konusu görevlilerin farklı görevler ifa edebildiklerini göstermektedir.  

Eyyûbîler’de ise bilhassa Selâhaddin Eyyûbî’nin çevgan oyununa meraklı olduğu 

bilinmektedir.1173 Alâaddin Keykubad ile kurulan ittifak ve sıhriyet vesilesi ile 

Anadolu’ya gelen Eyyûbi melik ve emîrleri de bu oyunu oynamıştı.1174 Eyyûbi 

melikleri kendi hanedan mensupları ile de bu oyunu sıklıkla oynarlardı. Ayrıca çevgan 

oyunu için Eyyûbîler’in ata sporu1175 da denilmiştir ki bu da oyunun yaygınlığını açık 

bir şekilde göstermektedir. Eyyûbîler’de bu oyuna ayrıca savlecan da denilmiştir. 

Hasankeyf Eyyûbîlerinden Melik Eşref ve Melik Âdil Şihabeddin Gazi’nin çevgan 

oynamaktan zevk aldıkları bilinmektedir.1176 

Çevgan oyununun her iki devletin hükümdarları tarafından çok sevilerek oynandığı ve 

Selçuklular’da çevgandar denen görevlilerin bulunduğu görülmektedir. Bununla 

birlikte kaynaklarda Eyyûbîler’de çevgandarın bulunduğuna dair kayda rastlanmasa 

da bu görevlinin onlarda da bulunmuş olması kuvvetle muhtemeldir. 

4.4.17. Celladlar 

Celladlar, sultanlar veya emîrler tarafından verilen ölüm cezalarını infaz etmekle 

yükümlüdürler. Türkiye Selçukluları’nda celladların infazları genellikle kalelerin 

                                                   
1171 Bugünkü Polo oyunu olarak bilinen çevgan oyunu sopalarla oynanmakta olup Ortaçağ’da çok 
yaygın bir spordu. Bkz. Merçil, a.g.e., 2011, 243. 
1172 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 89, 292, 310, 324, 495-496, 636. 
1173 Kuşçu, a.g.e., 2013, 279. 
1174 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 387. 
1175 Selahaddin Eyyûbi’nin babası Necmeddin Eyyûb’ün çevgan oynarken attan düşüp öldüğü rivayet 

edilmektedir. Bkz. Yakıt, İ. (2019). “Selahattin Eyyûbî'nin Nesebi”, Belleten, 83 (297), 473. 
1176 Baluken, a.g.e., 2016, 340. 



159 
 

burçlarında gerçekleştirdiği dikkat çekmektedir.1177 Askeri valiler olan şahneler de 

ölüm kararlarını celladlara uygulattırıyorlardı. İbni Bibi celladların infazlarını 

gerçekleştirdikleri yer için “siyasetgah”1178 ifadesini kullanmıştır. Bu husus saray 

içerisinde infazların gerçekleştirdiği özel bir yer olduğunu düşündürmektedir. 

Celladlık Eyyûbîler’de de vardı. Nitekim bu hususu doğrulayan örnekler mevcuttur. 

Örneğin Şemayil adlı bir candar gösterdiği kahramanlık sonrası Melik Kâmil 

tarafından hem candarların hem de sultanın kişisel infaz memurlarının komutanı olarak 

tayin edilmişti.1179 Melik Sâlih, kardeşi II. Âdil’in idamını istediğinde hadımı olan 

Cemaleddin Muhsin’e yanına birkaç memlük alarak bu işi gerçekleştirmesini 

istemişti.1180 Eyyûbîler’de ayrıca Haçlılar’la yapılan savaşlarda esir düşman 

askerlerinin infazlarının bizzat din adamları ve sufiler tarafından da yerine getirildiği 

ifade edilmektedir.1181 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de infaz işlerinde candarların kullanılması dikkati 

çekmekte olup, zaten emîr-i candar başlığı altında bu görevlinin böyle bir vazifesinin 

olduğuna değinilmişti. Türkiye Selçukluları’nda infazların sarayda bu iş için ayrılan 

bir mekânda yapılma ihtimali bulunduğu, bazı infazların kale burçlarında 

gerçekleştirildiği görülmektedir. Eyyûbîler’de ise Haçlılar’la mücadele sırasında ele 

geçirilen bazı düşman esirlerinin cellatlığının bizzat din adamı hüviyetine sahip 

kimselerden tarafından da yerine getirilmiş olması ilginçtir. Eyyûbi Devleti’nin 

kuruluş ve gelişiminde ilmiye sınıfına mensup grupların etkin olduğu aşikârdır. İnfaz 

işini esasen bir askeri görevlinin yapması beklenirken din adamlarının da bu vazifeyi 

bir dönem yapmış olması ilmiye zümresinin devlet üzerindeki etkisinin bir yansıması 

olarak görülebilir. 

4.4.18. Hacesaray 

Hacesaray ifadesi İslam tarihinde ilk kez Abbasi saray teşkilatında görülür. Türkiye 

Selçukluları’nda da hadım edilmiş saray ağalarına hacesaray denilmiştir. Selçuklu 

sarayında hacesarayların sayısı birden fazlaydı. Anadolu Beylikleri’nde de 

hacesaraylara rastlanmaktadır. Harem dairesinde görevli oldukları tahmin edilen 

                                                   
1177 Merçil, a.g.e., 2011, 231. 
1178 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 663. 
1179 Kolukısa, a.g.e., 2022, 243. 
1180 Kolukısa, a.g.e., 2022, 413. 
1181 Azzam, a.g.e., 2015, 236. 



160 
 

hacesarayların saray teşkilatı içerisinde önemli mevkilerden olduğunu 

anlaşılmaktadır.1182  

Eyyûbi sarayında hacesaray adlı bir mansıb olmamakla birlikte Selçuklular’da 

hacesarayların hadım olmasından mütevellit Eyyûbi sarayındaki hadım kökenli 

gulamların durumuna bakmanın bu konuda bir fikir verebileceği kanısındayız. 

Bilindiği üzere Eyyûbîler’de hadım olduğu bilinen görevliler mevcut olup, bunlar 

farklı görevler ifa edebiliyorlardı. Örneğin Selâhaddin Eyyûbî’nin üstâdüddârlığını 

yapmış bir Türk olan Bahaüddin Karakuş bir hadımdı.1183 Melik Zâhir, hadım 

Bedreddin es-Sevab’ı, Kerek ve Şevbek’te vekili olarak tayin etmiştir. Melik Kâmil 

ise hadım Şemsüddin Sevab el-Adili’yi doğu eyaletlerinin valisi olarak atayıp ona 

emirlik iktâsı vermişti. Melik Kâmil’in hadımı Şemsü’l Kavas da askeri görevlere 

memur edilmişti. Yine Mısır Sultanlığının saray nazırları arasında Şehabeddin Raşit 

gibi hadım kökenli memluklar da vardı. Melik es-Sâlih’in en yakın adamlarından birisi 

hadım Cemaleddin Muhsin olup, sultan hapiste bulunan kardeşi II. Âdil’in infaz 

edilmesi işini ona havale etmişti.1184 

Eyyûbîler’de sultanların envai hizmetlerini yerine getirmekle sorumlu tavaşi denen 

memlükler mevcuttu.1185 Asker ve kumandan1186 olarak görev yapan tavaşiler olduğu 

gibi, saray görevlisi olan tavaşiler de vardı.1187 Tamamı hadım olan tavaşilerin 

reislerine emîrü’l-tavaşi denilmekteydi. Tavaşiler maaşlarını iktâ ve camekiyye olarak 

iki farklı yoldan alabilirdi.1188  

Türkiye Selçukluları’nda, hadım olan hacesarayların yalnızca harem dairesi 

bünyesinde saray ağası olarak görev yaptığı anlaşılırken Eyyûbîler’de hadım kökenli 

gulamların ve tavaşilerin saray, askeri ve idari teşkilatta yer alıp emîrlik mansıbına 

dahi ulaşabildiği görülmektedir.  

                                                   
1182 Merçil, a.g.e., 2011, 254-256. 
1183 Kuşçu, a.g.e., 2013, 244. 
1184 Kolukısa, a.g.e., 2022,  294, 322, 340, 367, 370, 388, 393, 413. 
1185 Tavaşi tabirinin Türkçe’de hizmetçi manasına gelen “tapığçı” kelimesinden türediği tahmin 
edilmektedir. Bkz. Taneri, A. (1997b). “Hadım”, DİA, 15, 2. 
1186 Selahadin Eyyûbi’nin 1181 yılındaki ordu sayımında 8640 süvarisinden 6976’sı tavaşi idi. Bkz. 

Kolukısa, a.g.e., 2022,  73. 
1187 Gazneliler ve Memlûkler’de de sultanlar ve emîrlerin tavaşileri olup, bunlar arasında sultanın şahsi 

hizmetlerini yerine getirenler olduğu gibi, sarayda ve orduda (komutan olarak) farklı vazifeleri ifa 

edenler de bulunuyordu. Bkz. Palabıyık, a.g.e., 1996, 167-168; Özcan, a.g.e., 2006, 164. 
1188 Kuşçu, a.g.e., 2013, 345. 



161 
 

4.4.19. Rikabdar 

Rikabdarlar, sultanların atının dizginini tutmakla mesul saray görevlileridir. Bunlar 

sultanın atlarının üzengileri tutar aynı zamanda gaşiyeleri taşırlardı.1189 Selçuklu 

sultanı dışında önemli rical ve ilmiye sınıfına mensup kişilerin de rikabdarları 

vardı.1190 Eyyûbîler’de de aynı görevleri ifa eden rikabdarların kendilerine özel 

üniformaları mevcuttu.1191 Rikabdarların emîr-i ahurların maiyetinde olduğu 

bilinmektedir.1192 Rikabdarlık memuriyetinin genel olarak her iki devlette de aynı 

vazifeyi yerine getirdiği görülmektedir. 

4.4.20. Müneccimler 

Türk-İslam Devletlerinde bir kehanet ilmi olan müneccimlik mesleğine ilginin var 

olduğu görülmektedir.1193 Türkiye Selçuklu sultanlarının müneccimlik ilmi ile uğraşan 

kişilerden faydalandıkları bilinmektedir. İbnü’l Esir, devletin kurucusu Süleyman 

Şah’ın babası Kutalmış’ın Nücum ilmiyle ilgilendiğini aktarmaktadır.1194 Sultan II. 

Kılıçarslan’ın da müneccim Kemâleddin Hubeyş et-Tiflisi’yi sürekli yanında tuttuğu 

bilinmektedir.1195 Onun devrinde bir defasında müneccimler büyük bir tufan olacağını 

haber vermiş, sultan da buna göre tedbirler almıştı. Ancak müneccimlerin söylediği 

gerçekleşmemiş, buna rağmen Kılıçarslan onlara cömert davranmıştı.1196 İbn Bibi’ye 

göre Sultan I. İzzeddin Keykâvus Sinop’un fethinde müneccimlerin kehaneti ile 

başarıya ulaşmıştı.1197 İbn Bibi’nin annesinin adı da bu işle uğraşması hasebiyle 

müneccime olarak kalmıştı. Alâaddin Keykubad, Harput Kalesi’nin fethine dair 

tahmini doğru çıkınca İbni Bibi’nin annesine hediyeler vermişti.1198 Selçuklu 

vezirlerinden Şemseddin Mahmud’un adamlarından Esireddin’in lakabı da müneccim 

idi.1199 Sultan II. İzzeddin Keykâvus “İşlerini müneccimlerin görüşü ve takvimcilerin 

                                                   
1189 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 181. 
1190 Merçil, a.g.e., 2011, 192-194. 
1191 Kuşçu, a.g.e., 2013, 359; Kubat, a.g.e., 2020, 146-147. 
1192 Kuşçu, a.g.e., 2013, 236. Memlûkler’de rikabdarın nezaretinde rikaphanesi olup bu dairenin 

içerisinde atlarla ilgili gerekli eşyalar bulunurdu. Bkz. Özcan, a.g.e., 2006, 166. 
1193 Emeviler’den itibaren İslam devletlerinin saraylarında maaşlı müneccimlerin olduğu bilinmektedir. 

Bu konuda Bkz. Metin, T. (2014). “Selçuklular Zamanında Müneccimliğe Dair Bazı Tespitler”, History 
Studies, 6 (3), 241-242. 
1194 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 8, 233. 
1195 Özaydın, a.g.m., 2022, 401-402. 
1196 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 438-439. 
1197 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 180. 
1198 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 429-430. 
1199 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 559-560. 



162 
 

(mukavvem) rasadının sonucuna göre” ayarlardı.1200 Selçuklular’da müneccimler, 

hükümdarların ve komutanların hangi gün ve saatte savaşacakları, başarılı olup 

olamayacakları, rakibinin durumu, vuku bulacak tabii olaylar, bir göreve başlama 

günü, bir kalenin ne zaman fethedileceği, hangi vakitte hangi işi yapmanın uygun 

olacağı konusunda görüş bildirirlerdi.1201 

Eyyûbi sultanlarının da müneccimlerden faydalandıkları görülmektedir. Nitekim 

Selâhaddin Eyyûbî’nin müneccimi bulunmaktaydı.1202 Hatta sultanın daha 

doğumunun akabinde dönemin geleneği gereği müneccimlerin değerlendirmesine tabi 

tutulduğu bilinmektedir.1203 Selâhaddin Eyyûbî Kudüs’ü alırken kendisine, 

müneccimler tarafından Kudüs’ü almasına karşılık bir gözünü kaybedeceği söylenmiş 

ancak sultan Kudüs’ü almaktan vazgeçmemişti.1204 Selâhaddin için muhtemelen bu 

tavrı nedeniyle müneccimlere inanmadığı yorumu yapılmıştır.1205 

Türkiye Selçuklu soylularında müneccimlik faaliyetlerine ilginin yüksek olduğu 

görülmektedir. Buna karşın Eyyûbîler’de müneccimlik bahsi ile ilgili rastladığımız 

sınırlı kayıtlardan, bu görevlilerin hanedan üyeleri tarafından bilinmesine karşın 

Selçuklular’daki kadar fazla tutulmadığı, dolayısıyla bunlardan çok sık 

yararlanılmadığı anlaşılmaktadır.  

4.4.21. Ferrâşlar 

Ortaçağ İslam Devletlerinde sultanların yatak ve halılarını seren görevlilere ferrâş 

denilmiştir. Ferrâşlar bu işlerde kullandıkları ilgili malzemeleri ferrâşhanede 

saklamaktaydılar. Ferrâşlar, seferlerde de özel olarak firaşhane çadırları kurardı. İslam 

devletlerinde ferrâşların başında ferrâşbaşının bulunduğu tahmin edilmektedir. Abbasi 

halifelerinden Muktedi’nin 800 ferrâşı olduğu bilgisi ferrâşların saraylarda kalabalık 

gruplardan olduğuna işaret etmektedir.1206  

Türkiye Selçukluları’nda ferrâşların asıl vazifeleri dışında vakıf eserlerinin temizliği 

ile de ilgilendikleri bilinmektedir.1207 Selçuklu sultanları bir saraydan başka bir saraya 

                                                   
1200 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 587-588. 
1201 Merçil, a.g.e., 2011, 199. 
1202 Şeşen, a.g.e., 2018a, 164. 
1203 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 19. 
1204 Azzam, a.g.e., 2015, 245. 
1205 Şeşen, a.g.m., 1995b, 339. 
1206 Yazıcı, T., İpşirli, M. (1995). “Ferrâş”, DİA, 12, 408-409. 
1207 Merçil, a.g.e., 2011, 204.  



163 
 

geçecekleri vakit muhtemelen gidecekleri sarayların temizliğini önceden ferrâşlar 

yapıyordu. Zira vakıfları temizleyen görevlilerin Selçuklu saraylarının temizliği ile de 

uğraşması tabiî gözükmektedir. Selçukname yazarı İbni Bibi’nin babasının da 

firaşhane denetçisi olduğu bilinmektedir.1208 

Eyyûbîler’de de firaşhane yatak ve döşek gibi malzemelerin bulundurulduğu mekân 

olarak bilinmektedir. Memlûkler’de firaşhane görevlileri çadırların kurulmasından da 

sorumluydu. Bunun için fıraşi-çadıren denilen özel gulamlar vardı. Çadır malzemeleri 

katırlarla taşınırdı. Osmanlılar’da da benzer olarak çadır gulamları vardı.1209 Bu 

bilgilerden yola çıkarak hem Türkiye Selçukluları hem de Eyyûbîler’de ferrâşların 

çadırların kurulumundan da sorumlu olduğu düşünülebilir. Ayrıca Hasankeyf 

Eyyûbîlerinde firaşların sofraların hazırlanmasına yardım ettiği de görülmektedir.1210 

Bu husus ferrâşların birden fazla işi yapabildiğini gösterir. 

4.4.22. Perdedarlar 

Perdeleri kaldırıp indirmekle sorumlu görevlilerdir. Perdedarın perdeleri indirmesi 

sultanın huzuruna gelecek kişiye bar izninin verildiğine göstermekteydi.1211 

Perdedarların aynı zamanda saray kapılarını açıp kapamak görevleri de vardı. Türkiye 

Selçukluları’nda perdedarların başı emîr-i perderan-i hassa olarak bilinirdi.1212 

Perdedarların ayrıca Türkçe unvanlar aldıkları da görülmektedir. Uluğ, inanç ve bey 

unvanları bunlar arasındadır.1213 Eyyûbîler’de ise perdedarlara rastlanmamıştır. 

Bununla birlikte Memlûkler’de perdedarlar1214 mevcut idi. Eyyûbîler’de de böyle bir 

görevlinin istihdam edilmiş olması kuvvetle muhtemeldir.  

4.4.23. Emîr-i Meydan 

Bu görevlinin tam olarak ne iş yaptığı konusunda araştırmacılar kesin bir kanaate sahip 

değildir. Ancak meydanların düzenlenmesinden sorumlu oldukları tahmin 

edilmektedir. Hem Selçuklular hem de Eyyûbîler’de sultanların bilhassa meydanlarda 

oyunlar oynadıkları ve ziyafetler düzenledikleri bilinmektedir. Emîr-i meydanların bu 

                                                   
1208 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 429-430; Merçil, a.g.e., 2011, 202-204.  
1209 Özcan, a.g.e., 2006, 159. 
1210 Baluken, a.g.e., 2016, 259. 
1211 Tüzmek, S. (2021). İbn Bîbî’nin El-Evâmiru’l-‘Alâʼiyye Fî’l-Umûri’l-‘Alâ’iyye Adlı Eserinde 

Kullanılan Siyâsî-İdarî-Askerî Istılâh ve Unvanların Tespit, Tahlil ve Değerlendirmesi, Marmara 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 176. 
1212 Özdemir, a.g.e., 2019, 45. 
1213 Merçil, a.g.e., 2011, 76. 
1214 Özcan, a.g.e., 2006, 143. 



164 
 

nedenle bu işi organize eden görevliler olduğu tahmin edilebilir. Zira pek çok devlet 

merasimi de şehir meydanlarında düzenlenirdi.  

Türkiye Selçukluları’nda bu mansıba dair iki kayıt vardır. Bunlardan ilki II. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev döneminde Elbistan subaşılığını da yürüten Emîr 

Hüsameddin’in emîr-i meydan olarak anılmasıyla ilgilidir.1215 Diğeri ise II. İzzeddin 

Keykâvus’un, Sultanhanı Savaşı’nda mağlup olması ile beraber savaş alanından 

kaçanlar arasında emîr-i meydana rastlanmasıdır.1216 Eyyûbîler’de ise bu unvanda bir 

görevliye rastlanmasa da aynı adla veya muadili bir görevlinin mevcut olması 

muhtemeldir.1217 

4.4.24. Emîr-i Mahfil 

Bu görevlinin vazifesi teşrifatçılıktır. Türkiye Selçukluları’nda emîr-i mahfil, sultanın 

huzuruna kabul edilen ileri gelen şahsiyetleri takdim ederdi. Gelenleri yüksek sesle 

tanıtan ve yerlerine oturmalarına yardımcı olan emîr-i mahfillerin yünlü elbiseler giyip 

büyük külahlar taktıkları bilinmektedir. Merasim bitimlerinde ise Farsça olarak dualar 

ettikleri bilinmektedir. Emîr-i mahfil olarak anılan kişilerin saray dışında görev alarak 

şehrin ileri gelenlerinin cenazelerinde bulunup cenazede bulunan önemli isimleri 

tanıttığı da bilinmektedir. Bu nedenle saray dışında da görev alması dikkat çekicidir. 

Emîr-i mahfiller ayrıca muarrif olarak da anılmaktaydılar.1218 Emîr-i mahfillerin 

işlerinin teşrifatçılık olmasına karşın kaynaklarda çok zikredilmedikleri görülür. Zira 

hâcib, emîr-i meclis, emîr-i bâr gibi görevlilerin Selçuklu sarayında teşrifatçılık 

yaptıkları bilinmektedir. Eyyûbîler’de ise emîr-i mahfile rastlanmamış olup, 

teşrifatçılık işini farklı saray görevlileri yerine getirmekte idi. 

4.4.25. Emîr-i Meclis 

Türkiye Selçukluları’nda eğlence meclislerinin organizesinden emîr-i meclisler ve 

salar-ı bezmlerin sorumlu olduğu anlaşılmaktadır.1219 Nitekim Alâaddin Keykubad’ın 

tahta çıkmasının akabinde Konya’ya giderken güzergahı üzerindeki durak 

noktalarında kullanacağı yiyecekler ve eğlence araçlarını emîr-i meclis 

                                                   
1215 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 476. 
1216 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 576. 
1217 Merçil, a.g.e., 2011, 208-209; Kuşçu, a.g.e., 2013, 278-279.  
1218 Ahmet Eflâki, a.g.e., 1989, Cilt 1, 144-145; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 182; Merçil, a.g.e., 2011, 207-

208.  
1219 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 262 



165 
 

hazırlamıştı.1220 Emîr-i Meclis Mübarizeddin Behramşah, İbni Bibi’de eğlence meclisi 

düzenlemedeki becerisiyle övülmekte, onun döneminde bu işi ondan daha iyi yapanın 

olmadığı zikredilmektedir.1221 Selçuklu hanedan üyelerinin düğünleri de emîr-i 

meclisler tarafından organize edilebiliyordu.1222 Emîr-i meclislerin asker kökenli 

olabildikleri de görülmektedir.1223 Sultan I. İzzeddin Keykâvus, kardeşi Melik 

Alâaddin Keykubad’ı Ankara’da kuşatırken emîr-i meclisinin de fikirlerini 

almıştır.1224 Emîr-i Meclis Mübarizeddin Behramşah, I. İzzeddin Keykâvus 

döneminde Keban Kalesi kuşatmasında öncü birliği yönetmiş ve başarısıyla makamı 

beylerbeylikten de üste çıkmıştır.1225 Bu geniş selahiyetlere rağmen emîr-i meclislik 

makamının Türkiye Selçukluları dışında diğer Selçuklu devletlerinde görülmemesi ise 

dikkat çekicidir.1226 

Yine benzer şekilde Eyyûbîler’de emîr-i meclislik makamına rastlanmamaktadır. 

Ancak onun vazifesinin kâtibü’s-sırrlar tarafından yerine getirilmiş olması ihtimal 

dahilindedir. Bununla beraber Memlûkler’de emîr-i meclislik makamına 

rastlanmaktadır. Emîr-i meclislik, Memlûk Devleti’nin ilk kurulduğu yıllarda mevcut 

olmayıp, ikinci hükümdar Sultan Baybars tarafından ihdas edilmiştir.1227 

4.4.26. Emîr-i Bâr 

Türkiye Selçuklu sultanlarının barlarını düzenleyen, teşrifat kurallarını yerine getiren 

görevli “emîr-i bâr”, “bârbeg” ve “emir el-izn” olarak anılmaktaydı. Sultanın huzuruna 

dahil olmak isteyenler için önce emîr-i bâr bizzat sultandan izin alır ve konukları 

protokola göre yerlerine oturturdu. Türkiye Selçukluları’nda Sultan I. İzzeddin 

Keykâvus döneminde emîr-i bârdan bahsedilir.1228 Bununla beraber emîr-i bâr 

kendisine benzer görevlere sahip hâciblerden statü bakımından daha düşük 

seviyededir.1229 Eyyûbîler’de ise sultanların toplantılarını düzenleyen özel bir saray 

                                                   
1220 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 234. 
1221 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 291. 
1222 Merçil, a.g.e., 2011, 121. 
1223 Merçil, a.g.e., 2011, 121. 
1224 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 144. 
1225 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 192-193; Merçil, a.g.e., 2011, 120. 
1226 Merçil, a.g.e., 2011, 120. 
1227 Özcan, a.g.e., 2006, 133; Kuşçu, a.g.e., 2013, 222-224. 
1228 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 180. 
1229 Merçil, a.g.e., 2011, 93-95. 



166 
 

görevlisine rastlanmamaktadır. Bununla beraber teşrifatçılık vazifesi olan hâciblerin 

bu işleri yürüttüğünü söylemek mümkündür. 

4.4.27. Mihmandarlar 

Ortaçağ İslam Devletlerinde mihmandarlar hükümdarların misafirlerini karşılamak ve 

aynı zamanda onlara ikamet süreleri boyunca refakat etmekle yükümlüydüler. Türkiye 

Selçukluları’nda böyle bir mansıb mevcuttur ve bu görevli için ayrıca mizban tabiri de 

kullanılmıştır.1230  

Sultan I. Alâaddin Keykubad, Erzincan hakimi Davudşah’ı karşılaması için 

mihmandarlarını erzaklarla beraber göndermiştir.1231 Aynı şekilde sultan, Celaleddin 

Harezmşah’ın elçilerine de önden mihmandar yollamış ve ardından da 

mihmandarlarının elçilere nasıl muamele ettiklerini soruşturmuştur.1232  

Mihmandarların, sultanların misafirlerinin konaklayacağı yerleri önceden 

belirledikleri anlaşılmaktadır.1233 Mihmandarlar sadece gelen elçileri ve misafirleri 

karşılamaz, onları belirli bir yere kadar sultanın emriyle yolcu ederlerdi.1234 Sahib Ata 

Fahreddin Ali’ye ait bir vakfiyede mihmandar Kemaleddin adlı birinin adı 

geçmektedir.1235 Eyyûbîler’de de mihmandarlık yapan görevliler daha sonraları bu 

unvanı kullanmaya devam etmişlerdir.1236 Eyyûbîler’de ayrıyeten farklı devletlerden 

gelen önemli hükümdarlar ve elçileri mihmandarlar yerine hâcibül hüccablar 

karşılamaktaydı. Bu misafirler kasırlarda, Dârü’z-ziyafe’de veya herhangi bir emîrin 

evinde de konaklatılabilirlerdi.1237 Türkiye Selçukluları’nda da mihmandarlar dışında, 

hâcib ve çavuş gibi görevliler de ileri gelen misafirleri karşılamak üzere seçilmişlerdir.  

4.4.28. Çaşnigir 

Türkiye Selçukluları’nda sultanın, yediği yemeklerden zehirlenme riskine karşı önüne 

gelecek yiyecekleri sultandan önce tatmakla yükümlü görevlilere çaşnigir 

denilmekteydi. Bunlar emîr-i zevvak olarak da anılmaktaydı.1238 

                                                   
1230 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 333. 
1231 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 355. 
1232 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 375. 
1233 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 432. 
1234 Merçil, a.g.e., 2011, 224.. 
1235 Merçil, a.g.e., 2011, 225. 
1236 Bozkurt, N. (2020). “Mihmandar”, DİA, 30, 26. 
1237 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 360. 
1238 Taneri, a.g.m., 1993b, 232; Merçil, a.g.e., 2011, 109. 



167 
 

Selçuklu kaynaklarında zikredilen çaşnigirlerin zaman zaman eski unvanları ile 

zikredildikleri görülmektedir. Bu unvanın kalıcı haline gelmesi çaşnigirliğin basit bir 

şekilde yemek tadan bir görevli olarak tanımlanamayacağına, sultanın en yakınında 

bulunan saygın bir görevli olduğuna işarettir. Zira çaşnigirler arasından önemli devlet 

adamlarının çıkması hususu da bunu doğrulamaktadır. Yine bu görevlilerin sultanlarla 

devlet meseleleri hakkında müşavere edecek kadar yakın oldukları hatta elçi olarak da 

vazifelendirildikleri görülmektedir.1239  

Eyyûbi kaynaklarında da çaşnigir ve hânsâlârdan bahsedilmiştir. Bununla birlikte 

Eyyûbîler’de uzun bir süre üstâdüddâr olarak görevli saray amirlerinin aynı zamanda 

çaşnigirlik işini de yürüttüğü görülmektedir. Fakat daha sonra çaşnigirlik ve 

üstâdüddârlık farklı kişilere tevdi edilmeye başlanmıştır. Melik Sâlih Necmeddün 

Eyyûb bir çaşnigire onun makamda bulunduğunun göstergesi olarak sofra resmi 

bulunan vesika vermiştir.1240 

Netice itibarıyla Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de çaşnigirlerin ana vazifesinin 

sultanın yemeklerini tatmak olduğu anlaşılmaktadır. Bununla birlikte her iki devlette 

de çaşnigirlerin statülerinin yüksek olduğu dikkati çekmektedir. Eyyûbîler’de bir ara 

çaşnigirlerin sarayın en büyük amiri olan üstâdüddârlar arasından vazifelendirildiği; 

Selçuklu çaşnigirlerinin de bu makamdan ayrıldıktan sonra dahi unvanlarını 

kullanmaya devam ettikleri bilinmektedir. Ayrıca Selçuklular’da çaşnigirlerin 

sultanlarla devlet işleri görüşecek ve elçilikle görevlendirilecek kadar güvenilir 

kimseler olduğu dikkati çekmektedir.  

4.4.29. Divitdar 

Divitdarlar, Ortaçağ İslam Devletlerinde hükümdarların divit takımlarını muhafaza 

etmekle yükümlü saray görevlileridirler. Bu mansıbın Abbasiler’den itibaren varlığına 

rastlanmaktadır.1241 Divan toplantılarında hükümdara sunulan mektup belgeleri 

huzurda sultana getiren divitdar olurdu.1242 I. Keykâvus, emîrü’l-devâtı bulunan 

Ziyaeddin Kara Arslan’ı Ermenilerden haraç vergisini toplaması için 

görevlendirmişti.1243 Celaladdin Karatay da hazinedarlık ve taştdarlık ile beraber 

                                                   
1239 Merçil, a.g.e., 2011, 109. 
1240 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 340. 
1241 Çubukçu, A. (1994). “Devâtdâr”, DİA, 9, 221. 
1242 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 220 
1243 İbn Bibi, a.g.e., 2020,  196 



168 
 

divitdarlık görevini yürütüyordu. Divitdar bulunan Karatay’ın saray içinde hükümdara 

yakın bulunan bu mansıblarda bulunması divitdarlığın da güvenilir kişilere verildiğini 

göstermektedir. Selçuklu sultanları dışında vezirlerin de divitdarları 

bulunmaktaydı.1244 

Eyyûbîler’de divitdarlık mansıbı bulunmakla birlikte bu görevde bulunan kişiler ve 

vazifeleri hakkında çok fazla bilgi mevcut değildir. Bununla birlikte Selâhaddin 

döneminde Akka Savaşlarında Seyfeddin Sungur ed-Devâdâr adlı bir emîrin yer aldığı 

da bilinmektedir.1245  

  

                                                   
1244 İbn Bibi, a.g.e., 2020,  546. 
1245 Çubukçu, a.g.m., 1994, 221. 



169 
 

5. ASKERİ TEŞKİLAT 

Ortaçağ Türk-İslam Devletlerinde ordu yapılanmaları devletlerin varlığı için son 

derece önem arz etmekteydi. Bilindiği gibi Türk devlet geleneğinde devletin var 

olması için güçlü bir hazine ve orduya sahip olması gerekiyordu. Askeri yapılanma 

bakımından Türk devletleri büyük oranda benzerlik göstermektedir. Orduda daimi 

statüde olan hassa kuvvetleri istihdam edildiği gibi, seferberlik durumlarında askeri 

birliklerin önemli bir kısmı iktâ askerlerinden temin ediliyordu.1246 

5.1. Kara Ordusu 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler Devleti’nin kara orduları büyük ölçüde Büyük 

Selçuklu Devleti askeri teşkilatının unsurlarını taşımaktadır. Bu orduların sahip olduğu 

teşkilat unsurları hem Türklerin İslam öncesi dönemdeki askeri teşkilatı hem de Türk-

İslam Devletlerinin askeri teşkilatlarının unsurlarıyla büyük oranda benzerlik 

göstermektedir. Bu menşe üzerine gelişen Türkiye Selçuklu ordusu için kaynaklarda 

Leşker-i rum, Sipahi, Haşem, Cüyuş, Cund,  Mütecennide gibi tabirlerin kullandığı 

görülmektedir.1247  

5.1.1. Kara Ordusunun Kısımları 

5.1.1.1. Hassa Ordusu 

Ortaçağ İslam Devletlerinde Hassa ordusu doğrudan hükümdara bağlı, devletin daimi 

ordusu olup özel askeri gruplardan meydana gelmekteydi. Türkiye Selçukluları’nda da 

bu ordu gulamlardan oluşmaktaydı. Gulam sistemi daha önce değindiğimiz gibi İslam 

dünyasına özgü bir sistem olup devletin, köle olarak bünyesine aldığı insan gücünü 

farklı devlet kadrolarında istihdam etmek için kullandığı bir sistemdi. Sistemin en 

büyük getirisi şüphesiz daimi bir ordu mahiyetini taşımasıydı. Gulam sistemi 

içerisinde yetişen bu gruplar daha sonra saraylarda görev almakta olup yeteneklerine 

göre idari ve askeri kadrolardaki memuriyetlere gelebiliyor ve hatta emîr dahi 

olabiliyorlardı.1248 

                                                   
1246 İktâ sistemine dair bilgi için Bkz. Turan, O. (1992). “İktâ”, İA, V/2, 952-953; Demirci, M. (2000) 

“İkta”, DİA, 22, 43; Göksu, E. (2009). “Türkiye Selçuklularında Iktâ”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (26), 143. 
1247 Göksu, a.g.e., 2018, 361-363. 
1248 Göksu, a.g.e., 2018, 28-30. Gulam sisteminin tam olarak ne zaman çıktığı ve çıkışının ana nedenleri 

üzerinde net bir fikir birliği olmasa da bu hususta bazı görüşler ileri sürülmüştür. Konu hakkındaki 

görüşlerin toplu bir değerlendirmesi için Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 28-33. Memlük kökenli asker 



170 
 

Türkiye Selçukluları’nda devlet kadrolarında gulam kökenli grupların kullanımının 

XII. yüzyılın son çeyreğinde yoğunlaştığı görülmekle beraber sistemin devlet 

tarafından ilk olarak ne zaman uygulanmaya başladığı kesinlik kazanmış değildir. 

Bununla birlikte bazı araştırmalarda gulamlardan kuruluş devrinden itibaren 

faydalanıldığı ifade edilmektedir.1249 Türkiye Selçukluları’ndaki gulam kullanımının 

XII. yüzyılın sonlarında artması hususunda bazı sebepler öne sürülmüştür. Örneğin 

askeri teşkilatta kuşatma savaşlarında ağır silah kullanımını gerektiren gerekli 

niteliklere sahip insan kaynağına ihtiyaç duyulması ve devletin Anadolu’da hakimiyeti 

sağlayarak büyümesi ile beraber artan ekonomik gelişmenin etkisinin olduğu ifade 

edilmektedir.1250  

Türkiye Selçuklu hassa kuvvetlerinin idaresi Beylerbeyi’nin üzerindeydi.1251 Sultanlar 

dışındaki “Emîr” rütbesindeki devlet adamları da kendi gulamlarına sahipti.  Devlet 

ricalinin gulam sayılarının onların sahip oldukları siyasi nüfuza göre en düşük 500-

1000, en yüksek ise 5.000-10.000 arasında değişebildiği görülmektedir.1252 Bu sayılar 

emîrlerin hassa kuvvetlerinin Selçuklu sultanı ile neredeyse aynı seviyeye 

çıkabildiğini göstermesi bakımından da mühimdir.1253 Ortaçağ İslam Devletlerinde her 

ne kadar hanedan üyesi dışındaki ricalin sahip olduğu savaşçı gücün sayısının aşırı 

olması iktidara tehtid olmuşsa da Türkiye Selçukluları’nda genel olarak bu durumun 

olağan olduğu hatta teşvik de edildiği anlaşılmaktadır.1254  

Türkiye Selçukluları’ndaki gulam kadrolarının farklı sayıda etnik menşeye sahip 

olduğu görülmektedir. Devletin faydalanmış olduğu gulamlar arasında Hint, Deylemli, 

Keşmirli, Kazvinli, Kıpçak, Türk, Çinli, Kürt, Hıtay, Tacik, Gürcü, Ermeni, Rum, Rus 

ve Latin kökenlilerin varlığına rastlanmıştır. Bu etnik çeşitliliğin nedenleri; 

Selçuklular’ın çok geniş bir coğrafyada hüküm sürmesinin bir sonucu olarak farklı 

toplulukları bünyesinde barındırması, farklı milletlere komşu olması, ayrıca çeşitli 

                                                   
istihdamı İslam dünyası dışında Bizans ve Sasaniler’de de mevcuttu. Bkz. Şeşen, R. (2018b). 

Selahaddin Eyyûbi ve Dönemi,  İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 290-291. 
1249 Erkan Göksu, Süleyman Şah’ın Humartaş adlı bir gulamının olduğunu belirtir. Bkz. a.g.e., 2018, 

37. 
1250 Göksu, a.g.e., 2018, 34-42. 
1251 Kesik, a.g.e., 2017, 45. Beylerbeyleri içerisinde de gulam kökenliler mevcuttu. Bkz. Göksu, a.g.e., 

2018, 47. 
1252 Koca, a.g.e., 2005, 84-87, 102. Sultan I. İzzeddin Keykâvus devrinde yapılan Halep Seferinde 

Melikü’l Ümera Seyfeddin Ayaba, 4 bin kişilik bir orduya komuta etmişti. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 

216; Koca, a.g.e., 2005, 101. 
1253 Kaymaz, a.g.e., 2011, 20-21. 
1254 Kaymaz, a.g.e., 2011, 20.  



171 
 

yöntemlerle gulam tedarik etmesi olarak gösterilmiştir. Bu yöntemler arasında; savaş 

esirliği, haraç, satın alma, hediyeleşme, rehin gibi temin şekilleri olduğu 

görülmektedir. Zikrettiğimiz bu has gulamlar ve emîrlerin gulamları arasında özellikle 

Ermeni ve Rumların sayısının fazla olduğu tahmin edilmekle birlikte hanedan ile aynı 

soydan gelen Türk gulamların olması da dikkat çekmektedir.1255  

Türkiye Selçukluları’nda hassa kuvvetleri farklı adlarla tasnif edilmiştir. Kaynaklarda 

kullanılan en genel tanımlamanın gulaman-ı dergah olduğu görülmektedir. Bu ifade 

dışında; gulaman-ı hass, mefaride, mefaride-i halka-i hass, halka-i hass, mülazım, 

mülazıman-ı dergah, mülazıman-ı yatak-i hümayun, gulaman-i yatak-i sultan, 

bendegan, hadem, haşem, havaşi, mukarreban gibi gulam gruplarını ifade eden 

terimler de mevcuttur. Gulaman-ı hass grupları kaynaklarda daha ziyade savaşçı 

birlikler olarak öne çıkmamışlardır. Zira bu grupların biraz sonra göreceğimiz üzere 

asıl vazifeleri savaşçı birliği olmaktan ziyade hükümdarın yakın korumalığını 

yapmaktı.1256  

Selçuklu hassa kuvvetlerinin sayısının genel olarak 12.000 kişi olduğu 

düşünülmektedir. Zira I. Alâaddin Keykubad devrinde 10.000 kişilik sayıya ulaşan 

hassa ordusu mevcudiyetinin Harezmlilerin de eklenmesiyle 12.000’e kadar çıktığı da 

görülür. Yılda dört kez maaş alan gulamların adları, vazifeleri, künyeleri, iktâlarına 

dair bilgiler özel defterlere kaydedilirdi.1257  

Türkiye Selçuklu gulamları saray içerisinde yer alan gulamhanelerde 

yetiştirilmekteydi. Sultanlar dışında devlet adamlarının da gulam yetiştirdiği 

gulamhaneleri buluyordu.1258 Büyük Selçuklular’da nakib denilen gulamların 

eğitiminden sorumlu kişilere Türkiye Selçukluları’nda baba denilirdi.1259 

                                                   
1255 Kesik, a.g.e., 2017, 28-31; Göksu, a.g.e., 2018, 66-77. 
1256 Göksu, a.g.e., 2018, 44-47. 
1257 Koca, a.g.e., 2005, 88-90; Kesik, a.g.e., 2017, 26-27. Bu kayıtların tutulduğu divanın Büyük 

Selçuklular, Irak Selçukluları, Harezmşahlar, Eyyûbiler ve Memlûkler’de de adı mefaride divanı ise de 

Türkiye Selçukluları’nda bu adla bir divan olup olmadığını bilmiyoruz. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 48. 
1258 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294-295; Göksu, a.g.e., 2018, 21, 288-290. 
1259 Koca, a.g.e., 2005, 153. Türkiye Selçuklu gulamlarının yetişmesinden sorumlu bu kişilere verilen 

baba sıfatı esasen resmi bir mansıb olmayıp gulamlarla bu eğitmenler arasındaki yakın ilişkinin bir 
sonucu olarak gelişmiştir. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 294-295. Yine Türkiye Selçuklu tarihinde baba 

olarak anılan bazı yüksek devlet ricalinin varlığı da bu göreve gelenler arasında önemli şahsiyetler 

çıktığını göstermesi bakımından mühimdir. Örneğin Celaleddin Karatay baba olarak bilinirdi. Bkz. 

Kesik, a.g.e., 2017, 29. Vezir Fahreddin Ali’ye ata ve baba denilirdi. Bkz. Turan, O. a.g.e., 2014, 4-5. 

Tuğraî Şemseddin Mahmud’un da lakabı baba idi. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 518. Selçuklularla aynı 

gelenekten beslenen Memlûkler’de de taşthane, mihtarhane gibi saray görevlilerine saygı ifadesi olarak 

baba denildiği görülmektedir.  Bkz. Özcan, a.g.e., 2006, 160. 



172 
 

Zikrettiğimiz has gulam gruplarının mahiyetleri konuyla ilgilenen araştırmacılar 

tarafından tespit edilmeye çalışılmıştır. İlk olarak gulaman-ı hass içerisinde ayrı bir 

grup olarak müfaride grubu göze çarpmaktadır. Bu grubun Türkiye Selçukluları’nda 

silahdarlar ve candarlarla birlikte sultanın korumalığını yaptığı görükmektedir.1260 

Muhafızlığın gerektirdiği heybetli fiziksel görünümleri itibari ile diğer askerlerden 

ayrılan1261 müfaridenin verildikleri görevlere münferiden değil topluca gittikleri 

anlaşılmaktadır.1262 I. Alâaddin Keykubad döneminde “Sâhib Ziyaeddin, Pervâne 

Taceddin ve Müstevfî Sadeddin, divan mensupları, müfarideden 10 bin savaşçı yiğit 

süvari, hassa köleleri ve kendi adamlarıyla” Ahlat’a gitmişlerdi.1263 İbn Bibi’deki 

kayıtlarda görüldüğü üzere müfarideden kasıt saraydaki has gulamlardı. Burada 

Ahlat’a müfaridenin yanlarında hükümdar olmadan gidiyor olması onların refakatçilik 

ve muhafızlık görevini sultanın emri üzerine başka kişilerin de yapabildiklerini 

göstermektedir.1264 Müfaridenin yüksek mevkilerdeki emîrleri, sultanın emriyle 

tutuklama görevi alabildikleri de vakidir. I. Keykâvus, Halep seferinin akabinde 

sadakatlerinden şüphe duyduğu emîrleri tutuklarken Müfaride grubundan onların 

etrafını sarmalarını istemişti.1265 Bazı silahların kullanımında özel olarak 

ihtisaslaştıkları anlaşılan1266 müfaride grubuna bağlı hassa kuvvetlerinin savaş 

durumlarında dahi genellikle sarayda kaldıkları görülmektedir.1267  

Sultanın hassa kuvvetleri arasında yer alan bir başka birlik ise mefaride-i halka-i hass, 

halka-i hass olarak kaynaklara yansıyan halka grubuydu. Mefaridenin bir alt şubesi 

olup Türkiye Selçukluları’ndaki en önemli hassa grubu olduğu anlaşılan halka grubu, 

esasen sultanı korumakla görevliydi. Bu grubun sultan ile beraber hatta sultan olmadan 

da askeri seferlere katılabildiği görülmektedir.1268 I. Alâaddin Keykubad, Emîr 

Kemaleddin Kamyar’ı doğu seferine gönderirken yanına “mefaride-i halka-i hass, 

gulaman-ı dergah ve mülazıman’ı yatakı” da almasını istenmişti.1269 İbni Bibi’ye 

                                                   
1260 Kesik, a.g.e., 2017, 26. 
1261 Koca, a.g.e., 2005, 84-85. 
1262 Göksu, a.g.e., 2018, 48-52. I. Keyhüsrev’in şehit olduğu Akşehir Savaşı’nda koruyanlar candarlar, 

silahdarlar ve müfredler idi. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 138-139. 
1263 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 418. 
1264 Göksu, a.g.e., 2018, 53. 
1265 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 220. 
1266 Koca, a.g.e., 2005, 85. 
1267 Göksu, a.g.e., 2018, 49. 
1268 Göksu, a.g.e., 2018, 58. 
1269 Göksu, a.g.e., 2018, 58. 



173 
 

bakılırsa halkaya dahil olanların sayısı 1000 olup bunların içinde hem yaya hem de 

süvari olanlar vardı.1270  

Hassa ordusunun bir başka kolu olan mülazıman-ı yatak-ı sultan da gulaman-ı dergah 

ve müfaride içinden seçilmekte olup ana vazifeleri nöbetçilik yapmaktı. Mülazıman 

grubu bu görevlerini hem gündüz hem de gece yerine getirmekteydi. Mülazıman tabiri 

ayrıca genel olarak saraydaki hizmetkarları ifade etmek için de kullanılıyordu. 

Selçuklu sultanlarının katılmadıkları seferlere dahi katılabilen mülazıman grubunun 

sefer öncesi uç bölgelerindeki Türkmenlere ulak olarak gönderildikleri de 

görülmektedir.1271 Şemseddin İsfahani’nin ölümünün gulaman-ı yataktan bir muhafız 

eliyle gerçekleştiğine bakılırsa bu grup infaz işlerini de yerine getirebiliyordu.1272 

Uymaları gereken yükümlülükleri içeren özel kanunlara da sahip oldukları bilinen 

mülazıman gruplarının başlarında bazı araştırmacılara göre visakbaşı/otağbaşı denen 

görevliler bulunurdu.1273 Mülazıman grubunun genel olarak hem muhafız kıtası hem 

de merkez ordusunun bir parçası olduğu anlaşılmaktadır.1274 

Türkiye Selçukluları’nda buraya kadar zikrettiklerimiz haricinde bendegan, hadem, 

haşem, havaşi, mukarreban denilen gruplar da olup bu ifadelerin sarayda görev alan 

hizmetlileri, iktâ askerlerini, hassa kuvvetleri ve Türkiye Selçuklu ordusunu ifade 

etmek için kullanıldığı da anlaşılmaktadır.1275  

Selçuklu gulamlarına sıklıkla hayvan isimleri ile maden/taş isimlerinin verildiği 

görülmektedir.1276 Gulamlar belirli bir eğitimden geçtikten sonra merkezi teşkilat 

içerisinde yükselebildikleri gibi taşrada da görev alabilirlerdi. Hatta onların soyundan 

gelenler dahi bu makamlara gelebiliyordu. Zira gulamlar ve onların soyundan gelenler 

arasında sıklıkla taşra vilayetlerinde sipahi olarak görev alanların olduğu 

görülmektedir.1277 Gulamlar taşradaki kalelerde muhafız olarak bırakılabilirler yine bu 

                                                   
1270 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 239. 
1271 Kesik, a.g.e., 2017, 26-27; Göksu, a.g.e., 2018, 48-52, 60-64; Köymen, a.g.e., 2020, 366. 
1272 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 454. 
1273 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 101; Koca, a.g.e., 2005, 85.  
1274 Göksu, a.g.e., 2018, 61-62. 
1275 Göksu, a.g.e., 2018, 44. 
1276 Bu isimler hakkında detaylı bilgi için Bkz. Koca, a.g.e., 2005, 88; Kesik, a.g.e., 2017, 27-30. 

Keykubad devrinde uç beylerbeyi olan Hüsameddin Çoban’ın torununun II. Mesud devrinde bölgede 

subaşılık yaptığı görülmektedir. Bkz. Kesik, a.g.e., 2017, 28-31.   
1277 Kesik, a.g.e., 2017, 33. 



174 
 

kalelere dizdar olarak da atanabilirlerdi.1278 Hassa kuvvetleri, diğer ordu mensupları 

gibi seferlerde başarılar göstermeleri halinde ödüllendirilebiliyorlardı.1279 Örneğin, 

İbni Bibi’de Alâaddin Keykubad’ın Erzurum’u almasının akabinde “Bütün itibarlı 

kişilere, ordu emîrlerine, askerin seçkinlerine ve dergahın hademelerine türlü nimetler, 

bağışlar, ilave makamlar, mülk ve diğer bölgelerde iktâlar müsellimliği verdi” ifadesi 

bulunmaktadır.1280  

Eyyûbîler’in kara orduna bakıldığında kurucu Sultan Selâhaddin Eyyûbî’nin içinde 

yetiştiği Zengîler ve Büyük Selçuklu Devletleri’nin askeri teşkilatlarının bu yeni 

devletin askeri teşkilatının nüvesini oluşturduğu görülmektedir.1281 Onun kurduğu 

devlet Türk, Kürt ve Arap menşeli emîrler grubuna sahip olup bunlar askeri teşkilata 

pek çok memlük emîr ve asker kazandırmıştır.1282 Eyyûbi ordusunun Selçuklular ve 

Zengîler’deki kadar olmasa da büyük çoğunluğunu Türkler oluşturuyordu.1283  

Eyyûbi hassa/daimi ordusu memlükler ve hürler olarak iki ana sınıfa ayrılmaktaydı. 

Selâhaddin döneminde bu ordu farklı kaynaklara göre 12 ile 14 bin arasında bir 

mevcuda sahip olup onun selefleri döneminde bu sayı azalmaya başlamıştır. Örneğin 

bu sayı Melik Azîz döneminde 9500 idi. Ordunun çoğunluğu memlük/tavaşi idi. 

Bununla birlikte hür askerlerle memlük askerler aynı haklara sahiplerdi. Her iki grup 

da devletin idari ve askeri kadrolarında yükselme şansına sahipti. Ancak hürler ve 

memlükler arasında ordu içerisinde rekabet mevcuttu.1284 

Memlük olarak devlete alınan genç askerler tibak denilen kışlalarda eğitimden 

geçmekte idi. Bunlar hem şahsi olarak hem de grup halinde kendilerini yetiştiren sultan 

veya emîrlere nispetle anılırlardı. Bu şekilde en-Nuriyye, el-Esediyye, en-Necmiyye, 

es-Salahiyye, et-Takaviyye, el-Adiliyye gibi gruplar bulunuyordu. Selâhaddin 

Eyyûbî’nin es-Salahiyye grubu büyük ölçüde Türklerden oluşuyordu. Esediyye ve 

                                                   
1278 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 182; Koca, a.g.e., 2005, 179-180. İbni Bibi’de yer alan bir kayda göre 

Alâaddin Keykubad kalelere atanan muhafızların seçilirken devletin himayesinde yetişmiş olmalarını 

istemektedir. Sultanın buradaki himayeden kastı şüphesiz bu kişilerin gulam eğitiminden geçmesi 

olmalıdır. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 434-435. Kahta Kalesi’nin idaresi de fethedilmesinin akabinde 

Alâaddin Keykubad tarafından bir has gulama bırakılmıştı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 301. 
1279 Köymen, a.g.e., 2020, 362. 
1280 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 404. 
1281 Alptekin, C. (1990). “Selçuklu Devleti’nin Askeri Teşkilatının Eyyûbi Devleti Askeri Teşkikatına 

Tesiri”, Belleten, 54 (209), 118. 
1282 Kubat, a.g.e., 2020, 31-32. 
1283 Kuşçu, a.g.e., 2013, 345-346. 
1284 Jean De Joinville, a.g.e., 2014, 100; Alptekin, a.g.m., 1990, 119-120; Kuşçu, a.g.e., 2013, 343, 349; 

Şeşen, a.g.e., 2018b, 291-292; Kubat, a.g.e., 2020, 30-32.  



175 
 

Salahiyye grupları ile Melik Sâlih’in Bahri Memlukları siyaseten özellikle güçlü 

gruplardı. Bu memlükler arasında hadım olanlar olduğu gibi hadım olmayıp evlenenler 

dahi olabiliyordu. Dolayısıyla tavaşiler/memlükler tamamen hadım değildi. Tavaşi 

yalnızca hassa memlük askerlerini değil sarayda görevli memlük kökenli isimlere de 

deniliyordu. Saray tavaşileri tamamen hadım idi.1285  

Eyyûbi hassa ordusunda karagulam olarak bilinen bir süvari grubu mevcud olup 

bunların mahiyeti hakkında farklı görüşler vardır. Karagulam esasen Büyük 

Selçuklular’da acemi gulamlar için kullanılan bir ifadeydi. Eyyûbîler’de ise Büyük 

Selçuklular’daki konumundan farklı olarak daha alt bir statüde olup hem savaşçı hassa 

süvari memlüklerini hem de memlük kökenli olmayan süvarileri ifade etmek için 

kullanılabildiği anlaşılmaktadır.1286 Bazılarına göre tavaşi ve karagulam kullanımı 

arasındaki ayrım, hadım süvarilere tavaşi, hadım olmayanlara da karagulam denildiği 

şeklindedir.1287 S. Lane-Poole ise yalnızca Sudanlı gruplar için karagulam ifadesinin 

kullanıldığını öne sürmüştür.1288 

Eyyûbi hassa ordusunda Selçuklu ile benzer olarak halka1289 ve müfred gruplarının var 

olduğu görülmektedir. Genel olarak bu grupların da Türkiye Selçukluları’ndaki 

mevkidaşlarıyla benzer görevleri ifa ettikleri anlaşılmaktadır. Hatta halka hassa 

grubunun İslam tarihinde ilk kez ortaya çıkışı da bu dönemde olup birliği kuran ismin 

Selâhaddin Eyyûbî olduğu düşüncesi mevcuttur. Selâhaddin Eyyûbî’nin 1000 

civarında halka kuvveti olduğu bilinmektedir. Melik Takıyyüddîn’in ise 500 kadar 

halka askeri vardı. Diğer bir hassa grubu olan müfred grubu ise halka grubunun 

içerisinde bir grup olup merasimlerde ve sultanların korunmasında görev alırdı. 

Eyyûbi müfredlerinin iktâsının olup olmadığı konusunda kesin bir kanaat yoktur. 

Halka ve müfrede ek olarak atlab el-mire olarak bilinen ve ordunun lojistik işlerini 

yürüten bir başka Eyyûbi hassa grubu daha mevcuttu.1290 Eyyûbi halka askerleri askeri 

yararlılıklar gösterdikleri takdirde emîrliğe terfi edebiliyordu.1291 

                                                   
1285 Kuşçu, a.g.e., 2013, 345-349.  
1286 Kubat, a.g.e., 2020, 34-35. 
1287 Şeşen, a.g.e., 2018a, 167.  
1288 Kubat, a.g.e., 2020, 35. 
1289 Jean De Joinville, a.g.e., 2014, 146. 
1290 Alptekin, a.g.m., 1990, 119; Kuşçu, a.g.e., 2013, 348, 355-356; Şeşen, a.g.e., 2018b, 252; Kubat, 

a.g.e., 2020, 76, 185.  
1291 Jean De Joinville’ye göre emîr yapılan bu halka askerleri 200-300 kişilik bir memlük kuvvetinin 

başına geçmekte olup zamanla daha yüksek sayıdaki birlikleri idarelerinde bulundurabiliyorlardı. Bkz. 

a.g.e., 2014, 147. 



176 
 

Selâhaddin Eyyûbî döneminde hassa ordusunun ödemeleri ve savaşlarda lazım gelen 

levazımları revatib divanından karşılanırdı. Halka gurubu içerisinde yer alan müfred 

grubuna ait olan müfred divanı var olup muhtemelen Eyyûbîler’deki tüm hassa 

kuvvetleri de yine bu divana kayıtlıydı.1292 

Eyyûbî sultanlarının İslam tarihinde daha önce Abbasiler’de görüldüğü üzere memlük 

kuvvetlerinin eğitimi ve kışla olarak kullanımı için özel ve gelişmiş imaretler 

yaptırdıkları dikkat çekmektedir. İlk olarak yapımına Selâhaddin Eyyûbî devrinde 

başlanan Kal’atül Cebel’in memlük grupları için zikrettiğimiz amaçlar için kullanıldığı 

görülmektedir. Sonraki dönemlerde Melik Âdil’in kurduğu el-Adiliyye şehri ile Melik 

Kâmil döneminde el-Mansura şehrinde gulamlara özel bu tarz binalar yapılmıştır. 

Melik Sâlih döneminde ise Bahri memlüklerine Ravza adası tahsis edilmiş ve sultan 

burada yapılan binalar için önemli bir mali tahsisat ayırmıştır.1293  

Bazı müellifler tarafından seçkin atlı birlikler1294 olarak tanımlanan hadım süvari 

tavaşilerin özellikle binicilik ve okçulukta mahir oldukları anlaşılmaktadır. Hassa 

süvarilerin hem günlük hayatta hem de savaşlarda kulladıkları birzevn (Türk atı) 

denilen atları bulunmaktaydı. Eyyûbî süvarilerinin atı, yedek atı ve yüklerini taşıyan 

uşağı, katırı ve devesi de bulunuyordu.1295 

Her iki devletin hassa kuvvetleri üzerinde bir mukayeseye gittiğimiz zaman esasen 

benzer unsurlara sahip olduklarını görmek mümkündür. Bu kuvvetlerin toplam 

mevcudlarının, gördükleri eğitimlerin ve hatta aldıkları isimlerin bile benzer olduğunu 

görmekteyiz. Yine vazifelerinin sultanın muhafızlığını yapmak olduğu görülmekle 

beraber savaşlara da katılabilmeleri ortak hususlar arasındadır. Bununla beraber farklı 

gözüken unsurlar da vardır. Örneğin hassa kuvetleri içerisinde Eyyûbîler’de özel 

lojistik hassa birlikleri vardır. Buna karşın Selçuklular’da lojistik işlerine bakan hassa 

birliklerinin varlığına rastlamıyoruz. Yine Eyyûbî hassa kuvvetleri arasında hadım 

kökenlilerin varlığı da dikkat çekmektedir. Buna karşın Türkiye Selçukluları’nda 

hadım olduğu bilinen bir gulama rastlayamadık. Yine Eyyûbî hassa kuvvetleri 

içerisinde etnik menşe ve azatlıların künyeleri üzerinden rekabetin olduğu dikkati 

                                                   
1292 Kuşçu, a.g.e., 2013, 342, 355-356.  
1293 Kuşçu, a.g.e., 2013, 347-348. 
1294 Kubat, a.g.e., 2020, 33. 
1295 Kuşçu, a.g.e., 2013, 361; Şeşen, a.g.e., 2018a, 168; Şeşen, a.g.e., 2018b, 288; Kubat, a.g.e., 2020, 

34, 152, 154-155. 



177 
 

çeker. Buna karşın Selçuklular’da bu tarz gulam gruplaşması/rekabeti görülmez. Daha 

önce de zikrettiğimiz gibi Türkiye Selçukluları’ndaki bu rekabet daha çok devlet 

geleneklerine yön verme ve devlet mansıblarını elde etme şeklinde Türkler ve İranlılar 

arasında merkez teşkilatında yaşanmıştı. Türkiye Selçukluları’nda devlet kadrolarının 

hanedana bağlılığı Eyyûbîlere göre daha yüksekti. Buna karşın Eyyûbîler’deki parçalı 

emirlikli yapı devletin idari ve askeri teşkilatında memlüklerin rekabetine sahne 

olmuştur.  

5.1.1.2. İkta Askerleri 

Kökenleri genellikle Sasaniler ve Bizans ve bunlardan mülhemle gelişen İslam 

medeniyeti ile beraber Orta Asya Türk mirasına da dayandırılan iktâ sistemi Ortaçağ 

İslam Dünyasında kullanıldığı devletlerde genel olarak idari, mali ve askeri teşkilatın 

temelini teşkil etmekteydi.1296 İktâ sistemi basit bir şekilde tarif edilmeye çalışılırsa 

belirli devlet görevlilerine maaş olarak belirli toprak gelirlerinin verilip bu 

idarecilerden bunun karşılığında devlete asker yetiştirmesi esasına dayanırdı.1297  

Türkiye Selçukluları’nda iktâ sistemi ile ilgili dikkati çeken husus XIII. yüzyıla kadar 

var olduğuna dair kesin bir kanıt veya kanaat olmamasıdır. Bununla birlikte Büyük 

Selçuklular’da Melikşah döneminde 46.000 iktâlı asker olduğu bilgisi1298 göz önüne 

alındığında Türkiye Selçukluları’nda sistemin uygulanmaya başlandığı dönemden 

sonra, bu sayının oldukça yüksek olduğunu tahmin etmek mümkündür.1299 Türkiye 

Selçuklu kaynaklarında iktâ topraklarından çıkan askerler, serleşker-i kadim, leşker-i 

kadim ve asakir-i kadim gibi terimlerle anılmıştır. Selçuklu melikleri ve yüksek devlet 

ricalinin kendilerine ait gulamları dışında iktâ topraklarında yetiştirdikleri iktâ 

askerleri de mevcuttu.1300 İktâ askerlerine sipahi de deniyordu.1301 Selçuklular’da bu 

iktâlı askerlerin kendi bölgelerindeki en üst askeri amiri bölge subaşılarıydı. Savaş 

                                                   
1296 Demirci, a.g.m., 2000, 43; Kesik, a.g.e., 2017, 34; Göksu, a.g.e., 2018, 87-88, 95.  
1297 İslam tarihinde iktâ sisteminin özünde esasen asker yetiştirmeye dayalı bir düzen yoktu. Büyük 

Selçuklular’da Nizamülmülk bu iktâ düzenine askeri bir hüviyet kazandırmıştır. Bununla birlikte askeri 

iktâ İslam tarihinde daha önce var olup daimi surette uygulanmamıştı. Bkz Turan, O. a.g.e., 2010, 308-
309; Göksu, a.g.e., 2018, 22, 85-86.  
1298 Göksu, a.g.e., 2018, 22, 97. 
1299 Kösedağ Savaşı’nda mevcudunun 100 ile 200 bin arasında olduğu tahmin edilen Selçuklu 

ordusunun askerlerin çoğunluğunun iktâ kuvvetleri olduğu düşünüldüğünde iktâ askerlerinin ne derece 

yüksek sayılara ulaştığı tahmin edilebilir. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 108 
1300 Göksu, a.g.e., 2018, 21, 100. 
1301 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 495. 



178 
 

durumunda iktâ askerleri subaşıların komutası altına girerek ana ordunun güzergahına 

katılırlardı.1302  

Selçuklular üzerinde Moğol nüfuzunun hâkim olduğu dönemden itibaren devletin, iktâ 

sistemi ve iktâ askerlerinden faydalanamamaya başladığı görülmektedir. Moğol 

yetkililer, Anadolu topraklarını sömürürken iktâ topraklarını tahripkar bir şekilde 

kullanmışlardır.1303 Moğollar’ın sebep olduğu sıkıntılara ek olarak “hanedan 

üyelerinin taht mücadeleleri, yüksek rical arası rekabetler ve bazı miri toprakların özel 

mülk statüsüne getirilmesi” de sistemin etkisizleşmesine etki eden unsurlar 

arasındadır.1304 Neticede Selçuklu ordusunun Sultan III. Keyhüsrev devrinden itibaren 

artık tamamen bir Moğol yardımcı kuvveti rolüne büründüğü görülmektedir.1305 

Eyyûbîler’de de iktâ sistemi Selçuklular’dan mülhemle benzer şekilde 

uygulanmıştır.1306 En büyük iktâ sahipleri daha önce de zikrettiğimiz üzere hanedan 

mensubu melikler idi. Büyük iktâ toprakları iktâü’l-hass olarak anılırdı. İktâ sahipleri, 

belirli sayıda askeri Eyyûbî Devleti’ne vermek zorundaydılar.1307 İktâ askerlerinin 

silah ve maaşları dîvânü’l-ceyş ile dîvânü’l-mal ceridelerinde kayıtlıydı.1308 

Selâhaddin Eyyûbî, 1172’ye kadar sahip olduğu topraklarda iktâ sistemini önemli 

ölçüde yaygınlaştırmış, 1177 ve 1181 yıllarında genel iktâ teftişleri ve bunlar dışında 

yeri geldiğinde kusurlu iş yapan kişilerden iktâlarını almak ya da liyakat gereği daha 

fazla iktâ hak edenlere bunları vermek gibi tedbirler almıştı.1309 Sultan özellikle 

Türkmen ve Bedevi gruplarına iktâlar vererek onları devlete bağlı kılmaya özen 

göstermiştir.1310  

İktâ sisteminin askeri sisteme katkısı ve kullanımını karşılaştıracak olursak her iki 

devletin de sistemi Büyük Selçuklular’dan mülhemle kullandıklarını görmekteyiz. 

Yine iki devlette de iktâ askerleri devletin en önemli askeri kuvvetini oluşturmakta idi. 

                                                   
1302 Turan, R. (2002). “Türkiye Selçukluları ve Anadolu Beyliklerinde Teşkilat”, Türkler Ansiklopedisi, 

7, 162. 
1303 Turan, O. (1948). “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku, Miri Topraklar ve Hususi Mülkiyet 

Şekilleri”, Belleten, 12 (47), 558. 
1304 Son dönem Selçuklu taht varislerinin iktidar yolunda destek kazanabilmek için toprak dağıtmaları 
bu duruma zemin hazırlamıştır. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 110-113.  
1305 Kaymaz, a.g.e., 2011, 155-156. 
1306 Alptekin, a.g.m., 1990, 118; Kuşçu, a.g.e., 2013, 428. 
1307 Şeşen, a.g.e., 1987, 219; Kubat, a.g.e., 2020, 178.  
1308 Şeşen, a.g.e., 1987, 246-247; Alptekin, a.g.m., 1990, 118; Kubat, a.g.e., 2020, 182.  
1309 Şeşen, a.g.e., 1987, 250-251; Kubat, a.g.e., 2020, 178-179.  
1310 Kubat, a.g.e., 2020, 178-179. 



179 
 

Selçuklu sultanları ülke geneline ferman yolladıkları zaman subaşı gibi bölge 

idarecilerinden iktâ askerlerinin hazırlanmalarını istemekteydiler. Bu şekilde Selçuklu 

iktâ askerleri merkeze tam bağlı subaşı denilen amirlerin idaresindeyken Eyyûbî iktâ 

askerleri merkeze yarı bağlı olarak hüküm süren emîrlerin denetimi altındaydı. Esasen 

burada dile getirmek istediğimiz husus iki devlette iktâ sahipleri arasındaki yetki/statü 

farkıdır. Örneğin Eyyûbî ülkesindeki tüm iktâ askerleri her zaman merkezden gelen 

emirle büyük sultanın ordusuna devletin idari yapısı gereği katılamıyordu.1311  Türkiye 

Selçukluları ise özellikle XII. yüzyılın ikinci yarısından sonra artan merkeziyetçilik ve 

Anadolu’da gerçekleşen siyasi birlik ile beraber tek bir komuta merkezinden 

yönetilen1312 kalabalık bir ordu mevcudiyetine sahiptir. 

5.1.1.3. Türkmenler 

Türkmen grupları Türkiye Selçuklu Devleti sınırları içerisinde çoğunlukla batı 

bölgelerinde konargöçer olarak yaşamakta olan ve hanedan ile aynı soy ve tarihi mirası 

paylaşan zümrelerdir. Bu grupların diğer Selçuklu tebaası halklara göre devlete 

bağlılıkları daha hassas bir durumdaydı.1313 Türkmenler bu bölgelerde Selçuklu sultanı 

tarafından atanan uç beylerbeylerinin idaresi altında yaşarlardı.1314 Uç beylerbeylerine 

“emîr-i vilâyet-i uç”, “sipehdâr-ı bozorg” veya “emîr-i bozorg-ı uç” denirdi.1315 Bu uç 

beylerbeylerinin altında uç beyleri onların altında da boy beyleri bulunmaktaydı. 

Türkiye Selçukluları’nda toplam üç uç bölgesi ve dört uç beylerbeyliği 

bulunmaktaydı.1316 Batı uç bölgesi, eski Türk devlet anlayışından bakiye bir gelenek 

                                                   
1311 Eyyûbi Devleti’nin Türkiye Selçukluları’ndan farklı olarak federatif yapıda bir devlet olduğu 

anlaşılmaktadır. Eyyûbi ülkesinin eyaletleri, hanedan mensubu melikler ya da emîrler tarafından 

Selahaddin Eyyûbi’nin belirlemiş olduğu şekilde mülk statüsünde yönetme hakkına sahip bulunan 

idareciler tarafından yönetilmekteydi. Mısır’da bulunan Eyyûbi hanedan üyesi büyük sultan olarak 

kabul edilmesine karşın Selahaddin Eyyûbi’nin ölümünden sonra zamanla diğer ülke idari yöneticileri 

üzerinde Mısır’ın otoritesi azalmaya başlayacak ve bu emirlikler birbirleri ile rekabet haline girecektir. 

Esasen bu husus Eyyûbi tarihinin belirleyicisi olmuştur. Öyle ki Haçlılar’a karşı dahi bu emirlikler 

birbirlerine yine rakip kalmaya edebilmekteydiler. Eyyûbi Devleti’nin yapısı hakkında bilgi için Bkz. 

Kuşçu, a.g.e., 2013, 187; Şeşen, a.g.e., 2018a, 159. Ömer Faruk Çakır, bu idari yapıdan ortaya çıkan 

sıkıntıları zayıf liderlik, hiyerarşi noksanlığı ve olabildiğince eşitlikçi bir statü ve taksimat sistemi olarak 

tanımlamıştır. Bkz. Çakır, a.g.m., 2022, 48.  
1312 Göksu, a.g.e., 2018, 109. 
1313 Turan, O. a.g.m, 2002, 161-162; Koca, a.g.e., 2005, 104-110.  
1314 İbni Bibi’de yer alan bir kayıtta uç bölgesine atanan bir emîr görevine başlarken imamların ve diğer 

uç emîrlerinin huzurunda anlaşma yapılmaktadır. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 530-531. Uç bölgelerinin 

kadıları dahi merkezi hükümet tarafından atanırdı. Bkz. Koca, a.g.e., 2005, 109. 
1315 Çelik, R. İ. (2022). “Türkiye Selçuklu Devleti’nde Askerî ve İdari Bir Makam: Beylerbeyliği”, Ahi 

Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 8 (1), 207. 
1316 Koca, a.g.e., 2005, 107-108.  



180 
 

olarak sağ ve sol kola ayrılmış durumdaydı.1317 Kuzey uç bölgesi Kastamonu-Samsun, 

Bizans sınırındaki uç bölgesi Kastamonu-Antalya, Güney ucu ise yine kabaca Antalya-

Ayntab’a kadar uzanmaktaydı.1318  

Türkmen grupları savaşçı birlik olarak Selçuklu ordusuna destek verebiliyorlardı. 

Selçuklu sultanları savaş kararı aldıklarında Türkmenlerin yaşadığı bu uç bölgelerine 

özel fermanlar hazırlatır ve sefere katılması için bu gruplardan ricalarda 

bulunulurdu.1319 Keykubad, uç Türklerine yazdığı bir fermanda Türkmenleri sefere 

çağırırken onlara maddi vaatlerde bulunmuştu.1320 Türkmen kuvvetlerin yaşam 

tarzının ganimete dayalı olduğu düşünüldüğünde bu gibi teşvik ve telkin edici sözlerin 

celb işini kolaylaştırdığı düşünülebilir. Ayrıca bu grupların savaşa katılmaları halinde 

gıda ihtayaçlarını Selçuklu sultanı karşılıyordu. Türkmenler savaşlarda kılavuzluk 

yaptıkları gibi savaşların olmadığı dönemlerde de devletin sınırlarını koruyarak 

devlete hizmet etmeyi sürdürüyorlardı.1321 Türkmen gruplarından ayrıyeten gulam 

olarak da istifade ediliyordu.1322  

İbni Bibi’deki bir kayıtta I. Alâaddin Keykubad uç bölgelerini kastederek Rum 

sınırındaki serleşkerlerin savaşa katılmak için cephaneler ve askerlerle beraber 

Malatya’ya gelmelerini istemektedir.1323 Kaynakta geçen “Rum sınırındaki serleşker” 

ifadesi uç bölgelerinde farklı bir askeri örgütlenme tarzının olduğuna işarettir.1324 Yine 

aynı eserde Keykubad’ın savaş kararı aldığında ordu toplamak için mutad olarak 

Erzurum ucuna yolladığı kuvvetleri geri çağırdığı bilgisi mevcuttur.1325 Buradaki 

bilgide Selçuklu merkez ordusundan da uç bölgesine daimi askerler gönderildiği 

sonucu çıkarılabilir. Zira “mutad” ifadesi merkezden sürekli uca asker gittiğine 

işarettir. Rum sınırındaki serleşkerlerin varlığı ve mutad olarak merkezden asker 

gönderilmesi bilgisi birleştirildiğinde bu giden askeri görevlilerin hassa kuvvetleri 

olması gerektiği akla gelmektedir. Zira iktâ askerlerinin daima bir şekilde garnizon 

mahiyetinde kullanılamayacağı doğaldır. Yine serleşkerlerin/subaşıların da 

                                                   
1317 Çelik, a.g.m., 2022, 208. 
1318 Kesik, a.g.e., 2017, 42. 
1319 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 262-295. 
1320 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 210. 
1321 Koca, a.g.e., 2005, 108, 110. 
1322 Köymen, a.g.e., 2020, 370. 
1323 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 295. 
1324 Türkiye Selçukluları’nda uç teşkilatlanmasının kendisine has bir yapıya sahip olabileceği fikri 

araştırmacılar tarafından dile getirilmiş bir husus olmuştur. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 222. 
1325 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 481. 



181 
 

çoğunlukla gulam kökenli olmasıyla beraber bu bilgiler uç bölgelerinde dahi gulam 

kökenli emîr ve askerlerin varlığını göstermesi açısından önemlidir. 

Türkmenler iç siyasi mücadelelerde de askeri güç olarak kullanılmışlardır. Örneğin; 

II. Kılıçarslan ile oğlu Melikşah arasındaki mücadelede de taraf olmuşlardı.1326 I. 

Keyhüsrev bu mücadelelerin ardından babası Kılıçarslan’ı Konya’daki payitahtına 

tekrar yerleştirirken Türkmenlerden yardım almıştı.1327 I. Keyhüsrev’i tahta çıkarmak 

için uçlar üzerinde nüfuz sahibi olan Danişmendli soyluları, bu Türkmenlerden sözler 

alıp harekete geçmişlerdi.1328 Yine Moğol nüfuzunun bulunduğu dönemde kardeşler 

arası mücadelede IV. Kılıçarslan’ı yakalayan Türkmenler bu durumu II. Keykâvus’a 

bildirmişlerdir.1329   

Uç bölgelerinde yer alan Türkmen emîrlerin ülkeye girmek isteyen elçi ve habercilere 

de hükümdarın yanına gitmesi için refakat etmekden sorumlu oldukları 

anlaşılmaktadır.1330  

Eyyûbî Devleti’nin hüküm sürdüğü coğrafyada Türkiye Selçukluları’ndaki uç 

Türkmenlerine benzer olarak yerleşik olmayan bir yaşam tarzına sahib konargöçer 

Türkmen ve Bedevi Arap grupları yer almaktaydı.1331 Bu Türkmen kuvvetleri daha 

devlet kurulmadan önce Eyyûbî aile mensupları tarafından kullanılan birlikler 

arasındaydı.1332 Örneğin Yaruklu Türkmenleri ciddi iktâlar elde etmiş bir Türkmen 

ailesi olup özellikle Selâhaddin döneminde 1179’daki Merc-i Uyun Muharebesi ve 

ardından Beytü’l Ahzan’a düzenlenen askeri girişimde önemli roller almışlardır. Yine 

III. Haçlı Seferinde de bu ailenin mensuplarından sık olarak zikredilmektedir. Yaruklu 

Türkmenleri Halep bölgesinde, Karaveli ve Kıpçak Türkmenleri de Erbil bölgesinde 

meşhurdu.1333 

Eyyûbî ordusunda Türkmenler genellikle Suriye coğrafyasında, Bedevi Araplar ise 

Ürdün-Sina arası bölgelerde yaşamaktaydılar. Akka Savaşlarında her iki grup da etkin 

                                                   
1326 Kaymaz, a.g.e., 2011, 41-42. 
1327 Kaymaz, a.g.e., 2011, 171. 
1328 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 107. 
1329 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 570-571. 
1330 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 530-531. 
1331 Alptekin, a.g.m., 1990, 120; Şeşen, a.g.e., 2018b, 293. 
1332 Şeşen, a.g.e., 2018a, 167. Türkler esasen Abbasiler’den itibaren İslam dünyasının pek çok yerinde 

gulam/memluk tarzında kullanılan askerler arasında en çok öne çıkan gruplar olup, Zengîler’den de 

önce Suriye ve Mısır’da devletler kuracak kadar etkinlerdi. Bkz. Kızıltoprak, S. (2004). “Memlük”, 

DİA, 29, 87-90. 
1333 Kuşçu, a.g.e., 2013, 352; Şeşen, a.g.e., 2018b, 294; Kubat, a.g.e., 2020, 47.  



182 
 

olarak kullanılmıştır.1334 Bununla birlikte Türkmenler ile Bedevi Arapların askeriyede 

istihdamında farklılıklar olabiliyordu. Örneğin Türkmenlerden meydan 

Muharebelerinde sıklıkla faydalanırken Bedevi Arapları yoğunluklu olarak ganimet 

odaklı baskınlarda kullanılırlardı.1335 Yine her iki grup da muharebe dışında farklı 

hizmetlerde kullanılmışlardır. Örneğin yolların güvenliğini sağlama ve sınırların 

muhafazasında rol almışlardır. Bedeviler yine posta işlerinde de 

görevlendirilmişlerdir.1336 Selâhaddin Eyyûbî bu gruplara sık sık iktâlar vererek 

şunları hedeflemişti: “Birincisi olağanüstü dönemlerde onlardan yardımcı süvari 

birlikleri sağlamak, ikincisi onların zâhire nakletmelerini, yolları korumasını, posta 

merkezlerine hecin devesi ve at ve sağlamalarını, sultana yıllık belli bir vergi 

ödemelerini sağlamak”.1337 

Kürt grupları da Eyyûbîler tarafından yardımcı kuvvet olarak kullanılmışlardır.1338 

Eyyûbî Meliki Eşref, kendisinden siyasi himaye talep eden Artuklu Meliki Mesud’a 

destek kuvvet olarak Arap ve Kürt kabilelerden oluşan 10 bin kişilik bir orduyu İbnü’l 

Bedir’in emrinde yollamıştı.1339 Kürt ve Arap yardımcı kuvvetleri için dikkati çeken 

husus bunların Türkmenlere nazaran devleti sıklıkla zor duruma düşüren ve tedip 

gerektiren faaliyetlere girişiyor olmalarıdır. 1177 tarihinde Tellü’s-Safiye bölgesinde 

Haçlılar’dan ani saldırı yiyerek ordusu bozulan Selâhaddin Eyyûbî bu duruma neden 

olduklarını düşündüğü iktâ sahibi Kürtlerin bu iktâlarını kesmişti.1340 Yine Haçlılar’la 

işbirliği yapan bazı Bedevi Arapları da Selâhaddin devrinde birçok kez sürülerek tedip 

edilmişlerdir.1341 Türkmenler ile Kürt grupları arasında zaman gerginliklerin yaşandığı 

da bilinmektedir. Bu çatışmaların yoğunluklu olarak 1180’lerin ortasından 1190’lı 

yılların başlarına kadar Güneydoğu Anadolu’dan Azerbaycan’a, Musul’dan Suriye’ye 

kadar yayıldığı anlaşılmaktadır.1342 Selâhaddin Eyyûbî’nin sırf bu çatışmaları ortadan 

kaldırmak için Haçlılar’a karşı ordunun toplam mevcudundan feragat ederek 

                                                   
1334 Kuşçu, a.g.e., 2013, 343, 353. 
1335 Kuşçu, a.g.e., 2013, 351; Kubat, a.g.e., 2020, 46. Bununla birlikte Bedevi Araplar düzenli 

muharebelerde de pek çok kez kullanılmıştır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 352-353; Şeşen, a.g.e., 2018b, 

293-294. 
1336 Kuşçu, a.g.e., 2013, 342; Şeşen, a.g.e., 2018a, 167.  
1337 Şeşen, a.g.e., 1987, 250-251; Kubat, a.g.e., 2020, 179-180.  
1338 Kuşçu, a.g.e., 2013, 353-354. 
1339 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 296. 
1340 Kubat, a.g.e., 2020, 47-48. 
1341 Şeşen, a.g.e., 2018b, 292-293; Kubat, a.g.e., 2020, 47. Bedevilerin İngiltere Kralı Aslan Yürekli 

Richard’a istihbari nitelikte bilgi akışı sağladıkları bilinmektedir. Bkz. Turan, A. a.g.e., 2021, 36. 
1342 Turan, A. a.g.e., 2021, 35, not. 41. 



183 
 

Takıyyüddîn Ömer’i görevlendirdiği bilinmektedir. Bu gruplar arasında 1177 yılında 

Nusaybin’de1343 ve 1184’te Musul’da1344 çatışmalar çıktığı görülmektedir. Eyyûbîler 

yardımcı birlik olarak Türkmenler, Bedevi Araplar ve Kürtler dışında nadir de olsa 

Sudanlıları da kullanmışlardır.1345  

Türkmenlerin her iki devlette de genel olarak benzer şekilde kullanıldıkları 

görülmektedir. Hatta bunların devletin kuruluş aşamalarında dahi söz sahibi olmaları 

en önemli benzerliktir. Türkiye Selçukluları’nda dikkati çeken husus Türkmenler için 

özel uc teşkilatlanmalarının olmasıdır. Eyyûbîler’de ise Türkmenlere özgü bir 

teşkilatlanma yoktur. Bu durum, Türkmen gruplarının yoğunluklu olarak Selçuklu 

ülkesinin sınır bölgelerinde yaşamalarıyla ilgili olmalıdır. Bununla beraber her iki 

devletin sınırlarında yaşayan Türkmenlerin devlete yani merkezi hükümete 

bağlılıklarının gevşek olduğu açıktır. Bu nedenle yöneticiler onları askeri teşkilata 

davet ederken ihtimam göstermişlerdir. Türkmenlerin ayrıca Selçuklu iç 

mücadelelerinde sıklıkla tarafların dayandığı ana ve yardımcı güçlerden oldukları da 

dikkat çekmektedir. Eyyûbîler’de ise Türkmen liderlerine sık olarak iktâlar verildiği 

görülmektedir. Yine Türkmenlerin her iki devlete sundukları askeri hizmetin yanında, 

bazen tedip konusu da olabildikleri vakidir. Selçuklu tarihinde Türkmenler ile hanedan 

arasındaki gerilimlerin sık yaşanmış olması bir gerçektir. Bunun nedenini herhalde 

yine Türkmenlerin nüfus yoğunluğunun Selçuklular’da daha fazla olmasıyla beraber 

onların kurucu unsur olarak meşruiyet arayışlarında aramak lazım gelir. Her iki devlete 

gulam olarak da asker veren bu grupların adeta daimi birlik gibi kullanıldığı dikkati 

çekmektedir. Nitekim Türkmenler Selçuklu tarihindeki pek çok savaşta yer aldıkları 

gibi Eyyûbî melik ve emîrlerinin de kuvvetlerini oluşturan ana unsurlar arasında 

bulunmaktaydı.  

5.1.1.4. Vasal Kuvvetler 

Türkiye Selçukluları’na vasallık statüsü ile bağlı siyasi teşekküller devlete askeri 

kuvvet vererek destek olabiliyorlardı. Vassal hükümdarın Selçuklu Devleti’ne 

vereceği asker sayısı genellikle yapılan vasallık anlaşmalarında belirlenirdi. Bu 

anlaşmalar sevgendname, ahidname, muahadename olarak da adlandırılabiliyordu.1346 

                                                   
1343 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 117. 
1344 Şeşen, a.g.e., 2018b, 244. 
1345 Kuşçu, a.g.e., 2013, 354. 
1346 Göksu, a.g.e., 2018, 179-180; Köymen, a.g.e., 2020, 179.  



184 
 

Destek olarak verilecek asker miktarının belirlenmesinde askeri ihtiyaçların göz önüne 

alındığı anlaşılmaktadır.1347 I. Alâaddin Keykubad, 1225’te Ermenilerle yaptığı 

anlaşmada istediği takdirde kendisine 1000 süvari ve 500 çarkçı askerin 

gönderilmesini şart koşmuştu.1348 Bu örnekte görüldüğü üzere vasal kuvvetler süvari 

dışında piyade ve kuşatma birliği vermekle de yükümlü kılınabiliyorlardı. 

Türkiye Selçuklu sultanı vasalı olan hükümdarı eğer tâbiyet şartlarına uymamışsa 

onun bu itaatsizliğine karşı yaptırım uygulama hakkına sahipti. Bunun için tedip seferi 

düzenleyebilir,1349 itaatsiz hükümdarı görevinden alabilir,1350 sürgün edebilir1351 veya 

yerinde bırakıp vasallık şartlarını ağırlaştıran bir antlaşma yapabilirdi.1352 Vasal 

kuvvetlerin teçhizat, masraf ve iaşeleri de Selçuklu sultanı tarafından karşılanırdı.1353  

Sultan I. Keykubad Alaiye seferinde vasal kuvvetlerin desteğini alıyor,1354 II. 

Keyhüsrev sefer için Suriye’deki tâbilerinden yardım istiyordu.1355 Suriye’de bir emîr 

olan Nâsırüddin Farısi her savaştan önce iki bin asker getirme sözü verdiği anlaşmaya 

uyarak 2000 süvari ile II. Keyhüsrev’in yanına varmıştı.1356 Vasal kuvvetlerin 

birlikleri bazı savaşlarda muharip olarak hazır bulunan Selçuklu ordusunun en geniş 

kısmını bile oluşturabiliyordu.1357 

Eyyûbî Devleti’nde de vasal kuvvetler önemli bir güçtü. Hatta devletin yapısı itibarıyla 

belki de ordunun ana kuvvetini vasal kuvvetler oluşturmaktaydı. Zira Eyyûbî 

Devleti’nin başı Mısır’ı yöneten büyük sultan olup devletin diğer bölgelerinin melikler 

ve emîrleri onun tâbisi konumundaydı. Bu devletler metbu Eyyûbî melikine her yıl 

belirli sayıda askeri kuvvet göndermek zorundaydı.1358 Eyyûbî sultanları, vasallarına 

kendi adları ve tâbilerinin adlarının yazdığı bayraklar göndermekteydi.1359 

Eyyûbî tarihinde vasal kuvvetlerin askeri destek vermekle yükümlü kılındığı ve destek 

verdiği pek çok savaş vardır. Örneğin; Selâhaddin Eyyûbî 1183’te Halep’i alırken 

                                                   
1347 Göksu, a.g.e., 2018, 185. 
1348 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 349. 
1349 Sümer, a.g.m, 2022a, 352. 
1350 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 103. 
1351 Merçil, a.g.m, 2002, 518.  
1352 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 196-197. 
1353 Koca, a.g.e., 2005, 113; Göksu, a.g.e., 2018, 185.  
1354 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 264. 
1355 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 483-484. 
1356 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 495. 
1357 Göksu, a.g.e., 2018, 248-249.  
1358 Şeşen, a.g.e., 2018b, 242; Kubat, a.g.e., 2020, 55. 
1359 Kubat, a.g.e., 2020, 149. 



185 
 

şehrin sahibi İmadeddin’i Frenklere karşı savaşlarda kendisine askeri destek vermekle 

yükümlü kılmıştı.1360 Sultan 1184 askeri hareketlerinde kardeşi Âdil ve yeğeni 

Takıyyüddîn’in desteğiyle hareket ediyordu. Yine Musul Hakimi İzzeddin’i de 

1186’daki anlaşma ile Frenklere karşı kendisine askeri birlik sağlamakla yükümlü 

kılmıştı.1361 Selâhaddin, Hıttin Muharebesi öncesi ise vasallarından askeri destek 

istemiş ve Mısır, Musul, Sincar, Halep gibi bölgelerin hakimleri kendisine kuvvet 

yollamıştı.1362  Halep Meliki Zâhir her yıl en iyi 500 askerini büyük sultan olan Âdil’e 

verirdi.1363 Eyyûbî vasalları bazen istihbari bilgi sağlayarak da tâbilik görevini yerine 

getirebiliyordu. Örneğin Musul Hakimi Bedreddin Lülü, seferde bulunan Melik 

Kâmil’e Moğollar’ın Dicle Nehrini aşıp Sincar’a saldırdığını haber verince Melik 

Kâmil hemen geri dönmüştü.1364  

Vasal kuvvetlerin her iki devletin ordularında önemli güç oldukları görülmekle 

beraber Eyyûbîler’de, devletin sahip olduğu idari yapı gereği vasal kuvvetlerin askeri 

teşkilattaki yeri daha mühim görünmektedir. Zira daha önce de belirttiğimiz üzere 

Eyyûbî Devleti’nde iktâü’l-hass sahibi emîrler çok güçlü olduklarından ve önemli 

sayıda askeri kuvveti bulunduklarından ve büyük sultanı tanıdıklarından dolayı bunlar 

savaşlara önemli sayıda kuvvetlerle katılırlardı. Türkiye Selçukluları’nın vasalları 

genellikle hanedan üyesi olmayan siyasi teşekküller iken Eyyûbî vasalları çoğunlukla 

devletin büyük iktâ sahibi olan emîrleriydi.  

5.1.1.5. Ücretli Birlikler 

Ücretli askerler Türkiye Selçuklu kaynaklarında ecrihor, cerahor, cerihor tâbirleri ile 

ifade edilirdi.1365 Bu gruplar her askeri seferde bulunmazdı. Öyle ki Selçuklu tarihinde 

ücretli askerlerin kullanıldığına dair ilk kayıt XII. yüzyılın sonundadır. İlk kez II. 

Süleyman Şah’ın Gürcistan’a düzenlediği seferde ücretli birliklerden faydalanılmıştır. 

Bazı araştırmacılara göre ücretli birliklerin ortaya çıkmasını asıl sebebi Türkmen 

gücünün askeri alanda kullanımının azalmasıdır. Yine savaş teknolojisine yetişme ve 

devletin iktisadi olarak zikredilen dönemde yükselişe geçmesi de bir sebep olarak 

gösterilmiştir. Alâaddin Keykubad döneminden itibaren artmaya başlayan ücretli asker 

                                                   
1360 Azzam, a.g.e., 2015, 203. 
1361 Azzam, a.g.e., 2015, 208, 214-215. 
1362 Kubat, a.g.e., 2020, 56. 
1363 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 88. 
1364 Aydın, a.g.m., 2020, 267. 
1365 Göksu, a.g.e., 2018, 113. 



186 
 

kullanımı için ise, sultanın büyük tasfiye hareketini müteakip askeri kadroların 

boşalmasının neden olduğu kanaati mevcuttur.1366 

Türkiye Selçukluları’nda ücretli birlikler genelde Türklerden ve ülke içinden 

toplanırdı.1367 Ancak ülke dışından toplandığı da vakiydi. XIII. Yüzyılda Selçuklu 

sultanının emriyle Suriye’ye giderek ücretli birlikler toplama görevi verilen emîrler 

vardı. Kösedağ Savaşı öncesi Suriye’ye giden Şemseddin İsfahani, “bu ülkenin fakir 

yiğitlerini zengin etmişti”.1368 Ücretli askerlerin eski asker olmalarına önem verilirdi. 

Türkler dışında Rus, Gürcü, Kürt, Arap, Türkmen, Frenk, Kıpçak gibi etnik menşeye 

sahip ücretli birliklerin de kullanıldığı Türkiye Selçuklu kaynaklarında zikredilmiştir. 

Ücretli birlikler ayrıca hem süvari hem de piyade olabiliyorlardı.1369  Selçuklu 

ordusunda bulunan hristiyan askerlerle ilgili dikkati çeken bir husus bunların 

idaresinin Selçuklular’ın atadığı bir emîre verilmesiydi. Keykubad devrinde bu 

grupların idaresi Gürcüoğlu Zahirüddevle’nin sorumluluğundaydı.1370 

Ücretli kuvvetler Türkiye Selçukluları’nda XIII. yüzyılın özellikle ikinci çeyreğinde 

önemli güç haline gelmişlerdir.1371 Örneğin Frank ücretli birliklerinin II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev’in tahta çıkışına etki ettikleri görülmektedir.1372 Aynı hükümdar 

döneminde Frank grupları öncü kuvvet olarak da görevlendirilmekteydi.1373 II. 

Keyhüsrev döneminde ücretli birlikler adeta ordunun daimi unsuru olmuşlardır.1374 

Erzurum kuşatmasında ücretli Frank birliklerinin liderinin isminin İbni Bibi’de sürekli 

subaşı ile beraber zikredilmesi bu duruma bir kanıt olarak görülmektedir.1375 

Ücretli kuvvetlerin maaşları Selçuklu sultanları tarafından peşin ödenirdi. Vezir 

Şemseddin İsfahani, Kösedağ Harbi için Suriye’den topladığı ücretli askerlere yedi 

aylık erzaklarını peşin vermişti.1376 Bununla birlikte ücretli kuvvetlerin toplanması için 

harcanan meblağların devletin bazen mali durumunu zora soktuğu da 

                                                   
1366 Göksu, a.g.e., 2018, 122-126, 133.  
1367 Göksu, a.g.e., 2018, 129-130, 158-159. 
1368 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 495, 507, 546. 
1369 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 411; Koca, a.g.e., 2005, 113. 
1370 Kaymaz, a.g.e., 2011, 103. 
1371 Köymen, a.g.e., 2020, 369. 
1372 Kaymaz, a.g.e., 2011, 101; Göksu, a.g.e., 2018, 143.  
1373 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 481; Göksu, a.g.e., 2018, 147. 
1374 Kesik, a.g.e., 2017, 36-37; Göksu, a.g.e., 2018, 148. 
1375 Göksu, a.g.e., 2018, 151. 
1376 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 507. 



187 
 

görülmektedir.1377 Türkiye Selçukluları haricindeki Ortaçağ Türk-İslam Devletlerinde 

ücretli kuvvetlere çok rastlanılmamış olması Türkiye Selçukluları’ndaki bu 

kuvvetlerin önemine işaret etmektedir.1378 

Türkiye Selçukluları’nda yukarıda mahiyetini verdiğimiz ücretli askeri birlikler 

olmasına karşın Eyyûbîler’de bu tarz ücret mukabilinde geçici olarak birlik istihdam 

edilmesi çok nadir bir durum olarak dikkat çekmektedir. İbni Bibi’de geçen bu kayıtta 

el-Cezire bölgesinde hüküm süren Eyyûbî Meliki Eşref, Sultan I. Keykâvus’un 

saldırısına karşı Halep hakimine yardıma giderken müellifin ifadesiyle ordusunda 

ücretli birlikler de bulunuyordu.1379 Aynı eserde Eyyûbî Meliki Şihabeddin Gazi de 

Ahlat’ın yönetim menşurunu aldıktan sonra mal dağıtarak ordu toplamaya 

başlamıştı.1380 Melik Gazi’nin buradaki asker toplama yöntemini de bir nevi ücret 

karşılığında orduya birlik sağlama olarak değerlendirebiliriz. İbni Bibi’nin verdiği bu 

bilgi dışında Eyyûbî ordularında ücretli kuvvetlerin olduğuna rastlayamadık. 

Ücretli birlik kullanımının Ortaçağ Türk-İslam Devletlerinde en yaygın olarak Türkiye 

Selçukluları’nda görülmesinin dikkate değer bir husus olduğu açıktır. Devletin bu 

grupları yaygın şekilde kullanımının ana sebebinin nüfuzu artan gulam emîrlerin 

bertarafı sonrası kadroların boşalması olduğu anlaşılmaktadır. Buna karşın 

Eyyûbîler’de de ücretli birlik kullanımının çok nadir olduğu dikkat çekicidir.  

5.1.1.6. Diğer Askeri Birlikler 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler yukarıda zikrettiğimiz kuvvetler dışında çoğunluğu 

kuşatma birliği olan piyade gruplarına da sahiptiler.  

Türkiye Selçuklu kaynaklarında piyadelerin kullanıldığına dair birçok bilgi vardır.1381 

Bu kaynaklarda özellikle ücretli birlikler ve şehir kuvvetlerinden bahsedilirken piyade 

terimi kullanılmıştır.1382 Ordusunun ana kısmı süvari olan I. Süleyman Şah’ın dahi 

                                                   
1377 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 552. Daha önce devletin iktisadi inkişafının Selçuklular’da ücretli asker 

kullanımının artışında bir etken olduğunu söylememiz ile burada bu birliklerin devlete mali yük 

olduğunu söylemek bir tezat gibi gözükebilir. Ancak İbni Bibi’nin ücretli askerlerin mali yük olduğunu 
belirttiği dönemin devletin diğer pek çok kurumuyla beraber mali yapısının da bozulduğu Moğol 

nüfuzunun bulunduğu dönem olduğunu unutmamak gerekir. 
1378 Göksu, a.g.e., 2018, 114. 
1379 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 214. 
1380 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 495. 
1381 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 534. 
1382 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 411, 642. 



188 
 

piyade kuvvetleri mevcuttu.1383 Sultan I. İzzeddin Keykâvus döneminde Antalya 

seferine çıkılacakken piyadelerin zeredhaneden silahları çıkartmaya başladığı 

zikredilmektedir. Ayrıca emîrlere piyadelerin kalelere çıkması için merdiven 

yapmaları emredilmiştir.1384 Burada bir lojistik işlem ve hatta bir savaş edevatının 

inşasında dahi piyadelerin kullanılmış olması dikkat çekicidir. Suğdak seferinde 

şehirdeki siperleri kazma görevi de yine piyadelere verilmişti.1385  

Eyyûbîlere bakıldığında piyade gruplarına genel bir isim olarak er-racil veya 

mütereccile denildiği görülmektedir. Yine ecnad, cünd ve cündiyye Eyyûbî ordusunda 

genel olarak piyade askerleri tanımlamak için kullanılıyordu. Eyyûbîler’de piyade 

grupların sayısı süvarilere göre azdı. Bununla birlikte piyade gruplarının sayısının 

yüksek olduğu savaşlar da mevcuttur. Örneğin Hıttin Muharebesi’nde sayı olarak 

piyade ve gönüllüler fazla idi. Bu savaşta 80.000 piyade 12.000 süvari bulunmuştu. 

Selâhaddin’in Fâtımî vezirliği döneminde ve 1189’daki Akka Savaşlarında Melik 

Âdil’in ordusunda Zenci piyadeler vardı. Akka Savaşlarında soygunculuk ile geçinen 

Arap piyade askerleri geceleri faaliyet göstermekteydi.1386  

Eyyûbîler’de kuşatma birliklerinin de özel adları bulunmaktaydı. Bunlar 

haccarun/candarun, nakkab, naffat, çarhçı, horasancılar/harççılar idi.. Kuşatma 

aletlerini kullananlara el-haccarun ve el-candarriyye1387 denilirdi. Kale duvarları ve 

surlara çıkmakla ve ayrıca lağımlara patlayıcı maddeleri koymakla görevli grup el-

horasaniyye, savunma esnasında ok atıp aynı anda çarh ve zeyyar kullananlar ise 

açarhi olarak anılırdı.1388 Selâhaddin Eyyûbî’nin Taberiye’yi fethinde candariyye, 

nakkabun, horasaniyye ve haccarun birlikte rol almıştı. Eyyûbî askerleri Haçlılar’a 

karşı neftçilik ve lağımcılıkta daha başarılıydı. Halep Meliki Zâhir zikrettiğimiz 

kuşatma birliklerinden Haçlılar’a karşı mücadelelerde önemli ölçüde istifade etmiştir. 

Eyyûbîler’de memlük kökenli piyadeler de vardı.1389 Genel olarak Eyyûbîler’de daimi 

                                                   
1383 Keskin, M, (2002). “Gazi Süleyman Şah ve Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, Türkler 

Ansiklopedisi, 6, 537. 
1384 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 171. 
1385 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 337. 
1386 Kubat, a.g.e., 2020, 36-37, 50, 185. 
1387 Gibb Hamilton’a göre kuşatmalardaki rütbeli subaylara “candariyye” denirdi. Bkz. Kubat, a.g.e., 

2020, 37. 
1388 Kuşçu, a.g.e., 2013, 344-345; Kubat, a.g.e., 2020, 37, 45. Gibb Hamilton’a göre “horasaniyye” 

debbabe kullanan gruptu. Bkz. Kubat, a.g.e., 2020, 45. 
1389 Kubat, a.g.e., 2020, 36.  



189 
 

yaya birliklerinin sıklıkla kale muhasarası ve savunmalarında kullanıldığını söylemek 

mümkündür.1390   

Türkiye Selçukluları’nda gönüllü gruplar olarak bilinen düzensiz geçici askeri gruplar 

da mevcuttu.1391 Bu kuvvetler daimi olmadığından her seferde bulunmazlardı. Bu 

grupları savaşlara sevk eden önemli etmenlerden biri ganimet elde etme arzusuydu.1392 

I. Alâaddin Keykubad Alaiye’nin fethinde fakir ve mutatavvia gruplarına mal 

dağıtarak onları savaşa teşvik etmek istemişti.1393 Selçuklular’da bu şehir kuvvetleri 

farklı savaşlarda sık olarak yer almışlardır. Özellikle büyük şehirlerin ileri gelen eşrafı 

siyasi olaylarda söz sahibi olmaktaydı.1394 Konya halkı, meşru sultan olan I. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev’i, ağabeyi II. Süleyman Şah’ın saldırısına karşı yaklaşık bir ay 

savunmuştu.1395 Aynı şehir bir süre sonra bu defa meşru sultan olan III. Kılıçarslan’ı 

tahttan indirmek isteyen amcası Keyhüsrev’e karşı Kılıçarslan’ı desteklemişti.1396 

Halk, bu iktidar mücadelelerinde bazen meşru hükümdarların karşısında dahi yer 

alabiliyordu. Örneğin; Ankara halkı, Melik Alâaddin Keykubad’a, bu sırada tahtın 

sahibi olan abisi I. İzzeddin Keykâvus’a karşı mücadelesinde uzun süre destek 

vermişti.1397 Babaî isyanının bastırılmasında da halk Selçuklular safında yer almıştı. 

Moğol nüfuzu ile beraber gönüllülerin sayısının artmasını1398 ise herhalde tüm devlet 

teşkilatında olduğu gibi ordu teşkilatının da bozulmasının bir sonucu olarak okumak 

lazımdır.  

Eyyûbîler’de de bölgesel kuvvetler ve gönüllü savaşçılar orduya destek 

verebiliyorlardı.1399 Bu gönüllü gruplarına el-mutavvat/mutavvıat1400 denildiği gibi 

ülkenin farklı bölgelerden toplanan ecnad olarak bilinen milis kuvvetler de vardı.1401 

Gönüllüler özellikle Haçlılar’la savaşlarda büyük fayda sağlamışlardır. Eyyûbîler’de 

                                                   
1390 Kuşçu, a.g.e., 2013, 338; Şeşen, a.g.e., 2018b, 286; Kubat, a.g.e., 2020, 35-36, 46, 344-345. 
1391 Kesik, a.g.e., 2017, 27, 42; Göksu, a.g.e., 2018, 23, 228-230; Köymen, a.g.e., 2020, 367. Selçuklu 

ve Eyyûbi askeri teşkilatlarındaki gönüllüler bazı araştırmalarda farklı grupları içine alacak şekilde 

anlatılmıştır. Örneğin gönüllüler grubu içerisine Türkmenler, Bedevi Arap kuvvetleri, Bölge/Şehir 

kuvvetleri gibi savaşçı birlik sunan unsurlar alındığı gibi konu, yalnızca gönüllüler grubu adıyla ayrı 

başlıklar halinde de ele alınmıştır. 
1392 Koca, a.g.e., 2005, 117.  
1393 Kesik, a.g.e., 2017, 43; Köymen, a.g.e., 2020, 367. 
1394 Mecit, a.g.e., 2017, 170-171. 
1395 Aksarayi, a.g.e., 2000, 23-24. 
1396 Sevim, a.g.m., 2022, 403. 
1397 Sümer, a.g.m., 2022b, 357. 
1398 Göksu, a.g.e., 2018, 232-233. 
1399 Alptekin, a.g.m., 1990, 120. 
1400 Kuşçu, a.g.e., 2013, 354.  
1401 Şeşen, a.g.e., 2018b, 295. 



190 
 

esas mesleği askerlik olmayan gönüllüler arasında ayyar ve evbaş gibi gruplar da vardı. 

Nadir durumlarda Sudanlılar da kullanılıyordu. Gönüllüler profesyonel asker 

olmadıklarından bazen sıkıntı çıkarabiliyorlardı. Selâhaddin Eyyûbî bir defasında 

çadırında baskın yedikten sonra gönüllü kuvvetler onun çadırını yağmalayarak 

karargahtan uzaklaşmışlardı. Bununla beraber Hıttin Savaşı’nda ordunun büyük 

çoğunluğu gönüllülerden meydana gelmekteydi. Düşman karargahını ateş çemberi 

içerisine alan bu birliklerdi.1402 

Eyyûbîler’de battalun denilen yaşlı ve emekli emîr ve askerlerden oluşan, Eyyûbî 

sultanları tarafından görevden uzaklaştırılmış olup özel ihtiyaç halinde kullanmak için 

maaş verilen ve emîrlerine el-emîrü’l-battalun denen bir grup da vardı.1403 Bu grubun 

kaynaklara yansıyan ilk kullanımı 1173’te Nube’nin alınması vesilesiyledir.1404 

Selâhaddin yine 1181’de bir grup battalunu Yemen valisinin askeri kuvveti olarak 

gönderirken bunlardan bazılarını aynı yıl ödemelerini yaparak İskenderiyye sugur 

bölgesinde görevlendirmişti.1405 İktâ sahibi olmayan battalun maaşlı olup ödemelerini 

dîvânü’l-ceyş gerçekleştirirdi. Ancak maaş bağlanması hususunun tasarrufu Eyyûbî 

sultanına aitti.1406 Zaten askeri olarak faydalanılma durumları düşük olması hasebiyle 

farklı bir grup olarak tasnif edilmiş battalun içerisinde de liyakat ayrımına gidildiği, 

aralarında güçsüz olanların kalelerde muhafız olarak görevlendirilebildikleri 

anlaşılmaktadır. Battalun grubu savaşlarda bazen önden yollanabiliyorlardı.1407 

Battalun dışında mahlulun olarak bilinen özel ihtiyaç durumlarında ihtiyat olarak 

kullanılan ve maaşları harâc ile öşür vergilerinden karşılanan askeri birlikler de 

vardı.1408 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de buraya kadar zikrettiğimiz muharip sınıflar 

dışında gayrimuharip sınıflar da bulunuyordu.  Ortak olarak görülen bu gruplar 

arasında köprü yapımı, kale duvarlarının onarımı ve farklı inşaat işleriyle ilgilenen 

                                                   
1402 Kubat, a.g.e., 2020, 48-50. 
1403 Şeşen, a.g.e., 2018b, 292-293.  
1404 Kubat, a.g.e., 2020, 51. 
1405 Kuşçu, a.g.e., 2013, 350; Kubat, a.g.e., 2020, 51. 
1406 Kubat, a.g.e., 2020, 50-52. Battalun grubu Memlûkler’de de var olup bunların bir kısmına battal bir 

kısmına da “tarhan” denilmiştir. Bkz. Çetin, A. (2007). Memlûk Devletinde Askerî Teşkilat, İstanbul: 

Eren Yayıncılık, 151-152. 
1407 Kubat, a.g.e., 2020, 51. 
1408 Kuşçu, a.g.e., 2013, 349; Şeşen, a.g.e., 2018b, 289; Kubat, a.g.e., 2020, 52.  



191 
 

yapı ustaları, mimarlar, sanatkarlar;1409 istihbarat işlerini yürüten berid teşkilatı 

mensupları,1410 ordunun sağlık hizmetlerine bakan doktorlar,1411 cerrahlar, tabibler, 

seyyar hastaneler, baytarlar, ordu personellerinin gündelik ihtiyaçlarını 

karşılayabilecekleri ordu pazarları, seyyar mutfak ve seyyar hamamlar, orduların adlî 

işlerine bakan kazasker/kadı-yı leşkerler1412 de mevcuttu. Ayrıca ordunun 

maneviyatına hitap eden alimler, din adamları, müneccimler, şiir söyleyen kaval ve 

kassaslar da ordugahlarda bulunabiliyorlardı.1413 

Selçuklu ve Eyyûbîler’in askeri taşkilatına baktığımızda süvariler, piyade grupları ve 

kuşatma birliklerinin orduda ayrı bir yerinin olduğu görülmektedir. Özellikle 

Eyyûbîler’in bu grupları daha sık ve etkili kullandığı açıktır. Gönüllü ya da şehir 

kuvvetleri diyebileceğimiz kuvvetler de önemli idi. Selçuklular’da bu gruplar özellikle 

iç mücadelelerde kullanılırken Eyyûbîler’de daha çok Haçlılar’a karşı bu gruplardan 

faydalanıldığı dikkati çekmektedir. Eyyûbîler’de ihtiyat birlikleri hususunda dikkati 

çeken bir husus da battalun grubunda görülür. Zira devletin ihtiyat birlikleri arasında 

dahi memlüklere özel sınıfın olması çalışmamızın pek çok kez zikrettiğimiz askeri 

kadrodaki memlük yoğunluğunu göstermesi bakımından mühimdir. Gayrimuharip 

sınıflar da yine her iki teşkilatta geniş yer tutmaktadır.  

Buraya kadar zikrettiğimiz askeri birlikler dışında Selçuklu ve Eyyûbîler’de ortak 

olarak görülen bir başka askeri unsur da Harezmli emîrler ve askerlerdir. Bu grupları 

farklı kılan husus tam olarak hassa ordusu, ücretli asker ya da iktâ askeri grubuna dahil 

olmamaları, aynı zamanda önemli arazileri iktâ olarak almaları hasebiyle soylu bir 

emîr grubu olarak öne çıkmalarıdır. I. Alâaddin Keykubad ve Melik Sâlih’in bu 

gruplara önemli iktâlar vermesi her iki hükümdarın da sadık emîr/asker ihtiyacı 

duyması ile alakalıydı.1414 Zira Keykubad’ın kendisi ve daha önceden ağabeyi 

                                                   
1409 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 306-307. Keykubad Harput Seferine gitmek için köprüler kurdurmıştu. Bkz. 

İbn Bibi, a.g.e., 2020, 427. 
1410 Berid teşkilatına hükümet teşkilatı başlığı altında değindiğimiz için burada ayrıca bilgi 

verilmeyecektir. 
1411 Eyyûbîler’de doktorların başına “reis-el tıbba” denilmekte olup bunların maaşları son derece 

yüksekti. Bkz. Kubat, a.g.e., 2020, 116-118. 
1412 Eyyûbîler’de üç farklı mezhep ekolünün ordu kadısı vardı. Ayrıca İbn Şeddad 1192’de Eyyûbîler’in 

ordu kadısı olmuştu. Bkz. Kubat, a.g.e., 2020, 118-119. Türkiye Selçukluları’nda ordu kadısına “kadı-

yi leşker” denilmekteydi. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 282. 
1413 Eyyûbîler’de bilhassa Selâhaddin Eyyûbi döneminde ordugahlarda sıklıkla din adamları gibi kişiler 

bulunurdu. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 361; Azzam, a.g.e., 2015, 222; Kubat, a.g.e., 2020, 49. Türkiye 

Selçukluları’nda da din adamları ordugahlarda bulunyordu. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 280-282. 
1414 Kaymaz, a.g.e., 2011, 86; Basuğuy, a.g.e., 2017, 48-49. 



192 
 

Keykâvus önemli emîr gruplarını bertaraf etmeleri hasebiyle idari ve askeri kadrolarda 

bir boşalma olmuştu. Melik Sâlih de yine Eyyûbî tarihinin zor bir dönemde pek çok 

rakibine karşı iktidara yürümek için sadık ve işinde ehil askerleri reddedemezdi. 

Sultanın zaten Bahri memlüklere verdiği önem de bu hususu ortaya koymaktadır. Bu 

nedenle Harezmli gruplara hem yüksek derecede iktâlar verilmesi hem de askeri olarak 

faydalanılmasını gulam/memlük sisteminin her iki devleti de zaafiyete uğratmasının 

bir sonucu olarak görmek mümkündür. Zira bu Harezmli emîrlerin iktâ aldıkları 

hanedanlara tam bağımlı olarak yetişen emîrler/memlükler olmadıkları gibi Moğol 

İstilası sonrası yurt değiştirerek kendi siyasi çıkarlarının peşinden koştukları açıktır. 

Buna karşın her iki devletin yöneticilerinin de bu gruplara yüksek idari ve askeri 

selahiyetler vermesi bilinçli bir idari ve askeri tercihin sonucudur. 

5.1.2. Ordunun Sevk ve İdaresi 

Türkiye Selçuklu ordusunun sevk ve idaresinin ana sorumlusu Selçuklu sultanları idi. 

Sultanlar savaş kararı alıp seferberlik ilan etme, planlama ve yürütme gibi selahiyetlere 

sahipti.1415 Sultandan sonra ordunun sevk ve idaresi beylerbeyinin 

sorumluluğundaydı.1416 Beylerbeyi, yüksek divan üyesi de olup devlet katında son 

derece güçlü bir isimdi.1417 Beylerbeyleri, bazı seferleri başkomutan olarak 

yönetmekle birlikte sultana danışmadan barış yapma yetkisine sahipti.1418 Sultan 

dışında askeri seferlere tayin edilen kişiler melikü’l ümera olarak anılırdı. Bu kişiler 

merkez beylerbeyleri olabildikleri gibi herhangi bir yüksek rütbeli emîr de olabilirdi. 

Ordu komutanları emîrler, sultan nezdinde yetenek ve sadakatleriyle sivrilmiş kişiler 

arasından seçilirdi. Ayrıca merkezde bulunan emîrler dışında subaşıların da sıklıkla 

başkomutan olarak atandıkları görülmektedir.1419 

Türkiye Selçukluları’nda orduların sevki için savaşın ilan edilmesinin ardından 

ülkenin farklı bölgelerinde yer alan askeri ve idari yetkililere fermanlar giderdi. Ülke 

topraklarındaki iktâ askerleri bölgelerinin subaşıları altında toplanarak belirlenen sefer 

                                                   
1415 Koca, a.g.e., 2005, 187. Selçuklu sultanları savaş ve fetih kararlarını kendileri alsa da bazen 

emîrlerin doğrudan talebi ile de askeri seferler düzenlenebiliyordu. Bkz. Köymen, a.g.e., 2020, 185. 
1416 Koca, a.g.e., 2005, 127; Kaymaz, a.g.e., 2011, 64; Göksu, a.g.e., 2018, 385; Çelik, a.g.m., 2022, 

207-208. 
1417 Çelik, a.g.m., 2022, 208. Türkiye Selçukluları’nda hristiyan bir beylerbeyi de görev almıştı. II. 

Keykâvus’un beylerbeyliğini Rum kökenli Kondıstabl Michael Paleologos yapmıştı. Bkz. Aksarayi, 

a.g.e., 2000, 39-40; Kaymaz, N. (1970). Pervâne Mu'înü'd-dîn Süleyman, Ankara: TTK, 61. 
1418 Köymen, a.g.e., 2020, 208. 
1419 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 469-470, 472-473, 479. 



193 
 

güzergahına doğru harekete geçerdi.1420 Uç beylerbeyleri de kendi bölgelerinde savaş 

durumunda orduları toplamakla görevliydiler.1421 Selçuklu beylerbeyleri hükümet 

teşkilatında da gördüğümüz üzere son derece nüfuzlu olup genellikle hükümet 

merkezlerine yakın yerlerde ikamet etmekteydiler. 

Başkomutan olmasına karşın Selçuklu sultanları her zaman bu yetkisini kullanma 

yolunu tercih etmeyebilir ve yetkilerini başka devlet görevlilerine devredebilirlerdi. 

Örneğin Alâaddin Keykubad doğu seferine Emîr Kemaleddin Kamyar’ı memur 

etmişti.1422 Sultanlar başkomutan olarak aynı seferde farklı ordu gruplarına da emîrler 

tayin ederek seferleri idare edebiliyordu.1423 Örneğin Alâaddin Keykubad Güneydoğu 

Anadolu seferini gerçekleştirecek ordularını gruplara ayırmış; Emîr Mübarizüddin 

Çavlı’dan Kahta’yı, Emîr Hokkabaz Oğlu Nâib Seyfeddin’den Çemizgezek ve 

Adıyaman’ı ele geçirmesini istemişti. Alaiye’nin alınmasında da orduyu üçe bölen 

sultan bir grubun kayaları aşmasını isterken ikinci grubun deniz yolunu takip etmesini, 

üçüncü ordunun ise kale üzerine yürüyüşe geçmelerini emretmişti.1424 Keykubad, 

Ermenilere karşı düzenlediği seferde de ordusunu iki ayrı büyük birlik halinde sevk 

etmişti. Kuzeyden giden bir ordu Emîr Mübarizeddin Çavlı ve Emîr Mavrozemes 

idaresinde Göksu vadisi ve Çukurova’ya ilerlerken diğer ordunun Mübarizeddin 

Ertokuş tarafından Antalya yönünden saldırmasını istemişti.1425 Sultanlar bazen 

idareyi bu şekilde başka emîrlere tevdi ettikleri gibi kendileri de ülkenin başkentinde 

kalarak harekatı takip edebilirdi.1426 

Selçuklu ordusu sefer halinde iken klasik beşli düzene göre hareket etmekteydi.1427 

Ordunun ana hatları sol kanat, sağ kanat, merkez ve artçı (dümdar) ile öncü 

kuvvetlerden oluşurdu.1428 Ordunun merkez bölümüne sultan komuta ederken diğer 

birlikleri farklı yüksek rütbeli emîrler yönetmekteydi.1429 Ordunun ana karargahı seferi 

yöneten sultan ya da melikü’l ümera’nın çadırı olurdu. Sultanların çadırı etrafında 

                                                   
1420 Turan, R. a.g.m., 2002, 163. 
1421 Çelik, a.g.m., 2022, 209. 
1422 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 410. 
1423 Kesik, a.g.e., 2017, 67. 
1424 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 263, 296. 
1425 Merçil, a.g.m., 2002, 518-519. 
1426 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 575. 
1427 Beşli ordu düzeninin kökenlerini Bizans, Sasani ve Cahiliye Araplarına dayandıran farklı görüşler 

vardır. Bkz. Kubat, a.g.e., 2020, 58-59. 
1428 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 398, 427; Turan, R. a.g.m., 2002, 163.  
1429 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 398, 427. 



194 
 

onların hükümdarlıklarını simgeleyen muhafızları, sancak, bayrak, kös gibi alametler 

bulunurdu.1430 Ayrıca başkomutan olsun ya da olmasın bir birlik yöneten emîrlerin her 

biri seferde iken kendi sancak ve alemlerini taşırlardı.1431 Kemaleddin Kamyar Ahlat 

şehrine sancağıyla girmişti.1432  

Eyyûbî ordusunda da başkomutan Mısır’a hakim olan büyük sultandı. Selâhaddin 

Eyyûbî’nin Eyyûbî sultanları arasında sahip olduğu başkomutanlık vasıfları ile öne 

çıktığı görülmektedir.  Sultanın savaşlarda birlikleri sık olarak dolaştığı, askerleri 

cihada davet ettiği, savaşların yoğunlaştığı dönemlerde geceleri dahi ordunun 

birliklerini düzenleyerek sabahladığı bilinmektedir.1433 Örneğin mancınıkların 

yerleştirilme işlemlerini bizzat yürütüyor, gece vakti dahi yerleştirme durumları 

hakkında bilgi alıyordu. Bazen de ele geçirmek istediği yerlerin keşifini bizzat kendisi 

yapıyordu. Bir defasında ele geçirmek istediği Şakif Arnun Kalesi’ni bizzat atıyla 

giderek gözetlemişti. Sultanın Haçlılar’a karşı askeri selahiyetlerini sonuna kadar 

yerine getirdiği anlaşılmaktadır. Örneğin ordudan kaçan firarileri döndürmek için dahi 

mektuplar yazdırıp gönderiyordu.1434 Selâhaddin Eyyûbî’nin özellikle ihtiyatlı bir 

mizaca sahip olması hasebiyle müstakil olarak başka emîrlere başkomutanlık tevdi 

etmeye meyilli olmadığı yorumu yapılmıştır.1435 Türkiye Selçukluları’nda 

gördüğümüz orduların seferlerde farklı kollar halinde hareketa girişmeleri 

Eyyûbîler’de de görülmekle1436 beraber Selâhaddin dışında da seferlerin çoğunlukla 

bölgelerinin idari yöneticileri olan sultanlar, melikler ve emîrler tarafından bizzat 

yönetildiği anlaşılmaktadır. Buna karşın Türkiye Selçukluları’nda sıklıkla farklı 

beylerbeylerinin görevlere atandığını görmüştük.  

Türkiye Selçukluları’nda sultandan sonra en yetkili askeri görevlinin beylerbeyi 

olduğunu söylemek mümkün iken Eyyûbîler’de sultandan sonra daimi olarak ikinci 

bir yetkilinin olduğunu söylemek mümkün gözükmemektedir. Zira diğer Eyyûbî 

melikleri, nâibler, yüksek rütbeli emîrler gibi pek çok devlet görevlisinin yüksek askeri 

                                                   
1430 Koca, a.g.e., 2005, 208. Selçuklu sultanı katılmadığı bir sefere kendi sancağını da gönderirdi. Bkz. 
Kesik, a.g.e., 2017, 124. 
1431 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 408, 477. 
1432 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 416. 
1433 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 149-150. 
1434 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 127, 129, 152-153. 
1435 Azzam, a.g.e., 2015, 239. 
1436 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 528. 



195 
 

yetkilere sahip olabildikleri bilinmektedir. Bununla birlikte orduyu yöneten bir emîr 

“emîr-i kebir” veya “atabekü’l-asakir” olarak anılabiliyordu.1437 

Eyyûbîler’de her askeri birlik Oğuz Türkçesi’ne ait bir kelime olan tulb terimi ile ifade 

edilirdi.1438 Tulb denen bu birlikler farklı kaynaklardaki bilgi ve kanaatlara göre 70 ila 

200 kişi arasında değişmekteydi.1439 Selâhaddin Eyyûbî’nin 1171’de tertip ettirdiği ve 

Bizans ile Haçlı devletlerinin elçilerinin de hazır bulunduğu bir geçit göreninde toplam 

147 tulb vardı.1440 Tulbların kendilerine özel sancağı, kösü ve borusu bulunurdu.1441 

Memlûkler’de tulb birlikleri içerisinde teberdariyye, silahdariyye, zerrakun gibi 

kullandıkları silahlara göre farklı vazifelere sahip özel birliklerin de olduğu göz önüne 

alındığında Eyyûbîler’de bu birlik arasında veya içerisinde bu şekilde farklı sıfatlara 

sahip grupların olduğu düşünülebilir.1442  

Eyyûbî ordusunun savaş düzeninde merkezinde başkomutan olan sultan ve muhafız 

kıtaları bulunurdu. Sultanın bu hassa muhafız kuvvetleri savaş boyunca onun yanından 

hiç ayrılmazlardı. Daha önce de zikrettiğimiz gibi bu grup el-halkatü’l- hassa veya el-

halkatü’s-sultaniyye olarak bilinirdi.1443 Eyyûbî ordusu da Selçuklular’a ve diğer 

Ortaçağ İslam Devletlerine benzer olarak beşli ordu düzenine sahipti. Ordu güçlü bir 

merkez ve iki kanatla savaşırdı.1444 Bunlar mukaddime, kalb, meymene, meysere ve 

sakadan oluşurdu. Bu düzende her ayrı kol tulblardan meydana gelirdi. Başkomutan 

olan sultan çoğunlukla merkezde bulunduğu gibi bazen askeri taktik gereği merkez 

dışında yerlerde de bulunabilirlerdi.1445 Savaş düzenine geçilebilmesi için ordu 

yürüyüş halinde iken kanatlardan biri önde diğeri arkadan gider, önde giden kanat 

genelde sağ kol olurdu.1446 Savaşta genelde sağ kanatlar saldırı yaparken sol kanatlar 

                                                   
1437 Kuşçu, a.g.e., 2013, 338-339. 
1438 Tulbların mevcudu hakkında bilgi için Bkz. Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 33; Alptekin, 

a.g.m., 1990, 120; Kuşçu, a.g.e., 2013, 340.  
1439 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 33; Şeşen, a.g.e., 2018b, 286; Kubat, a.g.e., 2020, 53, 57.  
1440 Kuşçu, a.g.e., 2013, 342. 
1441 Şeşen, a.g.e., 2018b, 286. 
1442 Kubat, a.g.e., 2020, 74. 
1443 Kubat, a.g.e., 2020, 56, 72-73, 75; Şeşen, a.g.e., 2018b, 292. Halka askerlerinin savaşlarda sultanları 

ile aynı renk olacak şekilde sarı elbiseler giydiği anlaşılmaktadır. Bkz. Kubat, a.g.e., 2020, 78. 
1444 Kuşçu, a.g.e., 2013, 340, 359-360. 
1445 Kubat, a.g.e., 2020, 57-58,82-85 
1446 Şeşen, a.g.e., 2018b, 287.   



196 
 

daha savunmacı bir pozisyonda kalırdı.1447 Kanat kuvvetlerini genellikle sultan 

çocukları ve sultanların gözde emîrleri yönetmekteydi.1448 

Türkiye Selçukluları’nda öncü birlikler yezek1449 olarak anılırdı. İbn Bibi’de geçen bir 

kayıtta öncü birlik için tolb-i telaye1450 ve bu birliğin emîri için emîr-i telaye ifadesi 

kullanılmıştır. Ayrıyeten öncü kuvvetlere dümdar da deniliyordu.1451 Türkiye 

Selçukluları’nda bu kuvvetlerin başında gulam kökenli emîrlerin olduğu 

anlaşılmaktdır.1452 Bu kuvvetlerin düşmandan önce kritik geçiş noktalarına hakim 

olmak için önden yollandığı görülmektedir. Öncü birlikler savaş için ordunun 

konakladığı gecelerde uyanık kalarak düşmanı takip ederlerdi. Yine en önde olmaları 

hasebiyle barış amaçlı gelen düşman elçilerini de karşılayan birlikler1453 oldukları gibi 

aynı zamanda orduya kılavuzluk da yapmaktaydılar.1454  

Eyyûbîler’de de keşif, casusluk, gözetleme, kılavuzluk görevi yapan ve yezek, talai, 

mukaddime, çaliş, seriyye gibi farklı adlar alan öncü kuvvetlerin varlığına 

rastlanmaktadır.1455 Kaynaklardan anlaşıldığı kadarıyla zikrettiğimiz gruplar arasında 

bazı mahiyet farklılıkları vardır. Öncü birliklere genel olarak Türkiye Selçukluları’nda 

olduğu gibi yezek denilmekle beraber bunların yürüyüş halindeki gruplarına 

mukaddime, savaş öncesi keşif yapanlara talai, hücum kıtalarına çalişiyye ve 

çalişiyyeden daha az sayıda keşif görevi yapan el-askeriyye es-seriyye denen özel 

birlikler vardı. Yezek birlikleri Haçlılar’la muharebelerde sıklıkla casusluk ve 

gözetleme amaçlı olarak kullanılmışlardır.1456 Bu birliğin komutanı merkezi orduya 

günlük olarak rapor sunardı.1457 Selâhaddin Eyyûbî ordusunu geri çekerken bazen 

gerisinde 1000 kişilik bir öncü birliği bırakırdı.1458 Sultan bir defasında oğlu Melik 

                                                   
1447 Azzam, a.g.e., 2015, 222. 
1448 Kubat, a.g.e., 2020, 81. 
1449 Aksarayi, a.g.e., 2000, 162; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 330, 394, 662.  
1450 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 299. 
1451 Koca, a.g.e., 2005, 121. 
1452 Koca, a.g.e., 2005, 122.  
1453 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 338, 428. 
1454 Pehlivanlı, H. (2002). “Eski Türkler ve Selçuklularda İstihbaratçılık”, Türkler Ansiklopedisi, 5, 280. 
1455 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 83-84, 144; Alptekin, a.g.m., 1990, 120; Kuşçu, a.g.e., 2013, 

211-212; Kubat, a.g.e., 2020, 72. Öncü birlikler için kullanılan bu terimler Zengîler ve Memlukler’de 
de bu adlarla anılmıştır. Bkz. Çetin, a.g.e., 2007, 164-165; Kubat, a.g.e., 2020, 66. Cengiz Han 

döneminde Moğollar’da çaliş ifadesi tuğları ifade etmek için kullanıyordu. Bkz. Köprülü, M.F. (1943). 

“Bayrak”, İA, II, 403. 
1456 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 23-24; Kubat, a.g.e., 2020, 60, 65-66, 70; Şeşen, a.g.e., 2018b, 

286. 
1457 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 24, 26; Kubat, a.g.e., 2020, 66.  
1458 Kubat, a.g.e., 2020, 66. 



197 
 

Efdal’i 500 kişilik bir öncü birlikle keşfe çıkarmıştı.1459 Yezek öncü olarak gittiğinde 

yalnızca keşif için değil ikmal hatlarını kesmek için de görevlendirilebiliyordu. Yine 

düşman kuvvetleri barış talebini de önce bu kuvvetlere bildirirlerdi. Öncü kuvvetlerin 

bayrağına çaleş denirdi.1460 El-askeriyye es-seriyye denen birlik keşif ve istihbarat 

işlevi görüp kılavuzluk işi yapardı. Tebdil-i kıyafet olarak baskın düzenleyip çete 

muharebeleri de düzenleyebilen bu grubun çalişiyyeden farkı sayılarının azlığı idi.1461 

Çalışiyye grubu ok, mızrak ve kılıç kullanabiliyordu.1462 Eyyûbîler’de tuğa ‘çalış’ adı 

verilmiş olup onu taşımakla görevli birliğe çalişiyye denilmekteydi.1463 

Bando/mehter takımlarınıın kullanımının her iki ordunun sevk ve idaresinde önemli 

yer tuttuğu görülmektedir. Türkiye Selçukluları’nda bando/nevbet takımı savaş 

günlerinde davul ve zurna gibi çalgı aletleri kullanırdı.1464 Düşman kuvvetler 

görüldüğünde de bando takımı harekete geçerdi. İbni Bibi’ye göre öncü kuvvetler 

düşman ordusunu gördüğünde ordunun başkomutanı derhal davul çaldırtmaktaydı.1465 

Davul ve boru savaşta hücuma kalkıldığı esnada çalındığı gibi dağılmış bir orduyu 

belirli merkezlerde toplamak için de çalınabilirdi. Sancaktar gibi görevliler taşıdıkları 

nesnelerle ordunun harekete geçmesinde rol oynarlardı. Sancaktar eğer karargahtan 

sancak ile yürürse bu orduya yürüyüşe geçme talimatı verilmesi demek iken savaş 

esnasında sancak ile yürümesi ise hücum emrinin verildiğine işaret ederdi.1466 

Eyyûbîler’de de ordunun sevk ve idaresinde mehter takımı etkindi. Savaşta sultanın 

çadırının önünde bu bando görevini yapardı.1467 Ordunun toplanması için trompet, kös 

ve davul çalınırdı.1468 Gece devam eden savaşlarda dahi davullar çalınmaya devam 

ederdi.1469 Selâhaddin Eyyûbî 1191’de maruz kaldığı bir İngiliz saldırısında zor 

duruma düşüp yalnız kaldığında çevresinde sadece 17 kişi ile beraber bayrak taşıyıcılar 

ve trampet çalanlar kalmıştı.1470 Bu manada gayrimuharip bir sınıf olan bayraktar ve 

                                                   
1459 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 84; Azzam, a.g.e., 2015, 219-220. 
1460 Kubat, a.g.e., 2020, 66-69. 
1461 Kuşçu, a.g.e., 2013, 350-351. 
1462 Kubat, a.g.e., 2020, 121. 
1463 Kuşçu, a.g.e., 2013, 210-211. 
1464 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 307, 126, 388, 397, 347, 426, 263, 575. 
1465 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 328. 
1466 Koca, a.g.e., 2005, 109, 212-213; Kesik, a.g.e., 2017, 138. 
1467 Kubat, a.g.e., 2020, 115-116. 
1468 Lyons, M.C., Jackson, D.E.P, a.g.e., 2018, 162; Şeşen, a.g.e., 2018b, 287; Kubat, a.g.e., 2020, 83, 

116. 
1469 Azzam, a.g.e., 2015, 229. 
1470 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 457. 



198 
 

bando takımı üyelerinin de tıpkı sultanın hassa kuvvetleri gibi her daim sultanın 

yanında bulunmaları mühim bir detaydır.  

Askeri haberleşme dış iletişimde ulaklar tarafından, muharebede ise çavuşlar 

tarafından sağlanırdı. Seferdeki ordunun başında sultan yoksa, kendisi her türlü önemli 

gelişmeden haberdar edilirdi. Başkomutan savaş hakkındaki durumu merkeze yani 

hükümdara bildirmek istediğinde buna haberciler göndererek yapardı.1471 Âmid 

kuşatmasının gidişatı I. Alâaddin Keykubad’a sürekli rapor ediliyordu. Yine savaş 

anında birlikler arası haberleşme ve başkomutanın komutası altındaki her türlü askeri 

personele talimatlarını ise çavuşlar vasıtasıyla iletirdi.1472  

Eyyûbî ordusunda çavuşun görevleri de Selçuklular’a benzerlik gösterirdi. ''Sultanın 

veya başkumandanın emirlerini orduya bildirmek, komutlar, konaklama ve hareket 

etme, hücum emri acil durumlarda askerlere yapılacak bilgilendirmeler veya askerin 

savaşma azmini arttıracak coşkulu duyurular çavuş vasıtası ile yapılırdı”.1473 

Selâhaddin Eyyûbî çavuşlara, düşman kuvvetleri görüldüğünde askerlerin 

motivasyonunu arttırmaları için bağırmalarını emrederdi.1474  

İkmal/lojistik işlerinin yönetilmesinde Türkiye Selçukluları’nda farklı hayvan grupları 

kullanılmıştır. At ve deve bunların başlıcalarıydı. Kemaleddin Kamyar Ahlat’daki 

kalenin onarımı için kireç hazırlatmak istediğinde gerekli levazımı bölgeye deve, katır, 

merkep gibi hayvanlarla taşıtmıştı.1475 Bu noktada zikredilen bu hayvanların lojistik 

hizmetinde kullanıldığı aşikardır. Lojistik işlerinde kullanılan bu hayvanlar ganimet 

yoluyla da temin edilebiliyordu.1476 

Eyyûbî ordusunun lojistiği deve, katır, at, eşek, inek gibi hayvanlar tarafından 

sağlanırdı. Ordunun ağır silahları develerle taşınırdı. Mancınık aletlerini taşıyan 

develerin sayısı bazen 200’ü bulabiliyordu. Orduya ait develer diğer hayvanlar gibi 

emîr-i ahurun sorumluluğundaydı. Ganimetlerden atlara da pay ayrılırdı. Savaşlarda 

kaybolan veya zarar gören alet edevatlar ve hayvanlar hükümdarlar ve emîrler 

                                                   
1471 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 262, 411, 472, 546. 
1472 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 127, 340, 437, 663. 
1473 Kubat, a.g.e., 2020, 109. 
1474 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 148. 
1475 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 417. Deve, İslam öncesi dönemde de Türkler tarafından bilinen ve kullanılan 

bir hayvandı. Bkz. Önkal, A., Bozkurt, N. (1994). “Deve”, DİA, 9, 224-225.  
1476 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 436. 



199 
 

tarafından orduya tekrar temin edilirdi. Selâhaddin Eyyûbî Üçüncü Haçlı seferinde 

12.000 at dağıtmıştı.1477 

Eyyûbî ordusunun askerlerinin lojistik işlerini hassa kuvveti olan mire denen birlikler 

yerine getirirdi. Ordunun ihtiyaçları çarşılardan karşılanırdı. Bu çarşının idaresinden 

sorumlu olup cerideler de tutan bir şahne bulunurdu.1478  

Savaşın gidişatına farklı bazı hususlar da etki edebiliyordu. Örneğin çetr bunlardan 

biriydi.1479 Trabzon İmparatoru Kir Aleksios, I. Keykâvus’un çetrinin heybetini 

görünce kalesini teslim etmişti.1480 Selçuklular’da hükümdarın başının üstüne tutulan 

çetrin askerler tarafından görülmemesi halinde ordu içerisinde bir panik oluşabiliyor 

hatta bu savaşın kaybedilmesine bile yol açabiliyordu.1481 Eyyûbîler’de de Akka 

Savaşı’nda Selâhaddin Eyyûbî’nin kös ve sancağı yere düştükten sonra ordu 

dağılmıştı.1482 Bu noktada hükümdarlık alametlerinin her iki ordunun da sevk ve 

idaresine etki edebilmesi mühimdir. 

Yine her iki devletin askeri teşkilatında görülen ortak bir avantaj olarak donanma 

kuvvetlerinin kara ordusunun sevk ve idaresine katkı sunabilmesi dikkat çekmektedir. 

Eyyûbîler genel olarak Haçlılar’la yaptıkları savaşlarda sahil bölgelerinde sıklıkla 

deniz gücünü kullanarak kara ordusuna avantaj sağlamıştır. Örneğin Selâhaddin 

Eyyûbî Akka müdafasında pek çok birliği Hüsameddin Lülü’nün getirdiği 

donanmanın sağladığı geçici deniz üstünlük avantajı ile nakletmişti.1483 Selçuklular’ın 

da hem deniz hem kara kuşatmasını aynı anda yaptıkları vakidir. Alaiye, Suğdak, 

Trabzon, Sinop Selçuklu sultanları ve emîrleri tarafından bu şekilde çift taraflı olarak 

kuşatılmıştır.1484 Bunlarla birlikte donanma teşkilatlarının kıyaslanmasında da 

göreceğimiz üzere Selçuklular’ın denizden aldığı destek hem sayı hem de etki gücü 

bakımından Eyyûbîlere göre daha kısıtlıydı. 

Türkiye Selçuklu Devleti’nin sevk ve idaresine etki eden bir husus olarak ordunun 

kozmopolit yapısının da önem arzettiği görülmektedir. Zira bu durumun ordunun genel 

                                                   
1477 Şeşen, a.g.e., 1987, 242-243; Kuşçu, a.g.e., 2013, 231, 361; Kubat, a.g.e., 2020, 152-155. 
1478 Kuşçu, a.g.e., 2013, 358; Kubat, a.g.e., 2020, 110-112. 
1479 Kesik, a.g.e., 2017, 142. 
1480 Köymen, a.g.e., 2020, 361. 
1481 II. Süleyman Şah’ın Gürcistan seferi bu sebeple başarısız olmuştu. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 103. 
1482 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 33-34. 
1483 Kuşçu, a.g.e., 2013, 345. 
1484 Algül, H. (2002). “Türkiye Selçukluları Devrinde Akdeniz Siyasetine Genel Bir Bakış”, Türkler 

Ansiklopedisi, 6, 647; Merçil, a.g.m., 2002, 516; Kaymaz, a.g.e., 2011, 153; Sümer, a.g.m., 2022a, 352. 



200 
 

bir zafiyeti olduğu hatta devleti yıkıma götüren gelişmelere etki ettiği 

düşünülmektedir. Bu sürece etki eden Babaî isyanı ve Kösedağ Savaşı 

mağlubiyetlerinin Türkiye Selçuklu ordusunun manevi kuvvetsizliğinin bir sonucu 

olduğu yorumu mevcuttur.1485 Daha önce bahsettiğimiz gibi I. Alâaddin Keykubad 

döneminde gulam kökenli tecrübeli idare ve ordu mensuplarının bertarafı yeni askeri 

birliklere olan ihtiyacı gündeme getirmiş, devlet bu kadroların çoğunluğunu ücretli ve 

yabancı olan kuvvetlerle tamamlamıştı. Dolayısıyla ordunun yeknesak olmayan bir 

yapıya sahip olmasına giden süreç esasen gulam grupların tasfiyesiyle başlamaktadır.  

Askeri teşkilat içerisinde sevk ve idare konusunda bir mukayese yapıldığında 

sultanların orduların başkomutanları olduğu görülmektedir. Sultandan sonra 

Selçuklular’da belirgin bir şekilde ikinci yetkili olarak söylenebilecek isim beylerbeyi 

olmasına karşın bu makamın tam olarak dengi Eyyûbî Devleti’nde yoktur. Bununla 

birlikte farklı hanedan üyeleri, emîrler ve nâibler gibi makamlarda bulunanların 

yüksek askeri yetkili grubundandı. Orduların savaş düzeninde büyük oranda benzerlik 

olduğu görülmektedir. Her iki ordu da klasik beşli düzende savaşmaktadır. Bu noktada 

bazı birlik tanımlarının ortak olmasının, her iki devletin de etkilendiği askeri geleneği 

göstermesi bakımından mühim görüyoruz. Bu bağlamda Yezek ve Tulb gibi Türkçe 

menşeli kelimelerin bu ordulardaki bazı birlikleri tanımlayan ortak ifadeler olması 

dikkat çekicidir. Yine Eyyûbîler’de öncü kuvvetler için kullanılan çaliş/çalişiyye 

ifadesi de esasen Orta Asya geleneğine ait bir terimdir. Öncü kuvvetlerin her iki 

ordunun sevk ve idare aşamasında yoğun olarak kullanıldığı görülmektedir. Savaş 

esnasında mehter takımlarının, sancaktarların ve bazı hükümdarlık alametlerinin etkin 

olduğu görülmektedir. Öyle ki bu hükümdarlık alametlerinin durumu bazen savaşların 

sonucunu bile tayin etmektedir. Muharebe esnasında iç iletişimin çavuşlar, ana 

karargah ile yapılan dış iletişimin ise haberciler/ulaklar ile yapılıyor olması bir başka 

ortak husustur. Yine lojistik/ikmal faaliyetlerinde çok geniş bir hayvan grubunun 

kullanımını dikkati çeker. Özellikle Eyyûbîler’de develerin orduya katkısını çok 

yoğun olarak görürüz. Lojistik birliği olarak Türkiye Selçukluları’nda özel bir birlik 

adı/tanımlamasına rastlanmazken Eyyûbîler’de mire denen birliklerin var olduğu 

görülmektedir. Bu mire birliklerini oluşturan askerlerin memlük kökenli askerler 

olması ise Eyyûbî ordusundaki memlük nüfuzunun ne derece yoğun olduğunu 

                                                   
1485 Sümer, a.g.m., 2009, 382. Babaî ayaklanmasının Türkiye Selçuklu ordusunu zayıflattığı farklı 

araştırmacılar tarafından ifade edilmiştir. Bkz. Kaymaz, a.g.e., 2011, 126-127; Mecit, a.g.e., 2017, 228. 



201 
 

göstermesi bakımından mühimdir. Zira Türkiye Selçukluları’nda bu tarz geri plandaki 

işleri sıradan piyade grupları yaparken Eyyûbîler geri hizmetlerde dahi memlük 

sınıfını kullanmış gözükmektedir. Donanma kuvvetlerinin de kara ordularının sevk ve 

idaresinde etkin olduğu dikkati çeker. Her iki devletin de ortak olarak kara 

kuşatmalarına ek olarak deniz kuvvetlerinden destek aldıkları görülmektedir. Tabi bu 

konuda Eyyûbîler’in daha yoğun ve etkili bir kullanıma sahip olduğu şüphesizdir. 

5.1.3. Orduda Hiyerarşi 

Türk-İslam devlet anlayışında hükümdarın yetki ve sorumluluklarından biri orduları 

idare etmek ve savaş yapmaktır.1486 Selçuklu ordusunun hiyerarşik olarak en büyük 

yetkilisi daha önce de belirttiğimiz üzere Selçuklu sultanları idi. Sultanın ardından 

beylerbeyleri ve akabinde de hükümdar nezdinde yüksek saygınlığı olan emîrler 

gelmekteydi.1487 Daha sonra ise hiyerarşik yapı taşraya uzanır ve subaşılar öne çıkardı. 

Subaşıdan sonra ise ellibaşılar, çavuşlar, haylbaşılar/serhayl ve en altta 

otağbaşılar/visakbaşılar gelmektedir.1488 Savaşlara katılan her 50 iktâ askerinin idaresi 

ellibaşı denen bir subaya verilirdi.1489  

Hükümet teşkilatı kısmında bahsettiğimiz üzere Selçuklu vezirlerinin askeri 

hiyerarşideki yerleri çok yüksek değildi. Örneğin askeri danışma meclislerine 

katılmaları beklenmezdi. Bu meclislerde bulundukları takdirde dahi yetkileri 

kısıtlıydı.1490 Bununla birlikte askeri sorumluluk alabildikleri durumlar elbette 

vakiydi. Kösedağ Muharebesi öncesi yapılan askeri danışma meclisinde Vezir 

Mühezzibeddin Ali, Nizameddin Suhrab’ı azarlarken onu yazıp çizme işinden başka 

bir şey bilmemesiyle eleştirmişti.1491 Yine II. Keykâvus devrindeki Türk Ahmed 

isyanını bastırmak üzere Selçuklu Devleti adına Vezir Şemseddin İsfahani, dönemin 

emîr-i dâdını melikü’l ümera tayin ederek kendisine bağlı askerlerle bölgeye sevk 

                                                   
1486 Köymen, a.g.e., 2020, 431. 
1487 Muharrem Kesik’e göre Türkiye Selçukluları’nda emîrler arasında tecrübe ve liyakata dayalı bir 

ayrım olup bunlar büyük, orta ve küçük emîrler olarak ayrılmaktaydı. Büyük emîrler devlet ve sultan 

katında zaten başarılarıyla öne çıkan isimler iken orta gruptaki emîrler henüz sultan katında başarı 

kazanmamış ya da görev verilmemiş emîrler, küçük emîrler ise ellibaşılık ve çavuşluk gibi mevkilerden 

henüz yeni yükselmiş subaylar olarak değerlendirilmiştir. Bkz. Kesik, a.g.e., 2017, 47. 
1488 Koca, a.g.e., 2005, 126-127; Kesik, a.g.e., 2017, 46; Göksu, a.g.e., 2018, 264-267; Köymen, a.g.e., 

2020, 361. Selçuklular’daki bu askeri rütbelerin Türklerin İslami döneme geçiş sürecini temsil eden 

Karahanlılar’ın askeri teşkilatında yer alan rütbelerle aynı olduğu görülmektedir. Bkz. Koca, a.g.e., 

2005, 126. 
1489 Kesik, a.g.e., 2017, 44, 59. 
1490 Köymen, a.g.e., 2020, 399. 
1491 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 498 



202 
 

etmişti.1492 Selçuklu vezirleri sultanların olmadığı durumlarda teftiş işini de 

üstlenebiliyorlardı.1493 Selçuklu vezirlerinin askeri selahiyetleri olduğunu kanıtlayan 

bir husus da onların mühür ve vezaretlerinin olmasıdır.1494  

Eyyûbî vezirleri de çok nadir olarak Eyyûbî tarihinin belirli bir döneminde askeri 

birliklere komutanlık yapmışlardır. Bu devre Şeyhü’ş-şüyuh ailesinin bu makama 

geldiği dönem olan Mısır Eyyûbîlerinin son zamanlarına denk düşmektedir. Bunun 

dışında onlar da Selçuklu mevkidaşları gibi daha çok ordunun sevk kısmında görev 

almışlardır. Örneğin Melik Efdal ve Melik Azîz, Mısır’a girdiğinde İmadeddin el-

Kâtib’in evine vezir tarafından el konulmuştur ki bu husus işgal sırasında vezirin 

yetkisi olduğuna işarettir.1495  

Türkiye Selçuklu hiyerarşisinde beylerbeyleri çok önemli bir yer arzetmekteydi. Daha 

önce de zikrettiğimiz üzere beylerbeyleri yüksek divan üyesi olup hassa kuvvetlerinin 

idaresinden sorumluydu. Bununla birlikte Selçuklular’da birden fazla beylerbeyleri 

mansıbı vardı. Yüksek divan üyesi olan merkez beylerbeyi dışında herhangi bir sefere 

sultan tarafından veya vezir gibi askeri yetkililer tarafından başkomutan olarak tayin 

edilen emîrler de fiilen beylerbeyi/melikü’l ümera sıfatını kazanıyorlardı. Bunlar 

haricinde uç bölgelerinde de mahiyetlerini daha önceleri zikrettiğimiz beylerbeyleri 

mevcuttu. Kastamonu Uç Beylerbeyi Hüsameddin Çoban Suğdak seferine başkomutan 

olarak atanmıştı.1496 I. İzzeddin Keykâvus, sultan olduktan sonra kardeşi Melik 

Keykubad’ı Ankara’da kuşatırken iki uç beylerbeyi Hüsameddin Çoban ve Seyfüddin 

Kızıl da kendi kuvvetleri arasında yer alıyordu.1497 

Türkiye Selçukluları’nda sultandan sonra en yetkili askeri görevlinin beylerbeyi 

olduğunu söylemek mümkün iken Eyyûbîler’de tersine olarak sultandan sonra en 

yetkili askeri mansıb sahibinin kim olduğunu ifade etmek imkân dâhilinde değildir.1498 

Zira nâibler, diğer Eyyûbî melikleri, yüksek rütbeli emîrler gibi pek çok devlet 

görevlisinin yüksek askeri yetkilere sahip oldukları bilinmektedir. Bununla birlikte 

                                                   
1492 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 546. 
1493 Koca, a.g.e., 2005, 187. 
1494 Göksu, a.g.e., 2018, 274.  
1495 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 65. 
1496 Merçil, a.g.m., 2002, 516. 
1497 Kaymaz, a.g.e., 2011, 60-61. 
1498 Eyyûbi askeri teşkilatında beylerbeyi yoksa da Eyyûbi meliklerinin yetişmesinden sorumlu 

atabeylere beylerbeyi denilebiliyordu. Bkz. Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 88. 



203 
 

orduyu yöneten emîrler “emîr-i kebir” veya “atabekü’l-asakir” olarak anılıyordu.1499 

1181 sayımında Selâhaddin Eyyûbî’nin emîr sayısı 111 idi.1500  

Eyyûbî askeri hiyerarşisi genel olarak sırasıyla; sultan, melikler, emîrler ve vezir 

olarak takip etmekteydi.1501 Eyyûbî Devleti’nin başkomutanı büyük sultan idi. 

Sultandan sonra hiyerarşide hanedan üyelerinin öne çıktığını söylemek mümkündür. 

Devletin kuruluş döneminde tüm hanedan fertlerinin Selâhaddin’in otoritesini kabul 

etmesiyle beraber sıklıkla seferlerde hanedan üyeleri kullanılmıştır. Ayrıca büyük iktâ 

toprakları da bu üyelere verildiğinden ve bunlar da büyük sultana tâbi olduğundan 

doğal olarak Mısır sultanına askeri destek sunmakla yükümlüydüler.  Örneklere 

bakarsak Selâhaddin Eyyûbî 1174’te isyan eden Sudanlılara karşı kardeşi Âdil’i 

görevlendirmişti.1502 Yine 1190 Kasımında Frenklerle yaptığı savaşta sultan 

hastalanınca yatağında oğullarına savaşa katılmaları emrini vermişti.1503 Eyyûbî askeri 

komutasında hanedan üyesi üyelerin etkinliği bu açıdan Selçuklular’da pek 

görülmeyen bir durumdu. Esasen bu durumu da Eyyûbî Devleti’nin yapısı sebebiyet 

vermekteydi. Türkiye Selçukluları’nda bu durumun görülmemesi ise hanedanın 

merkeziyetçi politikasıyla ilgilidir. Zira I. Gıyaseddîn Keyhüsrev ile sultanların 

otoriterliği daha da artmakla birlikte XII. yüzyılda Haçlılar’a karşı verilen mücadeleler 

dışında, savaşlarda birden fazla hanedan üyesinin bulunduğuna pek tesadüf edilmez. 

Selçuklu ülkesi idari olarak subaşılık/serleşkerlik birimlerine ayrılmıştı.1504 Ordunun 

taşradaki en üst askeri ve idari amirleri subaşılar idi. Subaşılar serleşker olarak da 

anılıyordu.1505 Genellikle gulam kökenli olan subaşıların emri altında iktâ askerleri 

bulunurdu. İktâ askerleri dışında kale komutanları da bölgelerinin subaşılarına 

bağlıydı.1506 Subaşılar atandıkları yerin stratejik önemi ve asker sayısı gibi hususlar 

dikkate alınarak görevlendirilirdi. Subaşılar kendi maiyetlerinde bulunan askerlerin 

özürsüz olarak yaptıkları hatalar ve teftişlere katılmamaları durumunda 

cezalandırabilir ve ellerinde iktâlarını alabilir ya da yerleri değiştirilebilirdi. Ayrıyeten 

                                                   
1499 Kuşçu, a.g.e., 2013, 338-339. Memlükler’de de ordu kumandaları atabek al-asakir olarak anılırlardı. 

Bkz. Turan, O. a.g.e., 2010, 311. 
1500 Kubat, a.g.e., 2020, 34. 
1501 Şeşen, a.g.e., 2018a, 161. 
1502 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 66-67. 
1503 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 205. 
1504 Çelik, a.g.m., 2022, 209. 
1505 Koca, a.g.e., 2005, 127; Göksu, a.g.e., 2018, 25. 
1506 Kesik, a.g.e., 2017, 48. Keykubad devrinde uç beylerbeyi olan Hüsameddin Çoban’ın torununun II. 

Mesud devrinde bölgede subaşılık yaptığı görülmektedir. Bkz. a.g.e., 28-31.   



204 
 

bölgelerinin diğer askeri ve mülki amirlerini de tayin etme selahiyetleri mevcuttu. 

Subaşılık mansıbının sadece askeri bir rütbeyi ifade etmediği aynı zamanda idari bir 

görev olması da mühim bir konudur.1507 Zira bu açıdan Eyyûbî iktâü’l-hass sahibi 

emîrlerle denk statü seviyesindedirler. Eyyûbî büyük iktâ sahipleri de kendi 

bölgelerinin en üst idarecileri olmalarıyla beraber kendi iktâ askerlerini 

beslemekteydiler. Tabi buradaki nüans daha önce de belirttiğimiz gibi Eyyûbî emîri 

ile Selçuklu subaşınının merkezle olan ilişkisinde yatmaktadır. Kısaca Eyyûbî iktâü’l-

hass sahiplerinin kendileri gibi fiilen ırsi bir mülk sahibi yönetici olmasalar da 

selahiyet ve hak bakımından Selçuklu subaşılarıyla askeri hiyerarşide denk görmek 

mümkündür. Zira onlar da sultanın isteği ile orduya katılmakla yükümlüydüler. 

Selçuklu subaşıları arasında hiyerarşik bir yapının olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin 

Selçuklu ülkesinin daha önce bahsettiğimiz uç bölgelerinde de subaşılar mevcut olup 

bunlar bölgelerinin uç beylerbeylerine bağlıydılar. Zira buralardaki subaşılar 

kaynaklarda farklı şekillerde tanımlanmışlardır.1508 Selçuklu subaşılarının Türkçe 

unvanlar alması da dikkat çekmektedir. Bunlar arasında; uluğ, hass, uğurlu, alp, beg 

gibi unvanlar mevcuttur. Subaşıların tayin menşurları ise takrir-i zeamet olarak 

anılırdı.1509  

Moğol nüfuzu döneminde iktâ sistemiyle beraber subaşılık makamında da bozulmalar 

görülmüştür.1510 Örneğin bu dönemde bir kişi bazen birden fazla yerin subaşılığını elde 

edebiliyordu. Şerefeddin Erzincani II. Keykâvus devrinde aynı anda Erzincan ve 

Niksar subaşılığına sahipti.1511 Pervâne Muineddin Süleyman’ın bir münşîsi olan 

Hatiroğlu Şerafeddin’in Niğde subaşılığına talip olduğu bilinmektedir. Bu dönemlerde 

vezirlerin oğulları dahi subaşılık elde edebiliyordu.1512  

                                                   
1507 XIII. yüzyılda Türkiye Selçukluları’ndaki en yüksek taşra idarecileri subaşı ya da sahib olarak 

anılıyordu. Bkz. Baykara, a.g.m., 1985, 50-51. Subaşılık yapılanması, bölgelerindeki şehir divanlarını 

üzerinde bir statüye sahipti. Bkz. Göksu, a.g.e., 2018, 261-262. Kayseri Subaşısı Seyfeddin Türkeri’nin 

aynı zamanda sultanın hassa hazinesinin gelirlerini toplamakla görevli olduğunu biliyoruz ki bu bilgi 

Türkeri’nin kendi bölgesinde aynı zamanda idari bir yönetici olması hasebiyle mali selahiyetlere de 

nezaret edebildiğini göstermektedir. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 563. 
1508 İbni Bibi’de Rum sınırınındaki serleşkerler ifadesi bulunmaktadır. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 295. 
1509 Göksu, a.g.e., 2018, 259-260. 
1510 Göksu, a.g.e., 2018, 263. 
1511 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 530-531. 
1512 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 604. Türkiye Selçukluları’nda vezirlerin aile üyelerinin bu derece yüksek 

makamlara gelmeleri yine devlet teşkilatının pek çok unsurunun yozlaştığı Moğol döneminde görülür. 

Bununla birlikte Türkiye Selçukluları’na oranla merkeziyetçi yapının daha zayıf olduğu Büyük 

Selçuklular’da vezirlerin aile üyelerinin bu derece yüksek makamlara gelmesi de olağan bir durumdu. 



205 
 

Selçuklular’da dîvân-ı arz’ın başkanı olan emîr-i arızların sevk ve idarede yüksek 

yetkileri vardı. Emîr-i arız, orduya askerlerin temini, maaşlarının ödenmesi, savaş 

düzeninde birliklerin belirlenmesi gibi selahiyetlere sahipti. Ayrıca seferde orduya 

cephane ve levazım toplanması ile güzergahların belirlenmesinde de yetkiliydi. Hatta 

bilfiil savaşa da katılabiliyorlardı. Emîr-i arızlar savaşlarda yer alacak birlikleri en 

düşük rütbesine kadar belirler ve sultanın onayına sunarlardı. Emîr-i arızların genel 

olarak emîrler ve daha düşük rütbedeki askerler arasında koordinasyon görevini 

sağladığı anlaşılmaktadır.1513 Emîr-i arızlar merkezde kalmakla birlikte taşrada farklı 

bölgelerde alt memurları olarak görev yapan arızların da olduğu bilinmektedir.1514 

Eyyûbî sultanları da seferler öncesinde askeri divandan sefer imkânları hakkında bilgi 

alırlardı. Eyyûbî ceyş reisinin, divan hiyerarşisinde kendisine bağlı olarak askerlerin 

atlarını hazırlayan hacip ve emîrler arasından seçilip orduya bağlı askerlerin savaşlarda 

hizmet verebilecek durumda olup olmadığını kendisine bildirmekle sorumlu nakip 

denen memurları bulunmaktaydı. Ceyş divanı başkanlarının ordudan izin isteyen 

askerlerin işlemlerini yapmak ve savaşlarda sultanı koruyacak birlikleri hazırlamak 

gibi bazı selahiyetlerinin olduğu da bilinmektedir.1515 Eyyûbîler’de ceyş reislerinin 

Selçuklular’daki mevkidaşına göre sevk ve idarede yetkisi daha az gibi görünmektedir. 

Zira daha önce askeri divanların karşılaştırılmasında değindiğimiz gibi Selçuklu 

arızlarının savaşta yer alması ve ordunun savaş düzenini belirlemesi onların ordunun 

idaresi hususunda daha etkin olduğunu göstermektedir. 

Selçuklu kuvvetleri savaşlarda farklı görevliler tarafından yönetilebiliyordu. Emîr-i 

dâd, emîr-i ahur, emîr-i candar, nâib gibi merkez ve saray görevlilerinin Selçuklu 

tarihinde askeri birlikleri komuta ettikleri vakidir.1516 Emîr-i meclisler de birlik 

yöneten isimler arasındadır. Nitekim Emîr-i Meclis Mübarizeddin Behramşah I. 

İzzeddin Keykâvus döneminde Keban Kalesi kuşatmasında öncü birliği yönetmiş ve 

bu başarısıyla makamı beylerbeylikten de üste çıkmıştır.1517 Burada beylerbeyi dışında 

                                                   
Bkz. Taneri, A. (1967). “Büyük Selçuklu İmparatorluğunda Vezirlik”, Ankara Üniversitesi Dil Tarih 

Coğrafya Fakültesi Tarih Araştırmaları Dergisi, 5 (8), Ankara, 88-90. 
1513 Göksu, a.g.e., 2018, 241. 
1514 Göksu, a.g.e., 2018, 239-245. 
1515 Basuğuy, a.g.e., 2017, 265. 
1516 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 302, 545-546. Sultan II. İzzeddin Keykâvus ve IV. Kılıçarslan arasındaki 

savaşta Keykâvus’un öncü emîrleri arasında emîr-i ahur ve emîr-i candar da vardı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 

2020, 552-553. 
1517 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 192-193; Merçil, a.g.e., 2011, 120. 



206 
 

bir başka emîrin askeri hiyerarşide sultandan sonra en yetkili isim olarak belirlenmesi 

askeri hiyerarşide keskin bir yapı olmadığına işarettir. I. Alâaddin Keykubad dönemi 

klasik Selçuklu devlet yapısının belirgin olduğu bir devre olup devlet kurumlarının ve 

askeri teşkilatın henüz bozulmadığı bir zamanda bu tarz farklı makamlar arası geçişken 

bir rütbe tayininin olması dikkat çekicidir.  

Eyyûbîler’de de emîrlerin askeri hiyerarşideki konumları bu devletin teşkilatlanmasını 

anlamak için önemli bir konusudur. Eyyûbî emîrlerinin kendilerine ait önemli kısmı 

memlük olan askeri kuvvetleri vardı. Bu kuvvetler efendileri olan emîrlerin adları ile 

anılırlardı. Bu husus bazen meliklerle orduları arasında gevşek bir bağın oluşmasına 

sebebiyet veriyordu. Selçuklular’da ise bu tarz ordu grupları arasında bir hizipleşme 

görülmemektedir. Selçuklular’da elbette ki farklı dönemlerde Türkler, Gulamlar ve 

İranlı kadrolar arasında hizipleşmeler vuku buluyordu. Ancak yüksek devlet 

makamlarındaki bu rekabet genellikle idari yapı ile sınırlıydı. Eyyûbîler’de ise bu 

rekabetin etnik temeli daha yoğun olup ordunun iç yapısına da etki ediyordu. 

Nâibler de hem Türkiye Selçukluları hem de Eyyûbîler’de başkomutanlık yapmış 

görevliler arasındadır. Kösedağ Savaşı öncesi Sultan II. Gıyaseddîn Keyhüsrev, nâibi 

Şemseddin İsfahani’yi melikü’l ümera tayin ederek asker toplaması için Suriye’ye 

göndermişti. Eyyûbî meliklerinin nâibleri de askeri olarak rol alabiliyordu. Bu 

görevliler daha önce değinildiği üzere daimi bir mansıbı taşımamakla birlikte 

gerektiğinde sultanın yokluğunda “tayin, azil, savaş kararı alma, iktâ dağıtma, 

kabileler arası anlaşmazlıklarda hakem olma ve orduyu yönetme” gibi konularda 

yetkiliydi.1518  

Moğol nüfuzu ile beraber Selçuklu kuvvetlerinin sevk ve idaresinde Moğol 

yetkililerinin öne çıktıkları bilinmektedir. Bu dönemden itibaren Selçuklu sultanları 

askeri harekâtları Moğol idarecilere danışarak yürütmek zorunda kalmışlardır. Öyle ki 

Sultan IV. Kılıçarslan ve Pervâne Muineddin Süleyman Sinop’a sefer düzenlemek için 

bizzat Abaka Han’ın huzuruna gidip izin almışlardı.1519 Esasen bu durum bir bakıma 

mecburiyetten de kaynaklanıyordu. Zira Selçuklu kuvvetleri sayı olarak iç isyanları 

                                                   
1518 Şeşen, a.g.e., 1983, 112-113; Basuğuy, a.g.e., 2017, 210. 
1519 Merçil, a.g.m, 2002, 521-522. 



207 
 

bastıracak nitelik ve niceliğe dahi sahip değildi. Nitekim IV. Kılıçarslan, bir Türkmen 

isyanını Moğollar’ın yardımı ile bastırabilmişti.1520 

Türkiye Selçuklu ve Eyyûbî ordularının askeri hiyerarşilerine baktığımızda yerleşmiş 

ve keskin bir hiyerarşik yapı olmadığı dikkat çekmektedir. Türkiye Selçukluları’nda 

her ne kadar sultandan sonra beylerbeyi ikinci sırada gelse de I. Alâaddin Keykubad’ın 

iktidarda olduğu dönemde dahi esasen saray teşkilatında görevli olan emîr-i meclisin 

bile askeri hiyerarşide beylerbeyinin üstüne tutulması buna dair önemli bir göstergedir. 

Eyyûbîler’de ise sultandan sonra net bir şekilde söylenebilecek askeri yetkili mevcut 

değildir. Eyyûbî askeri hiyerarşisinde hanedan mensubu meliklerin sık olarak 

kullanılması ayırt edici önemli bir husustur. Her ne kadar Haçlılar’la mücadeleler 

sırasında hanedan üyelerinin birbirleriyle rekabeti bırakıp orduda bir bütün 

oluşturduğu düşünülse de Haçlılar’la mücadelenin olmadığı dönemlerde dahi devletin 

bu meliklerin metbu gördükleri diğer sultan/meliklerin ordularına yardımcı unsur 

olarak katıldıkları görülmektedir. Vezirlerin ise askeri selahiyetler açısından daha çok 

orduların sevk kısmında yer aldıkları görülüp idare kısmında görev alması çok 

nadirdir. Nâiblerin de askeri olarak yetkiler alabilen ortak bir görevli olduğu dikkati 

çeker.  

Hanedan mensubu dışındaki emîrlerin başkomutanlık görevi alması durumu ise 

Türkiye Selçukluları’nda Eyyûbîlere göre daha sık görülmektedir. Zira Selçuklu 

askeri/idari yöneticileri merkeze tam bağlı atanmış görevliler iken Eyyûbîler’de 

iktâü’l-hass yani mülk sahibi emîrlerin arasında önemli bir hanedan mensubu 

yoğunluğu vardı. Ayrıca Selçuklu subaşılarıyla Eyyûbî iktâü’l-hass sahiplerinin çoğu 

yönleriyle birbirlerinin dengi oldukları görülmektedir. Aradaki fark ise subaşıların 

tersine Eyyûbî iktâ sahiplerinin mülk statüsünde iktâ sahibi olmalarıydı. Emîr-i arız 

bulunan askeri divan başkanlarına bakıldığında ise Selçuklu emîr-i arızının Eyyûbî 

mevkidaşında bulunan yetkilerinin dışında, ordunun idaresinde de etkin olduğu 

görülmektedir. 

5.1.4. Savaş Hazırlıkları  

Türkiye Selçukluları’nda bir sefer kararı çoğunlukla meşveret meclisi düzenlenerek 

alınırdı. Bu şekilde danışarak karar alma hem İslami gelenekte hem de Türk devlet 

                                                   
1520 Sümer, a.g.m., 2022e, 404. 



208 
 

anlayışında var olan bir teamüldü.1521 Bu askeri danışma meclislerine yüksek rütbeli 

askeri komuta kademesi katılırdı. Bu meclisler hakkında bazı örnekler bulunmaktadır. 

Örneğin I. İzzeddin Keykâvus Halep seferi öncesinde düzenlediği danışma meclisinde 

emîrlerden seferde hangi stratejik yöntemi izlemesi gerektiğini dinlemiştir. Sultan tüm 

orduların toplanma yeri olan Elbistan’a vardığında sefer güzergahını belirlediği bir 

danışma toplantısı daha yapmıştır.1522 1243 Kösedağ Savaşı ve 1256 Sultanhanı Savaşı 

öncesinde düzenlenen askeri meclisler Selçuklu tarihine yön vermiş görünmektedir. 

Zira her iki savaş öncesi toplanan meclislerde sultanların, emîrlerin yanlış stratejilerine 

inanarak izlediği yöntemlerin devleti geri dönülemez bir çöküş sürecine sevk ettiği 

görülmektedir.1523 Sultan haricinde seferi yöneten melikü’l ümeralar da bu meclisleri 

düzenleyebildikleri gibi1524 meşveret meclisleri düzenlenmeden de Selçuklu sultanları 

direkt bir şekilde savaş kararı alabilirdi.1525 

Türkiye Selçuklu sultanı savaş kararı aldıktan sonra derhal fermanlar çıkartarak genel 

bir seferberlik başlatır ve bunu ulaklar vasıtasıyla ülkedeki idari ve askeri amirlere 

bildirirdi. Tüm ordu gruplarının sefer için belirlenen toplanma üssüne ulaşması 

genellikle bir hafta ile bir ay arasında değişen bir süreyi kapsamaktaydı. Sultan 

ayrıyeten toplanma üssündeki idari yetkiliye (subaşı) bizzat kendisinin de geleceğini 

haber vererek hazırlıklı olmasını isterdi. Toplanan iktâ askerleri kış aylarından itibaren 

hazırlıklı bir şekilde sefere katılırlardı.1526 

Savaş kararı alındıktan sonra Türkiye Selçuklu ordusunun hareket edeceği güzergahlar 

yapılacak sefer yönüne göre belirleniyordu.1527 Bununla birlikte çok hızlı askeri sevkin 

yapılması gereken durumlarda belirli bir merkezi belirlemeden de ordular harekete 

geçirilebiliyordu. Batı ve kuzey yönüne yapılacak seferler için Konya, doğu seferleri 

için sıklıkla Malatya ile beraber Kayseri ve Elbistan toplanma alanı olarak 

seçiliyordu.1528 Malatya “darü’r-rıfat”, Aksaray “darü’z-zafer”, Kayseri “darü’l-feth” 

                                                   
1521 Türcan, T. (2010). “Şûrâ”, DİA, 39, 232. 
1522 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 208-211. 
1523 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 573-575; Kaymaz, a.g.e., 2011, 140; Kesik, a.g.e., 2017, 121. 
1524 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 334, 410. 
1525 Köymen, a.g.e., 2020, 395. 
1526 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 495; Köymen, a.g.e., 2020, 376-377, 396-398, 400, 409, 412-414, 417,419. 
1527 Kesik, a.g.e., 2017, 121. 
1528 Aksarayi, a.g.e., 2000, 80; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 210, 295, 483, 515, 574, 587-588; Koca, a.g.e., 

2005, 193; Köymen, a.g.e., 2020, 419-420; Kuşçu, A.D. (2002). “Türkiye Selçuklularında Ordu ve 

Donanma”, Türkler Ansiklopedisi, 7, 197. 



209 
 

olarak biliniyordu.1529 Aksaray, Sultan I. Mesud devrinde askeri amaçlarla zaten 

kullanılmakta olup oğlu II. Kılıçarslan devrinde yeniden inşa edilerek askeri üs 

yapılmıştı.1530  

Türkiye Selçukluları’nda orduların teftişinden emîr-i arızlar sorumlu olup sultanlar da 

bizzat bu teftişlere katılabilirlerdi.1531 Sultanların olmadığı durumlarda Selçuklu 

vezirleri de teftiş işini üstlenebilirlerdi.1532 Büyük Selçuklu sultanlarından Sencer bir 

defasında 100.000 kişilik ordusunu altı ayda teftiş ettirmişti.1533 II. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev savaş öncesi askerleri ve onların teçhizatlarını bizzat kontrol ederdi.1534 

Hassa kuvvetleri yılın düzenli tarihlerinde aldıkları maaşlar verilirken de teftiş 

edilebiliyordu.1535 Yalnızca daimi kuvvetler değil ücretli birliklerin dahi savaş 

kabiliyetleri ve teçhizatları denetlenirdi.1536 Sultanlar savaş esnasında da teftiş 

yaparlardı. Sultan I. Alâaddin Keykubad bir defasında savaş mahalindeki bir tepeye 

çıkıp tepeden izlediği ordusunun kumandanlarını çağırıp bizzat onları tebrik ve teşvik 

etmişti.1537 Eyyûbîler’de savaş öncesi hazırlıklara bakıldığında Selçuklular’a benzer 

olarak savaş kararlarının askeri danışma meclislerinde yapılan müzakereler sonucunda 

alındığı ve ardından ülke geneline fermanlar gönderilerek orduların toplandığı 

görülmektedir.1538 Bu danışma meclislerinde “Savaş yapılıp yapılmayacağı, bir saldırı 

yapıp yapmama bir kalenin kuşatılıp kuşatılmaması, bir şehrin alınıp alınmaması, 

ordugâhın nerde kurulacağı, düşmanla yapılacak anlaşmalar veya yaklaşan düşman 

tehlikesine karşı nasıl bir tedbir alınıp savunma yapılması vb. konular istişare heyetinin 

kararına göre belirlenirdi”.1539 Hıttin Savaşı’nın meydan muharebesi şeklinde olması 

kararı askeri bir danışma toplantısında alınmıştı.1540 Meşveret meclislerinde her zaman 

savaş kararı çıkmıyordu. Melik Efdal, emîrleriyle yaptığı meşveret sonucunda amcası 

                                                   
1529 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 170, 296, 316; Turan, O. a.g.e., 2010, 353. 
1530 Turan, O, (2002). “Selçuklu Sultanı II. Kılıç Arslan”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 576; Hacıgökmen, 

M.A. (2011). “Türkiye Selçukluları Zamanında Konya’nın Devlet Merkezi Oluşu”, Selçuk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (29), 245.  
1531 Göksu, a.g.e., 2018, 247, not. 1041. 
1532 Koca, a.g.e., 2005, 187. 
1533 Göksu, a.g.e., 2018, 244. 
1534 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 495-496. 
1535 Koca, a.g.e., 2005, 89. 
1536 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 507. 
1537 Köymen, a.g.e., 2020, 359-360. 
1538 Şeşen, a.g.e., 1987, 176; Kubat, a.g.e., 2020, 53. 
1539 Kubat, a.g.e., 2020, 54. 
1540 Kubat, a.g.e., 2020, 45. 



210 
 

Melik Âdil ile savaş yapmak yerine barışı tercih etmişti.1541 Bu danışma meclislerinde 

emîrler Eyyûbî sultanlarına karşı çıkmaktan çekinmezlerdi.1542 Selâhaddin Eyyûbî III. 

Haçlı seferinde Akka’ya ilerleyen düşman kuvvetlerini istişare meclisinde düşman 

Akka’ya varmadan durdurma fikrini ortaya atsa da emîrlerin teklifiyle kararını 

değiştirip onlarla Akka önlerinde çarpışma kararını almıştı.1543 Selâhaddin Eyyûbî 

döneminde bu meclislerde genellikle hanedan mensupları ile ülkenin önde gelen 

bölgelerinin iktâ sahibi emîrleri ve hükümet teşkilatı içerisinde yer alan üyeler 

bulunuyordu.1544 

Eyyûbîler’de sefer kararı alındıktan sonra ordu personelleri ve onların ihtiyaçlarının 

temini ile teftiş yapılırdı. Örneğin 1184’te Kerek seferine çıkılmasına karar verildikten 

sonra Selâhaddin Eyyûbî asker toplanması talimatını vermişti.1545 Ordunun teftişi ise 

esasen ceyş divanı başkanına ait olsa da bizzat sultan da katılabiliyordu. Dîvânü’l-mal 

ve dîvânü’l-ceyş’te kayıtlı bulunan defterlerden askerlerin sayı ve teçhizat durumları 

sultanlar tarafından hızlı bir şekilde de ön teftiş olarak da kontrol edilebiliyordu. 

Teftişlerde esasen askerlerin at ve silahları kontrol edilirdi. Ordunun atları emîr-i ahur 

tarafından verilirdi. Istabl denen sultanın ahırındaki hayvanlar da ordunun ağırlıkları 

ile beraber götürülürdü. Ordunun silahları zeredhanelerden temin edilirdi. Silahlarını 

daima yanlarında bulundurma hakkına sahip olan hassa birliğinin silahları silahhane-i 

hassdan karşılanırdı. Ülkenin farklı bölgelerinde bulunan silahhaneler bunların 

teminini kolaylaştırıyordu. Ordunun silahları zerdkaş denilen kişiler tarafından 

hazanü’s-silah denilen özel yerlerde üretilmekteydi. Silahhanelerin güvenliği 

mühimdi. Bir saldırı ihtimaline karşı silahhaneler güvenli yerlere nakledilebiliyordu. 

Teftişler sonrasında bazen farklı düzenlemeler de yapılabiliyordu. Örneğin 1181’deki 

ordu sayımında Selâhaddin’in ordunun sayısını azaltmasının nedeni mali bir rahatlama 

sağlamaktı. Zira kuvvetlerin fazlalığı ordunun mali yükünü arttırıyordu. Daimi ordu 

kuvvetleri dışında battalun gibi ihtiyat birlikleri de teftiş ediliyordu.1546 

Selçuklu ordusuna bağlı askerler askeri idmanlar/sporlar yaparak savaşa 

hazırlanırlardı. Türkiye Selçukluları’nda çevgan, mızrak atma, halka kapma, ok atma 

                                                   
1541 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 85. 
1542 Şeşen, a.g.e., 1987, 206; Kubat, a.g.e., 2020, 53-55. 
1543 Kubat, a.g.e., 2020, 54-55.  
1544 Kubat, a.g.e., 2020, 55. 
1545 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 88. 
1546 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 228-229; Kuşçu, a.g.e., 2013, 231, 233, 343; Şeşen, a.g.e., 

2018b, 260, 285-286; Kubat, a.g.e., 2020, 51, 53, 60 112-113, 152.  



211 
 

gibi oyunların askeri birlikler tarafından sefer esnasında dahi sergilendiği biliyoruz.1547 

İbni Bibi’de I. Keykubad’ın eğlenmek için vakit ayırdığı kışlağına giderken 

meydanlarda ve cirit oyunlarında ustalık kazanmış olan kumandanları da yanına 

çağırdığı kayıtlıdır.1548 Bu bilgi askerlerin yaptıkları talimlerde elde ettikleri 

başarıların onların ordu içerisinde tanınmasında ve yükselmesinde etkili olduğunu 

düşündürmektedir. Yine Sultan II. Keyhüsrev de Kösedağ’da savaş öncesi bu tür 

oyunlarda başarı göstererek temayüz etmiş isimlerin etkisiyle kararlar almıştı1549 ki 

savaş öncesi hazırlıklar kapsamında yapılan askeri idman ya da spor gösterilerinin 

ordunın emir komuta seviyesi ve karar alma mekanizmasına etki ettiği düşüncesini 

desteklemektedir.1550 

Eyyûbî ordusu da savaşlar öncesi talimler yapardı. Halep ve Şam’da savaş hazırlıkları 

kapsamında talimlerin yapıldığı ve çevgan oynanan meydanlara yeşil meydan 

manasına gelen el-meydanü’l-ahdar dendiği bilinmektedir. Yine sultanlar ve emîrlerin 

askeri selahiyetlere sahip olmaları nedeniyle savaşların olmadığı durumlarda dahi bu 

meziyetlerini korumak ve geliştirmek için avlanmaya vakit ayırdıkları da zaten bilinen 

bir husustur.1551 

Savaş hazırlıkları kapsamına dahil edeceğimiz bir husus olarak Selçuklu ve Eyyûbî 

sultanlarının ülke geneline yayılan savunma önlemleri alabildikleri görülmektedir. 

Örneğin Türkiye Selçukluları’nda I. Alâaddin Keykubad Moğol tehlikesine karşı 

Konya, Sivas ve Kayseri gibi şehirlerin surlarını tahkim ettirmek suretiyle tedbirler 

almıştı.1552 Sultan, Edessa bölgesini aldıktan sonra da kalenin onarımı ve 

güçlendirilmesi için mimar ve marangozlar görevlendirmişti.1553 IV. Kılıçarslan Baycu 

Noyan’ı Konya surlarına yıkmaması için iknaya çabalarken de ülkesinin başkentinin 

savunmasını düşünüyordu.1554 Ülkedeki kaleler, ordular için genel bir kışla, cephane 

                                                   
1547 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 285, 400-401; Aksarayi, a.g.e., 2000, 79. 
1548 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 263. 
1549 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 496-497. 
1550 İbni Bibi’de (a.g.e., 2020, 216) geçen bir kayıtta öncü birlik komutanı olan emîr-i meclis bir 

ellibaşısını savaş öncesi keşfe çıkartmakta olup bu ellibaşı keşfin ardından öncü komutanına gelerek 

savaşta izlenecek stratejik plan için düşüncelerini aktarmaktadır. Bu manada bu kayıt öncü birliklerin 

savaş stratejilerini etkileyen kararlardaki yeri ile beraber ordunun alt rütbelerdeki subaylarının da bu 
karar alma sürecinde etkin olduğunu göstermesi bakımından mühimdir. 
1551 Şeşen, a.g.e., 2018b, 293. Memlûk Devleti’nde memlüklerin eğitimlerinde gerçekleştirdikleri 

binicilik yarışları Memlûk sultanı tarafından izlenirdi. Bu memlük adaylarının oynadıkları oyunlar 

arasında kabak, top vurma, cirit, nüşşab, cevgan gibi oyunlar vardı. Bkz. Çetin, a.g.e., 2007, 89. 
1552 Sümer, a.g.m., 2022b, 357. 
1553 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 535. 
1554 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 579. 



212 
 

ve zeredhane işlevi görmekteydi. Ordular için kalelerde yiyecek ve silah saklanırdı.1555 

Sultanın özel silahhanesi olan silahhane-i hassın sorumluluğu ise emîr-i silahın 

üzerinde olup hassa ordusunun silahları buradan karşılanırdı.1556 Silahhanenin 

yönetimi subaşılar ve dizdarların sorumluluğundaydı.1557 Türkiye Selçukluları’nda 

özellikle I. Keykubad’ın ülke savunmasına ve ordunun teftişine önem verdiği görülür. 

Keykubad’ın Melik Cihanşah meselesini hallettikten sonra orduları dağıtıp başkente 

dönmeyip ülkesinin dizdar ve yöneticilerini huzurunda toplayıp yaptığı istişare 

kıymetlidir. Sultanın bilhassa Moğol tehlikesinin arttığı bir dönemde adeta bütün 

ülkeyi teftiş ettiğini söylemek mümkündür. Zira bu büyük toplantıdan sonra ülkede 

bulunan yiyecek ve silah depoları ile kalelere dair bazı düzenlemeler yapılmıştı.1558  

Eyyûbî sultanları da genel mahiyette savaş önlemleri alırlardı. Sahip olunan kalelere 

muhafızlar yerleştirilerek içerisine cephane ve erzak doldurulurdu.1559 Şehirler, 

kaleler, surlar muhkem tutulmaya çalışılırdı. Selâhaddin Eyyûbî devleti kurduktan kısa 

süre sonra Kahire ve Fustat’ı çevreleyen bir sur inşa etmişti.1560Ayrıca Kudüs’ü 

aldıktan sonra şehri onarıp imar ettirmişti.1561 Bahaüddin Karakuş 1189’da Akka’ya 

vali tayin edilirken surların onarımı ile de görevlendirilmişti.1562 Melik Azîz bir 

defasında savaş esnasında yıkılıp kullanılamaz hale gelen mancınıklarını tamir 

edilmesi için Bilbis şehrine naklettirmişti.1563 Melik Kâmil Filistin’de Bedevilerin 

saldırılarına karşı kullanılmak üzere Salt ve Aclun kalelerini yaptırmıştı. Melik Âdil’in 

oğlu Melik Muazzam da Haçlılar’ın hakim olduğu Akka’ya karşı stratejik bir hamle 

olarak Tur Dağında bir kale inşaatı başlatmıştı.1564 Eyyûbî orduları savaşlarda su 

sıkıntısı da çekebiliyordu.1565 Melik Âdil su ve peksimet gibi ordunun iaşe 

malzemelerini önceden hazırlatırdı.1566 

                                                   
1555 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 192; Koca, a.g.e., 2005, 170. Ordunun kullandığı erzak için uddet terimi 

kullanılırdı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 41; Köymen, a.g.e., 2020, 375-377.  
1556 Göksu, a.g.e., 2018, 367-368. 
1557 Göksu, a.g.e., 2018, 366-367. 
1558 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 404. 
1559 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 159; Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 63, 70.  
1560 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2,  423. 
1561 Kuşçu, a.g.e., 2013, 195. 
1562 Karakuş, N. (2023). “Selahaddin Eyyûbi’nin Mühendisi: Bahaüddin Karakuş”, Rize İlahiyat 

Dergisi, 24, 61. 
1563 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 71. 
1564 Kuşçu, a.g.e., 2013, 197. 
1565 Lyons, M.C., Jackson, D.E.P, a.g.e., 2018, 165. 
1566 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 84. Eyyûbîler’de menzili kısa olan seferlerde askerlerin beraberinde aşırı 

iaşe götürmediği seferlere cerideten seferler denirdi. Bkz. Kubat, a.g.e., 2020, 53. 



213 
 

Eyyûbîler’de savaşlar öncesi orduların ihtiyaçlarını karşılamak üzere çarşı kurulduğu 

ve bu çarşıya özel bir şahne atandığı bilinmektedir. Sukü’l-Asakir denilen bu çarşılar, 

ordu personellerinin askeri ihtiyaçlarını karşılayacağı lokanta, dükkanlar, hamamlar, 

baytarlar gibi ürün ve ihtiyaçları sunan hizmetler dışında, sıradan insanların günlük 

hayatta ihtiyaç duyduğu şeyleri de bulabilecekleri büyük yerlerdi.1567 Türkiye 

Selçukluları’nda da muhteviyatı hakkında geniş bilgiye sahip olmasak da 

ordupazarlarının kurulduğu bilinmektedir. I. İzzeddin Keykâvus Ermenilere ve Halep 

Eyyûbîlerine düzenlendiği sefer öncesi Yabanlu Pazarına karargahını kurarken 

buranın pazarından da faydalanmak istiyordu.1568 Yine seyyar hamam ve seyyar 

mutfaklar da Selçuklu ordusuna hizmet veriyordu.1569 

Her iki devlette ortak olarak görülen bir başka unsur da savaşlar öncesi orduların 

motivasyonunu arttırmak için askere ilave ödemeler yapılmasıdır.1570 Bu teşvik edici 

ilave ödemeler, genelde zorlu şavaş şartlarının hâkim olduğu ortamda yapılırdı. 

Selâhaddin Eyyûbî 1179 Beytü’l Ahzan Savaşı öncesi askerlere mal ve nafaka 

bahşetmişti.1571 Yine 1187’de Sur’a yürümeden önce askeri kadrosu ile beraber 

âlimlere de Kudüs’ten toplanan ganimeti dağıtmıştı.1572 Selâhaddin, Haçlılar’ın 

Dimyat’a saldıracağını fark edince de halkı hem bilgilendirmiş hem de direnmelerini 

teşvik için hediye ve bağışlar vermişti.1573 1181’de Yemen’e gönderilen ve maaşlarını 

iktâ olarak alan tavaşilere de sultan 10’ar dinar nafaka vermişti.1574 Melik Kâmil’in de 

1235 Mayısında Anadolu’yu yapacağı askeri hareket öncesi komutanlarına ve 

ordusunun bazı seçkin birliklerine 40 ile 50 dinar bağışta bulunduğu bilinmektedir.1575 

Selçuklular’da da Sultan I. Alâaddin Keykubad’ın Alaiye’yi fethinde fakir ve 

mutatavvia gruplarına mal dağıtarak onları savaşa teşvik ettiğini görüyoruz.1576 

Eyyûbîler’de dikkati çeken bir husus ordu kuvvetlerinin giderlerini karşılanmasının 

mali durumu sık olarak zorda bırakmasıdır. Eyyûbîler biraz önce gördüğümüz üzere 

                                                   
1567 Kuşçu, a.g.e., 2013, 356-357. Kubat, a.g.e., 2020, 108-110. 
1568 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 190, 210. Yabanlu pazarı milletlerarası ticarette önemli bir yere sahip bir 

ticari merkezdi. Bkz. Turan, O. a.g.e., 2010, 364. 
1569 Göksu, a.g.e., 2018, 281-282. 
1570 Kubat, a.g.e., 2020, 111. 
1571 Kuşçu, a.g.e., 2013, 356. 
1572 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 111; Kuşçu, a.g.e., 2013, 356. 
1573 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 62. 
1574 Kuşçu, a.g.e., 2013, 356. 
1575 Aydın, a.g.m, 2020, 265.  
1576 Göksu, a.g.e., 2018, 230. 



214 
 

nasıl şehir kuvvetlerini savaşa teşvik için maddi ödemeler yapıyorsalar benzer şekilde 

halktan da para toplayarak zor zamanlarda ordularını finanse edebiliyorlardı. Örneğin 

Melik Efdal kardeşi Melik Azîz’e karşı mücadelesinde halktan ve eşraftan mali yardım 

almıştı.1577 Aynı dönemlerde Melik Efdal ve Melik Âdil kendisine saldırdıktan sonra 

Mısır’a dönen Melik Azîz de adamlarına dağıttığı parayı tamamlayamadığından bir 

kısmını halktan istemişti.1578 Türkiye Selçukluları’nda da elbette ki ordunun 

maliyesinde sıkıntıların yaşanabildiği görülmekle beraber bunların daha çok ordunun 

bozulmasıyla aynı sürece denk gelen Moğol nüfuzunun hâkim olduğu dönemde söz 

konusu olduğu görülmektedir.1579 Klasik devlet düzen ve kurumlarının işlediği 

dönemde Selçuklu ordusunun askeri gruplarına ödemelerde yaşanan zorluklara 

rastlanmadığı gibi Selçuklular’da ücretli birliklerin XIII. yüzyıldan itibaren artmaya 

başladığı ve bunun da devletin iktisadi vaziyetinin bir sonucu olduğu daha önce ifade 

edilmişti. Bu noktada genel olarak Eyyûbî ordusunun finansman bulma sıkıntısının 

Türkiye Selçukluları’na nazaran Eyyûbî idarecilerinin başını daha sık ağrıtan bir konu 

olduğunu düşünüyoruz. Herhalde bu farkı da Eyyûbîler’in hem Haçlılar’la hem de 

kendi içerisinde yaptıkları iktidar mücadelerinin yoğunluğuna bağlamak gerekir.1580  

Türkiye Selçukluları’nda daha önce eğlence meclislerinin farklı sebeplerle 

düzenlendiğini belirtirken bunlar arasında savaşlar öncesi de bu meclislerin orduya 

moral ve motivasyon kazandırmak amaçlı düzenlenebildiğini ifade etmiştik. 

Selçuklular’ın düzenlediği bu savaş öncesi bezmler bazı araştırmacılar tarafından 

savaş hazırlığı kapsamına alınmıştır.1581  

                                                   
1577 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 51. Eyyûbi Devleti hükümdarlarının sıklıkla yaşadıkları mali sıkıntılar 

nedeniyle askeri harekatlar öncesi borçlanmalara gittikleri bilinmektedir. Örneğin Selahaddin Eyyûbi 

Halep’i ele geçirirken bölgede hakimiyetini yerleştirme için finansmanı kardeşi Âdil’den 150 bin dinar 

borç isteyerek bulmuştur. Bkz. Basuğuy, a.g.e., 2017, 180. Halep Meliki Zâhir de amcası Adil’e baş 

kaldırmadan önce Halepli tacirlerden 100 bin dinar borç almıştı.. Bkz. Turan, A. a.g.e., 2021, 96. Melik 

Kâmil’in ise Dimyat kuşatmasında mali kaynak sağlama amaçlı olarak bazı tüccar ve devlet 

görevlilerinin mülklerine el koymak suretiyle müsadereler yaptığı ve gönüllülerden de para topladığı 

görülür. Bkz. Aydın, a.g.m., 2020, 247. Halep Meliki II. Selahaddin Yûsuf ’un da bazı mülklerini rehin 

vererek büyük borçlanmalar yaptığı bilinmektedir. Bkz. Kılıç, M. (2019). Halep Eyyûbîleri El-Melikü'n-

Nâsır II. Salahaddin Yûsuf Devrinde Eyyûbîler Devleti, Ankara: TTK, 68. 
1578 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 61. 
1579 Örneğin Sultan II. İzzeddin Keykâvus, kardeşi IV. Kılıçarslan’a karşı ücretli birlikler toplarken İbni 

Bibi’ye göre hazinesini boşaltmak zorunda kalmıştı. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 552. 
1580 Eyyûbi Devleti’nin askeri karakterli bir devlet olduğu bütçe harcamalarından da anlaşılmaktadır. 

Örneğin 1181’de Mısır bütçesinin yaklaşık 4’te 3’ü ordunun harcamalarına gitmişti. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 

2013, 336. 
1581 Kesik, a.g.e., 2017, 122-124 



215 
 

Savaşlar öncesi orduların planlama/hazırlıklarına baktığımızda askeri danışma 

meclislerinin ortak unsur olduğunu görmekteyiz. Bu meclisler savaşların her türlü 

detayının konuşulduğu yerler olup her iki devletin askeri planlamasında çok önemli 

yere sahipti. Öyle ki burada alınan kararlar yalnızca meydan savaşlarını değil 

devletlerin siyasi tarihlerini de son derece etkilemiştir. Yine ordunun farklı gruplarının 

ve bunların teçhizatlarının teftişinin her iki devlet için de önem verilen bir husus 

olduğu görülmektedir. Askerlerin savaşçılık becerilerini geliştirmek için düzenli 

olarak askeri sporlar yapması da ortak bir husustur. Türkiye Selçukluları’nda bu gibi 

oyunlarda başarılı olan askerlerin ordu içinde yükselme şanslarına sahip olduğuna dair 

birden fazla kayıt olması dikkat çekicidir. Teftişe verilen yüksek önem dışında her iki 

devletin hükümdarları da genel ülke güvenliğine önem vererek geniş çaplı savunma 

tedbirleri almışlardır. Ülke çapındaki şehir ve kaleler devamlı olarak muhkem ve 

savunması güçlü tutulmaya çalışılmıştır. Askeri birliklere zorluğu yüksek seferlerde 

ilave ödemeler yapılarak teşvik edildiği de vakidir. 

5.1.5. Savaş taktikleri 

Selçuklular’ın genel olarak “yıpratma ve yıldırma, ani saldırılar, hatlar halinde 

uzaktan çarpışma, taktiksel kazanç sağlamak için geri çekilme, pusuya düşürme, 

kuşatma” gibi savaş taktiklerini kullandıkları görülmektedir.1582 Bunlardan sahte ricat 

Türklerin bozkır döneminden beri sahip oldukları savaş taktiği idi.1583 Sultan I. 

Kılıçarslan Haçlılar’a karşı bu saymış olduğumuz taktiklerin birçoğunu aynı anda 

kullanmıştır. Sultan, Haçlılar’a karşı rakibin sayısal üstünlüğü karşısında taktiksel 

olarak geri çekilmeyle beraber düşmanı vurkaç saldırılarıyla yıldırma ve ikmal 

hatlarını kesecek şekilde açlığa ve kıtlığa mahkum etmek için güzergah üzerindeki 

ikmal kaynaklarını yok etmeye yönelik bir savaş yöntemi uygulamıştır. Türklerin 

genel olarak savaşlarda kullandıkları taktikleri hızlı bir şekilde değiştirebilme 

becerisine sahip oldukları düşünülmekte olup Kılıçarslan’ın Haçlılar’a karşı düzenli 

muharebe anlayışı yerine yıpratma savaşlarına başvurarak verdiği başarılı mücadele 

buna örnek olarak gösterilmiştir.1584 I. Mesud da Haçlılar’a karşı düşmandan sayı 

olarak az olması nedeniyle yıpratma yöntemine dayalı savaşlar vermek zorunda 

                                                   
1582 Turan, R. a.g.m., 2002, 159; Koca, a.g.e., 2005, 164-165. 
1583 Kesik, a.g.e., 2017, 103; Göksu, a.g.e., 2018, 10. 
1584 Koca, a.g.e., 2005, 77, 181-182; Kesik, a.g.e., 2017, 105. 



216 
 

kalmıştır.1585 Miryokefalon Savaşı öncesi II. Kılıçarslan da zikrettiğimiz taktikleri 

uygulamıştı. Bizans ordusu, ikmal yollarına zarar verilerek güç duruma düşürülmüş 

hatta düşman askerlerinin zehirlenmesine bile sebep olunmuştu.1586 Bu gibi savaşlar 

esnasında Selçuklu ordusunun en büyük avantajı okçularının kabiliyetiydi.1587 Okçu 

birlikler düzenli ya da düzensiz meydan muharebeleri dışında da fayda sağlamaktaydı. 

I. Gıyaseddîn Keyhüsrev, Antalya kuşatmasında gürz ve kılıç ile sonuç alınamaması 

üzerine süvarilerinden ok ve yay kullanılmasını istemişti.1588 I. Alâaddin Keykubad, 

Çinçin Kalesi’ni almak için kale etrafını sarıp esas saldırıyı okçu birliklerle 

gerçekleştirmişti.1589 

Eyyûbî ordusunda da Türkiye Selçuklu ordusundaki gibi esas vurucu gücü süvari 

birlikleri oluşturuyordu. Yine Eyyûbî ordusu da zaman zaman vurkaç taktiğini 

kullanmıştır. Ordu, savaşa genelde ok atışları ile başlamakta olup ardından mızraklar 

ile çarpışma ve yakın dövüş yoğunluğu artınca da kılıç ve kalkan kullanımına 

geçmekteydi. Bu esnada düşmanın yarma harekatı yapmasını engellemek için ok 

atışları hız kesmeden devam ediyordu. Eyyûbî ordusu savaşlarda ayrıca düşmanın 

etrafını sararak imha etme taktiği olan çember halka ve sahte ricatla düşmanı pusuya 

düşürmeye dayalı bir aldatma taktiği olan turan taktiğini de kullanabiliyordu. Turan 

taktiği Eyyûbîler’de özellikle Akka Savaşları sırasında sık uygulanmıştır. Yine daha 

basit düzeyde vurkaç şeklinde çatışmalar ve ani saldırı yöntemleri de Haçlı 

kuvvetlerine karşı sık uygulanmıştır.1590 Eyyûbî ordusunun ve esasen genel olarak 

İslâm dünyasındaki askerlerin süvari atlıların Haçlılar’ın atlarına göre daha küçük ve 

süvarilerin de zırhlarının daha hafif olmasının Haçlılar’a karşı savaşlarda üstünlük 

sağladığı zaten bilinen bir husustur.1591 

Türkiye Selçuklu Devleti ile ilgili bilgi veren kaynaklarda geçit noktaları olan 

derbentlerin sık olarak zikredildikleri göze çarpmaktadır. Örneğin Anadolu’nun 

Türkleşmesi yolunda en önemli muharebelerden biri olan 1176 Miryokefalon Savaşı, 

                                                   
1585 Kesik, a.g.e., 2017, 159, 212. 
1586 Altan, E, (2002). “Myriokephalon (Karamıkbeli) Savaşının Anadolu Türk Tarihindeki Yeri”, 

Türkler Ansiklopedisi, 6, 631. 
1587 Koca, a.g.e., 2005, 167-168. Selçuklular’ın Anadolu’yu fethetme başarısını göstermeleri okçuluk 

konusundaki mahiretlerine bağlanmaktadır. Bkz. Kesik, a.g.e., 2017, 78. 
1588 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 127. 
1589 Köymen, a.g.e., 2020, 383. 
1590 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 135; Şeşen, a.g.e., 1987, 232; Azzam, a.g.e., 2015, 93-94, 230; 

Lyons, M.C., Jackson, D.E.P, a.g.e., 2018, 14-15; Kubat, a.g.e., 2020, 30, 89-93, 123.  
1591 Kubat, a.g.e., 2020, 152. 



217 
 

esasen geçitlerin tutulması ile kazanılmıştır. Karamıkbeli adlı geçit Bizans ordusunun 

öncü kısmı geçtikten sonra kapatılmış ve Bizans ordu birliklerinin arasındaki hat 

bağlantıları koparılarak düşmanın imhası kolaylaşmıştı.1592 I. Alâaddin Keykubad 

devrinde Kemaleddin Kamyar’ın Eyyûbîlere karşı düzenlediği seferde Selçuklu 

ordusu geçitlerde pusuya yatarak vurkaç taktiği ile düşmana saldırıyordu. Keykubad 

savaş bitmesine rağmen düşman ordusunun dönüşü kesinleşene kadar geride bıraktığı 

derbentlere asker bırakırdı. Sultan yine Melik Cihanşah’ın üzerine süreceği orduların 

yol üzerindeki kalelere giden yolları tutmasını isterken1593 esasen kritik ikmal hatlarını 

ele geçirmeyi istiyordu. Keykubad bir başka seferde müttefiki olan Eyyûbî 

kuvvetleriyle birleşmeden önce derbentleri ele geçirmek için de 10.000 süvarisini 

geçitleri kapatmak için önden yollamıştı. II. Gıyaseddîn Keyhüsrev, Kösedağ’da 

yenilgi aldığını fark ettiğinde yakın adamlarına derbentlerin durumunu sormuştu.1594 

Sultanın bu geçitlerin durumunu öğrenmek istemesinin sebebi muhtemelen Moğol 

kuvvetlerinin peşlerine düşme ihtimallerine karşı geri çekilmenin ne kadar sağlıklı 

olabileceğini düşünmesiydi. Derbentlerin zamanında tutulamaması bazen Selçuklu 

ordusunun ilerlemesine engel de teşkil edebiliyordu. Kemaleddin Kamyar Moğollar’ın 

derbentleri geçerek Mugan otağına döndüklerini Selçuklu dizdarlarının habercileri 

vasıtasıyla öğrenmişti. Yine daha geç bir dönemde Moğol ve Selçuklu kuvvetleri 

Alaaddin Siyavuş’un adamlarının peşine düşmesine rağmen geçitlerin kış mevsimi 

nedeniyle kapanması yüzünden ilerleyememişlerdi.1595 

Öncü kuvvetlerin her iki devlette de savaşlarda stratejik olarak kullanıldıkları 

görülmektedir. Selçuklular’da savaşlarda asıl kuvvetlerden önce genellikle öncüler 

çarpışmaktaydı.1596 Bu kuvvetler derbentler kısmında anlattığımız üzere özellikle geçit 

gibi kritik noktaların tutulması için önden gönderilebiliyorlardı. Yine düşman 

kuvvetlerin durumu hakkında istihbari bilgi elde etmek amacıyla keşif işlevi görüp ana 

orduya kılavuzluk da yapabilmekteydiler.1597 Kösedağ Savaşı’nda Selçuklu ordusu 

                                                   
1592 Altan, E. a.g.m., 2002, 631-632. 
1593 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 362, 425-427. 
1594 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 382, 500. Derbentlerin kontrol eden tarafın savaşlarda büyük avantajı olurdu. 
Zira orduların gidecekleri güzergahlar için bu noktalar bir giriş çıkış kapısı idi. 1231-1232 tarihlerinde 

Melik Kâmil, Selçuklu ülkesine saldırdığında Keykubad’ın acil olarak görevlendirdiği Kemaleddin 

Kamyar, Eyyûbi ordusunun geçeceği geçitleri ağaç ve taşlarla tıkayarak düşman askerinin 

geçemeyeceği hale getirmişti. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 425; Köymen, a.g.e., 2020, 226. 
1595 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 411, 641-642. 
1596 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 428, 482; Kesik, a.g.e., 2017, 67, 131-132. 
1597 Kesik, a.g.e., 2017, 131. 



218 
 

muharebe alanını terketmesine rağmen savaş için görevlendirilmiş öncü kuvvetler, 

düşmanı ileri hatlarda gözlerken ordunun ana grubundan uzun süre haber 

gelmemesinin ardından geri dönmüş ve bu ordunun savaştan kaçtığını anladıktan sonra 

da kendileri de savaş alanını terketmişlerdi. Selçuklu öncü kuvvetleri bazen sultanın 

hassa kuvvetlerinden oluşabiliyordu. I. Keykubad, Moğollar’ın Sivas’a kadar yaptığı 

saldırılar sonrası Kemaleddin Kamyar’ın yanına sarayının seçkin askerleri ve muhafız 

köleleri verip acele olarak bölgeye göndermişti.1598 Kamyar yine Harezmlilerin 

çıkardığı kargaşa nedeniyle Eyyûbîlerle olan sınır bölgesine gönderildiğinde buraya 

seçkin1599 askerlerle beraber gitmişti ki buradaki seçkin ifadesiyle kastedilen grup 

muhtemelen saraydaki hass gulamları idi. Eyyûbîler’de de daha önce bahsettiğimiz 

üzere keşif, casusluk, gözetleme, kılavuzluk görevi yapan ve yezek, talai, mukaddime, 

çaliş, seriyye gibi farklı adlar alan öncü kuvvetleri mevcuttu.1600 Bu grupların özellikle 

Haçlılar ile mücadelelerde son derece faydalı olduklarından bahsetmiştik. 

Selçuklu ordusu gece baskınları ve düşmanın ekonomik kaynaklarını tahrip etme 

yöntemlerini de sıklıkla kullanmıştır. Miryokefalon Savaşı öncesi Bizans İmparatoru 

Türkmenlerin gece baskınlarından şikâyetçi idi.1601 I. İzzeddin Keykâvus da gece 

baskınlarıyla düşmanı şaşırtabiliyordu.1602 Keykâvus ayrıca Merziban kuşatmasında 

düşmanı zora sokmak için baltalarla askerlerin düşman kuvvetlerini besleyen ağaç ve 

bostanları kestirerek düşmanın iaşe teminini zora sokmayı amaçlamıştı.1603 II. 

Gıyaseddîn Keyhüsrev de Ermeni seferinde düşmanın erzak kaynağı olan nar ve 

narenciye ağaçlarını, zirai topraklarını tahrip ettirmişti.1604  

Eyyûbîler de düşman kuvvetlerinin ikmal hatlarını kesme ya da başka bir ifadeyle 

“düşmanın maddi savaş kaynaklarına ulaşmasını engelleyerek psikolojik bir yıkım ve 

kıtlık/yokluk durumuna sokma” taktiğini sıklıkla kullanmıştır. Örneğin savaş esnasında 

düşman kuvvetler su kaynaklarından uzak tutulmaya çalışırdı. Hıttin Savaşı’nda plan, 

düşman ordusunu yavaşlatmak ve su kaynaklarına ulaşamamasını sağlamaktı. 

Eyyûbîler zaman zaman nehirlerin su kaynaklarını da kestikleri gibi düşmanın 

ulaşacağı bostanlar ve tahıl bulunan mevkileri de tahrip etmişlerdir. Mont Gisard 

                                                   
1598 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 410, 501. 
1599 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 416. 
1600 Alptekin, a.g.m., 1990, 120; Kuşçu, a.g.e., 2013, 211-212; Kubat, a.g.e., 2020, 72.  
1601 Sümer, a.g.m., 2009, 381. 
1602 Koca, a.g.e., 2005, 173. 
1603 Koca, a.g.m., 2002a, 586. 
1604 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 515. 



219 
 

bozgunu sonrası Selâhaddin’in karşı stratejisi Haçlılar’ın zirai üretimini düşürmek 

olmuştu.1605 Selâhaddin Eyyûbî 1182 ve 1184’te Haçlılar’ın kendisine karşı tüm 

ordularını tek bir bölgede topladığını görünce düşmanın farklı noktalarına saldırılar 

yapma şansını yakalamış ve bu saldırılarda da üretim ve besin kaynaklarını 

vurmuştu.1606 

Eyyûbîler’in bir savaş taktiği olarak sıklıkla kendi savaş teçhizatlarını imha ettikleri 

ve sahip oldukları muhkem kale ve şehir gibi yerleri tahrip ettikleri de görülmektedir. 

Örneğin Selâhaddin Eyyûbî 1184’te Kerek Kalesi’nden çekilişini kolaylaştırmak için 

kurduğu savaş aletlerini yaktırmıştı. Sultan yine Bagras Kalesi’ni almasının hemen 

akabinde çok müstahkem bir yapıya sahip olmasından dolayı düşmanın eline geçme 

ihtimaline karşı yıktırmıştı. Selâhaddin, daha sonra da Askalan ve Remle kaleleri için 

de aynı şeyi yapmıştı. Melik Kâmil, Haçlı filolarının denizi geçmesine engel olmak 

için kendi gemilerini düşman gemilerinin geçmesine engel olacak şekilde ağırlıkla 

doldurup batırmıştı. Kâmil yine Haçlılar’ın faydalanmaması için elinden çıkacak olan 

Kudüs şehrinin surlarını yıktırmıştı. Melik Sâlih de Haçlılar’ın yoğun saldırılarından 

dolayı Dimyat’ı tahrip ettirmişti. Eyyûbîler’in bu taktiği sık kullanmasındaki sebep 

herhalde Haçlılar’ın kalıcı bir yerleşim kurmalarına engel olmaktı. Düşmana karşı bu 

taktik uygulandığı gibi bazen ele geçirilse dahi uzun süre elde tutulamayacağı 

düşünülen bölgelerdeki askeri harekât, nihayete erdirilmeyebiliyordu. Örneğin 

Selâhaddin Eyyûbî’nin Beyrut kuşatmasını kaldırmasının sebebi bu düşünceydi.1607 

Türkiye Selçukluları’nda da kendi savaş kaynaklarını ve hâkim oldukları bölgeleri 

tahrip etme anlayışı vardı. Selçuklular’da bu tarz bir yönteme rastladığımız ilk örnek 

I. Kılıçarslan’ın 1097’de Dorylaion’da (Eskişehir) Haçlılar’a mağlup olmasının 

ardından Anadolu içlerine çekilirken Haçlılar’ın geçeceğini düşündüğü güzergâhtaki 

tarlaları yakıp su kuyularını tahrip etmesinde görmekteyiz 1608 I. Mesud da 1116’da 

Bizans kuvvetlerine karşı onların geçeceği yerlerdeki tarla ve ovaları yakmıştı. Sultan, 

II. Haçlı Seferinde de düşmanın geçeceği tarla ve otlakları tahrip ettirmişti.1609 II. 

                                                   
1605 Azzam, a.g.e., 2015, 188-189, 228, 234. 
1606 Azzam, a.g.e., 2015, 196, 208. 
1607 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 434, 458, 498-499; İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 570, Cilt 10, 

174; Azzam, a.g.e., 2015, 198; Kubat, a.g.e., 2020, 55, 95, 97-98, 171.  
1608 Azimi. (2006). Azimi Tarihi: Selçuklularla İlgili Bölümler (H. 430-538 = 1038/39 - 1143/44), çev., 

Ali Sevim, Ankara: TTK, 36; Demirkent, I. (2002). “Haçlı Seferleri ve Türkler”, Türkler Ansiklopedisi, 

6, 654. 
1609 Kesik, a.g.e., 2017, 106. 



220 
 

Kılıçarslan Miryokefalon Savaşı öncesi dedesi ve babası gibi Bizans kuvvetlerini 

geçeceği tarlalar ve su kaynaklarını istifade edilemez hale getirmişti.1610 Yine savaş 

teçhizatlarının imhası örneğini de Sultan I. Mesud’un Danişmendlileri Malatya’da 

kuşattıktan sonra çekilme kararı alıp mancınıklarını yaktırmasıyla şahit olmaktayız.1611 

Sultanın bu kararındaki temel neden herhalde hızlı bir geri çekiliş için ağırlıklarını 

taşımamak ve aynı zamanda bunların düşman eline geçmesine izin vermemekti. 

Buraya kadar zikrettiğimiz savaş taktikleri dışında da her iki devletin ordusunda farklı 

taktikler kullanılmıştır. Örneğin Türkiye Selçuklu Devleti’nin kurucusu I. Süleyman 

Şah düşman casuslarını yanıltmak için atlarını ters olarak nallatmakta, ordu 

yürüyüşlerini gece yapmakta ve sefer güzergahlarını alışılmışın dışında yerlerden 

seçmekteydi.1612 Selâhaddin’in amcası Şirkuh bir defasında savaş teçhizatlarını 

meydana yığarak düşman ordusunun kendi kuvvetlerini kalabalık sanmasını 

sağlamıştı.1613 Eyyûbî donanması da gemilerine Haçlı süsü vererek düşmanı yanıltma 

taktiği uygulayabiliyordu.1614 Selçuklular’ın korkutma ve düşmana kalabalık görünme 

amaçlı olarak kamp ateşi yakma yöntemini de Bizans’a karşı kullanıldığı vakidir.1615 

Eyyûbîler de yine yangın çıkarıp rüzgardan da faydalanarak düşman ve düşman 

atlarını işlevsiz hale getirebiliyordu.1616  

Genellikle Arap bedevileri tarafından icra edilen suikast de Eyyûbîler’de bir savaş 

taktiği olarak kullanılmıştır. Bedevi grupları dışında Selâhaddin Eyyûbî’nin de bizzat 

kendisinin İsmaili suikastçilere, İngiltere Kralı ve Sur hâkimini öldürme görevi verdiği 

bilinmektedir.1617  

                                                   
1610 Altan, E. a.g.m., 2002, 631. Hatırlanacağı üzere Selçuklular’ın ve Eyyûbîler’in kullandıkları savaş 

taktikleri arasında düşmanın sahip olduğu ekonomik kaynaklara zarar verme yönteminin olduğunu 

belirtmiştik. Ancak bu örneklerde tahrip edilen ekonomik kaynaklar zaten düşman kuvvetlerin arazisi 

içerisinde olan mevkilerdi. Yukarıda verdiğimiz örneklerde ise I. Kılıçarslan I. Mesud ve II. 

Kılıçarslan’ın yaptığı tahripler, Selçuklular’ın hâkim oldukları topraklarda gerçekleşmesi nedeniyle 

kendi kaynaklarını imha etmiş oldukları şeklinde değerlendirilmiştir. 
1611 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 377. 
1612 Koca, a.g.e., 2005, 175. 
1613 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 404. 
1614 Kubat, a.g.e., 2020, 91-92. 
1615 Koca, a.g.e., 2005, 219-220; Kesik, a.g.e., 2017, 109. 
1616 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 498-499; Runciman, S. (1987). Haçlı Seferleri Tarihi, çev., Fikret 

Işıltan, Cilt 2, Ankara: TTK, 383; Azzam, a.g.e., 2015, 231; Kubat, a.g.e., 2020, 95. 
1617 Kubat, a.g.e., 2020, 93-94. İsmaili Suikastçiler Eyyûbîler’in farklı kollarındaki melikler tarafından 

da kullanılmıştır. Örneğin II. Âdil devrinde Şam Meliki bulunan Melik Cevad’ın bu grupları kullandığı 

bilinmektedir. Bkz. Chickhou, a.g.m., 2020, 289. 



221 
 

Türkiye Selçuklu tarihinde rastladığımız önemli bir savaş stratejisi de mübareze 

yöntemiydi. Bu usulde savaş öncesinde daha evvelden belirlenen askerler öne çıkarak 

teke tek vuruşurdu. Türkiye Selçuklu sultanlarından I. Süleyman Şah, II. Kılıçarslan, 

I. İzzeddin Keykâvus ve I. Gıyaseddîn Keyhüsrev zamanlarında bazen mübareze 

usulüne başvurulduğu görülmektedir.1618  

Savaş taktikleri mukayese edildiğinde vurkaç taktiği başta olmak üzere yıpratma ve 

yıldırma, orduları farklı birliklere bölerek seferi gerçekleştirme, öncü kuvvetlerini 

sıklıkla kullanma, gece baskınları, düşmanın ekonomik kaynaklarına zarar verme her 

iki devletin de sıklıkla başvurduğu taktikler olarak öne çıkmaktadır. Öncü kuvvetler 

özellikle istihbarat sağlama, savaş öncesi orduların boy ölçüşmesi, geçitlerin tutulması 

gibi farklı amaçlara hizmet ederek kullanılmıştır. Her iki devletin öncü kuvvetleri için 

kaynaklarda kullanılan tabirlerin fazlalığı da bu devletlerin askeri geleneklerindeki 

yerini göstermesi bakımından mühimdir. Eyyûbîler’de ve Selçuklular’da ortak olarak 

görülen bir başka savaş taktiği ise hakim olunan topraklar üzerinde, savaş 

kaynaklarının/teçhizatlarının imha ya da tahrip edilmesi yöntemidir. Bu hususu 

herhalde Eyyûbîler’in ve Selçuklular’ın, Haçlılar gibi bir düşman ile mücadele 

etmesine bağlamak gerekir. Zira Haçlılar ile mücadelede sıklıkla el değiştiren yerlerin 

olması ve savaşların çok kısa sürede tekrarlanması, iki devlet yöneticilerini bu 

yönteme sevk etmiş gözükmektedir. Selçuklular bu yöntemi Haçlılar haricinde 

Bizans’a karşı da kullanmıştır. 

Eyyûbîler’de savaş taktiği olarak suikast yönteminin kullanılmış olmasının, Bedevi 

Arap grupları ve İsmaililer’in varlığı ile ilgisinin bulunduğu anlaşılmaktadır. Buna 

karşın Selçuklu askeri teşkilatında bir yöntem olarak suikast görülmez. Bu nedenle 

Bedevi Arapları ve İsmaililer gibi Selçuklu coğrafyasında bulunmayan iki ayrı grubun 

varlığını Eyyûbî coğrafyasındaki toplumsal çeşitliliğin askeri teşkilata sunduğu 

katkısının bir örneği olarak görmek mümkündür.  

5.1.6. Orduda Kullanılan Silahlar  

Türkiye Selçuklu kaynaklarında her türlü silah berg olarak tanımlanmıştır.1619 

Selçuklu ordusunda; ok ve yay, kılıç, meç-kısa kılıç, kargı, gönder, süngü, mızrak, kısa 

                                                   
1618 Kesik, a.g.e., 2017, 132-136. 
1619 Köymen, a.g.e., 2020, 375. 



222 
 

mızrak (kaçut, cıda), topuz, çomak, sapan, bıçak, balta, nacak, kese, kama, hançer, 

kamçı ve kementi gibi çeşitli silahlar kullanılmıştır.1620   

Selçuklular’ın en etkili silahları ok ve yayları idi. 1621 Ok ve yay ateşli silahlar ortaya 

çıkana kadar esasen bütün Türk tarihinin en etkili silahıydı.1622 Okçu birlikler bu 

alanda mahir Türkmenlerden oluşmaktaydı. I. Keykubad, Erzurum Kalesi’ni ele 

geçirirken okçuların marifetinden büyük ölçüde faydalanmıştı.1623 I. Gıyaseddîn 

Keyhüsrev, yeğeni III. Kılıçarslan’ı kuşatırken İbn Bibi’ye göre 60.000 okçu 

kullanmıştı.1624 Okçu birlikler meydan savaşları dışında kuşatmalarda da kaleler ele 

geçirilmeye çalışılırken kuşatma/piyade birliklerine destek olurlardı.1625 

Selçuklu ordusunun önemli silahlarından biri de kılıç idi. Türkçe kökenli bir kelime 

olan kılıç ismi İslami dönemde Türkler tarafından tiğ, şemşir, seyf, hüsam gibi adlarla 

da anılagelmiştir. Türkiye Selçukluları’nda farklı imal türlerinde kılıçlar vardı. Bunlar 

arasında; hindî, yemenî, poladi, mısrî kılıçlar öne çıkmaktadır. Selçuklular’ın 

şemşirger ve seyyaf dedikleri kılıç ustaları da vardı. Selçuklu kılıçları en olarak geniş 

olmalarıyla meşhur olup bu Haçlılar’a karşı savaşlarda onlara üstünlük sağlamıştır. 

Kılıç, Türkiye Selçukluları’nda özellikle meydan savaşlarında hatta kuşatma ve 

öncüler arasındaki çarpışmalarda bile başlıca etkin olan silahlardan biriydi.1626  

Gürz, debbus, amud ve Türkçe’de topuz olarak bilinen silah da Selçuklular’da hem 

piyade hem de süvariler tarafından kullanılmıştır.1627 Gürzler özellikle kale kapılarını 

aşmak için kullanılırdı.1628 Celaleddin Harezmşah bir defasında kendi okçularının 

Türkiye Selçuklu okçularından daha iyi olduğunu söylerken Selçuklu ordusunun da 

kendi birliklerine göre gürz ve mızrak kullanımında daha iyi olduklarını dile 

getirmişti.1629 I. Gıyaseddîn Keyhüsrev ve IV. Kılıçarslan’ın bu silahın kullanımında 

mahir oldukları bilinmektedir.1630 

                                                   
1620 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 306; Turan, R. a.g.m., 2002, 163; Koca, a.g.e., 2005, 137; Göksu, a.g.e., 

2018, 329-331, 333-334.   
1621 Koca, a.g.e., 2005, 137-139; Köymen, a.g.e., 2020, 372. 
1622 Göksu, a.g.e., 2018, 300. 
1623 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 405-406. 
1624 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 60-62. 
1625 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 127; Kesik, a.g.e., 2017, 80. 
1626 Göksu, a.g.e., 2018, 318-321; Köymen, a.g.e., 2020, 384-386. 
1627 Kesik, a.g.e., 2017, 84-85. 
1628 Köymen, a.g.e., 2020, 391. 
1629 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 393. 
1630 Kesik, a.g.e., 2017, 86. 



223 
 

Ok ve yayın Türkiye Selçuklu ordusu gibi Eyyûbîler’de de en çok öne çıkan 

silahlardan biri olduğu anlaşılmaktadır.1631 Okçu birliklerin ordudaki önemini daha 

önce de bahsettiğimiz üzere savaşların ok atışlarıyla başlamasında, vurkaç taktiğinde 

ve kuşatma savaşlarında etkili bir yöntem olmasında da değinmiştik. Ok ve yayın 

orduya tedariği de mühimdi. Hıttin Muharebesi öncesi orduya 400 çuval ok 

dağıtılmıştı.1632 Eyyûbîler’de güçlü olmayan yaylar silahhanelerde güçlendirilirdi.1633 

Kılıç, Eyyûbî muharebe düzeninde son aşamada kullanılan silahlardan biriydi. 

Eyyûbîler dımaşkî, yemenî, hindî, kıla’i, frengî, süleymanî, mısrî ve kaburî kılıçlar 

kullanmıştır. Eyyûbî mızrakları genelde kamış ve ağaçtan yapılırdı. Haçlılar, 

Eyyûbîlere karşı bu silahın kullanımında üstün olsa da Hıttin Muharebesi örneğinde 

olduğu gibi Eyyûbî askerleri tarafından da mızrak sıklıkla tercih edilmiştir. Yine teber 

denilen baltalarla beraber gürz, nacak, sapan da Eyyûbî askerleri tarafından 

kullanılmıştır. Hançerler de özellikle Arap milis kuvvetler tarafından kullanılmıştır. 

Selâhaddin Eyyûbî, Renauld de Chatillon’u bizzat kendi hançeri ile öldürmüştü.1634 

Selçuklu ordusunun kalkan, tolga ve zırh gibi madenden imal edilmiş olan savunma 

aletleri de bulunmaktaydı.1635 I. Gıyaseddîn Keyhüsrev Laskaris’in ordusuna karşı 

giriştiği savaşta üzerinde zırh, miğfer, gürz, yay ve kılıç taşıyordu.1636 Selçuklu 

miğferleri altın, gümüş ve çeliktendi.1637 Zırh, ordunun çoğunluğunun süvari olmasına 

karşın Türkiye Selçukluları’nda kullanımı yaygındı. Kösedağ mağlubiyeti sonrası 

Moğollar’ın, Selçuklu ordusuna ait 40 araba yükü zırhı ganimet olarak taşıdıkları 

bilgisi bu hususu destekleyen mühim anekdot olarak karşımıza çıkmaktadır.1638 

Eyyûbî askerleri savaşlarda zırh ya da keçeden veya sırımdan imal edilmiş yelek 

giymekteydiler.1639 Eyyûbî askerlerinin zırhları Haçlılar’a kıyasla daha hafif olup 

askerlere çeviklikte avantaj sağlamaktaydı.1640 Selâhaddin Eyyûbî, İsmaili 

                                                   
1631 Kubat, a.g.e., 2020, 120-121. 
1632 Kubat, a.g.e., 2020, 121. 
1633 Jean De Joinville, a.g.e., 2014, 145-146; Kubat, a.g.e., 2020, 122. 
1634 Kuşçu, a.g.e., 2013, 360; Kubat, a.g.e., 2020, 123-130. 
1635 Koca, a.g.e., 2005, 141. Kalkan için Selçuklular bala-tekin derlerdi. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 443. 
Türkiye Selçukluları’na ait dönemin minyatürlerinde de kalkanlı süvariler resmedilmiştir. Bkz. Göksu, 

a.g.e., 2018, 340. 
1636 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 137. 
1637 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 434. 
1638 Göksu, a.g.e., 2018, 337, 352. 
1639 Kubat, a.g.e., 2020, 131. 
1640 Şeşen, a.g.e., 1987, 237. 



224 
 

suikastçilerin 1175’te kendisine düzenledikleri suikastten üzerindeki zırh sayesinde 

kurtulmuştu. Sırımdan mamul edilmiş zırhlara Eyyûbîler’de senevver denilirdi.1641 

Zeredhanede de üretilebilen zırhlar ile miğferler beraber kullanılırdı.1642 Selâhaddin 

Eyyûbî Azez kuşatmasında bir haşhaşinin suikastinden miğferi sayesinde kurtulmuştu. 

Eyyûbîler’de miğfer üzerine külah giyme ve olası kılıç darbelerine karşı hasarı 

azaltmak için sarık sarma âdeti de vardı. Eyyûbî piyadeleri ayrıca kalkan da 

kullanıyorlardı.1643  

Selçuklu ordusu klasik süvari ve piyade silahları dışında kuşatmalarda farklı 

ağır/yıkıcı silahlar da kullanmıştır. Bunlar arasında; mancınık, arrade, neft, taş ve 

kemend öne çıkmaktadır. Kemaleddin Kamyar’ın Moğollar’ın Selçuklu ülkesine 

yaptığı akınlara cevap olarak yaptığı hareketta Emîr Çavlı ile beraber mancınıkçılar, 

arradeciler (küçük mancınık), neffatlar, nekkablar, taş atıcılar ve yayaların olduğu 

görülür. Selçuklular büyük mancınıklara karabuğra, ok ve mızrak atan mancınığa ise 

keskencir demişlerdir. Selçuklu mancınıkları ayrıca neft de atabiliyordu. Mancınıklar 

ülkenin farklı şehirlerindeki zeredhanelerinde muhafaza edilmekteydi. Türkiye 

Selçukluları demir mermi atan mancınıklar da keşfetmiş olup bu keşif ordunun daha 

fazla sayıda mancınık kullanımına imkan vermiştir.1644  

Selçuklular mancınıkların hareket ettirilmesinde esirler ve cavlakları 

kullanmışlardır.1645  II. Keyhüsrev döneminde Kayseri’de Baycu Noyan’a karşı 

savunma için kurulan mancınıklar çalıştırılamamış ve bu nedenle şehirden esir ve 

kalender dervişler getirmek zorunda kalınmıştır.1646 Bununla birlikte iktâ askerlerinin 

de bu işlerde görev aldıkları görülmektedir.1647 Büyük Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey 

döneminde bir mancınığın 400 kişi tarafından kurulabildiği bilgisi1648 göz önüne 

alındığında bu iş için hizmetli olarak ne kadar fazla insanın ordu personeli olarak görev 

aldığı tahmin edilebilir. Öküz arabaları ile kullanılacakları yerlere getirilen mancınık 

parçaları savaş mahallinde bir araya getirilirdi. Mancınık gülleleri ise Selçuklular’da 

                                                   
1641 Kuşçu, a.g.e., 2013, 359. 
1642 Şeşen, a.g.e., 2018a, 168. 
1643 Kubat, a.g.e., 2020, 30, 130-134. 
1644 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 395, 411, 475; Göksu, a.g.e., 2018, 356-357, 360-363; Köymen, a.g.e., 2020, 

393. 
1645 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 502. 
1646 Koca, a.g.e., 2005, 146. 
1647 Göksu, a.g.e., 2018, 102. 
1648 Koca, a.g.e., 2005, 145. 



225 
 

develer ile taşınmaktaydı.1649 Anlaşılıyor ki her bir mancınığın kurulması işi seferde 

özel olarak emîrlerin idaresine verilmekteydi.1650 I. Kılıçarslan1651 ve I. Mesud 

Malatya’yı,1652 Melik Alâaddin Keykubad da ağabeyi İzzeddin Keykâvus’u, Emîr 

Sâdeddin Köpek Sümeysat’ı, Emîr Çavlı da Kahta’yı muhasara ederken mancınık 

kullanılmıştı.1653 Alaaddin Siyavuş ve Karamanoğlu Mehmed de Konya’da kendilerini 

Selçuklu-Moğol kuvvetlerine karşı savunurken mancınık ve arrade kullanmışlardır.1654 

Yine daha geç tarihlerde Türkiye Selçukluları’nın zayıflayan devlet ve ordu gücüne 

rağmen 1303-1304 tarihlerinde dahi mancınık kullandığını görülmektedir.1655 

Türkiye Selçukluları mancınık dışında tahta kule, çark, koçbaşı, balyoz, merdiven, 

kazma, kürek gibi araçları da kuşatma savaşlarında sıklıkla kullanmışlardır.1656 Çark, 

mancınık türü bir alet olup toplu olarak ok fırlatmaktaydı.1657 Nakkaban denilen 

lağımcılar kuşatmalarda kalelerde delik açmakla sorumluydu.1658 Seng Revan taş 

atıcılara denirdi.1659 Selçuklular’ın tarih sahnesinde yükselmeleri genel olarak onların 

süvari gücünü kullanmadaki başarılarına yorulsa da kuşatma ve piyade birliklerinin 

kullanımına da son derece önem verdikleri görülmektedir. Örneğin Türkiye 

Selçukluları vasallarından dahi düzenli olarak özel kuşatma birlikleri temin ederdi. 

Alâaddin Keykubad, Ermenileri kendisine 500 çarkçı vermekle yükümlü kılmıştı.1660  

Eyyûbîler’in son derece gelişmiş bir mancınık teknolojisine sahip oldukları 

görülmektedir. Mancınık, Eyyûbî kaynaklarında “mancınık, mecânîkü’l-mansûre, 

manâcık, mancınıkât, el-menâcîkü’l-İslâmiyye, burmave mecânîk, olarak 

geçmektedir”.1661 Ahşaptan yapılan mancınığın ip, zemberek gibi parçaları vardı. Bu 

mancınıklardan ölü insan bedenleri, hastalıklı hayvanlar, taş, ok, demir, neft, el-afyon, 

zırnıh atılarak düşman askerlerine zarar vermek amaçlanıyordu.1662 Selâhaddin 

                                                   
1649 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 437; Koca, a.g.e., 2005, 146.  
1650 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 296-297, 430-431. 
1651 Demirkent, I. (2020). Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç Arslan, Ankara: TTK, 29. 
1652 Abûl’l-Farac, a.g.e., 1987, Cilt 2, 437. 
1653 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 163, 296-297, 299, 459. 
1654 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 639. 
1655 Aksarayî, a.g.e., 2000, 238-239. 
1656 Koca, a.g.e., 2005, 144. 
1657 Köymen, a.g.e., 2020, 372. 
1658 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 304-305. 
1659 Köymen, a.g.e., 2020, 380. 
1660 Sümer, a.g.m., 2022b, 357. 
1661 Kubat, a.g.e., 2020, 135. 
1662 Kubat, a.g.e., 2020, 134. 



226 
 

Eyyûbî; Kerek, Kudüs, Derbisak, Silvan kuşatmalarında mancınık kullanmıştır.1663 

Eyyûbî Meliki Şihabeddin Gazi’nin ordusunda mancınık ve daha küçük bir mancınık 

türü olup hafif taş ve neft testisi atan arrade vardı.1664  

Eyyûbîler’de de mancınıkların kurulumu kolay olmazdı. Selâhaddin Eyyûbî kurulması 

emrini verdiği mancınıkların durumları hakkında gece vakti dahi sürekli rapor 

alırdı.1665 100 ile 200 kadar deve ile taşınanlar olduğu gibi omuzlarda taşınabilen 

mancınık türleri de mevcuttu. Eyyûbîler mancınığı hücum ettikleri kuşatmalar 

haricinde kale savunmalarında ve hatta açık alanda da savunma ve saldırı amaçlı 

kullanılabiliyordu. Eyyûbî mancınıkları askeri literatürde terazili/ters ağırlıklı ilk 

mancınıklar arasında yer almaktadır.1666 

Eyyûbîler’de kuşatma aletlerinin kullanımı piyade sınıflarının sorumluluğundaydı. 

Kuşatma aletlerini candariyye veya haccarun kullanırdı. Mancınık ve arradeden başka 

Eyyûbî piyadeleri çarhi de kullanmışlardır. Çarh Eyyûbîler’de de büyük oklar fırlatan 

mızrak şeklindeki bir ağır silah olup hem savunmada hem de hücumda 

faydalanılmıştır. Eyyûbî ordusu yine kuşatmalarda debbabe denilen tekerlekli kuleler, 

çengeller, merdivenler, müselles, taş fırlatan mikla-sapanlar, sinnevr, kepşe ve 

şaherdan/koçbaşı/kebşden de yararlanmıştır.1667  

Eyyûbîler’de neffat/zerrak denilen ve bakır borudan kaplardan fırlatılan yanıcı madde 

olan neft atmakla sorumlu bir piyade grubu vardı. Bütün silahlarını kendileri üreten 

Eyyûbîler, neftleri de Mısır’daki atölyelerinde üretirlerdi. Buralarda suda sönmeyen 

neftler dahi geliştirilmiş olup genel olarak İslam devletleri içerisinde Eyyûbîler bu 

silahı selefleri olan Memlûkler ile beraber en etkili kullanan devletler olarak 

gösterilmektedirler. Eyyûbîler nefti en az 10 farklı silah ve farklı alanlarda kullanma 

becerisine sahipti. Eyyûbî ordusunun neft kullanmadaki başarısını yabancı kaynaklar 

dahi dile getirmiştir. Bu silah, Eyyûbîler’de donanması tarafından da kullanılmış olup 

harraka denen gemilerin güvertelerinden atılmaktaydı.1668  

                                                   
1663 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 93, 124. 
1664 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 484; Kubat, a.g.e., 2020, 137. 
1665 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 40. 
1666 Kubat, a.g.e., 2020, 135-136. 
1667 Kuşçu, a.g.e., 2013, 360, not. 344; Kubat, a.g.e., 2020, 37, 138-140, 144-145. 
1668 Kubat, a.g.e., 2020, 38-40, 141-144, 164. 



227 
 

Eyyûbîler’de lağımcılar olarak bilinen yeraltına çukur kazmak ve mayın 

yerleştirmekle sorumlu piyade birliği bulunuyordu.1669 En iyi lağımcılar Halepliler 

arasından çıkardı.1670 Akka Savunmaları ve Kevkeb’in alınmasında lağımcıların büyük 

yararlılıkları olmuştu.1671 

Türkiye Selçuklu ve Eyyûbî ordularında kullanılan silahlara bakıldığında çoğu silahın 

ortak olduğunu görmekle beraber bunlar arasında farklı husus olarak sunabileceğimiz 

durumların bu silahların kullanımındaki yoğunluk ve savaşlardaki vurucu gücü olarak 

değerlendirmekteyiz. Ok, her iki ordunun da ana silahıydı. Meydan muharebeleri 

dışında iki devlet de oktan kuşatma savaşlarında dahi savunma ve hücumda 

faydalanmışlardır. Haricen kılıç, mızrak, balta, gürz, nacak gibi hem piyade hem de 

süvari grupları tarafından kullanılan silahlar da ortak idi. Bunun dışında kuşatma 

birliklerinde her iki ordu da mancınık kullanmakta olup bu silahı kullanmada 

Eyyûbîler özellikle gelişmiş durumdaydı. Selçuklular tarih sahnesine her ne kadar 

okçu süvariler olarak geçmiş olsalar da kuşatma silahlarını kullanmada geri 

kalmadıkları açıktır. Devletin kurucusu Süleyman Şah dahi kuşatma silahlarınından 

faydalanmıştı. Mancınık Selçuklu hanedanı tarafından XIV. yüzyılın başında bile 

kullanılmaya devam ediyordu. Eyyûbîler’in yine özellikle neft kullanımında gelişmiş 

olması ayırt edici bir unsur olarak dikkat çeker.  

5.1.7. Zaferin Duyurulması  

Ortaçağ Türk-İslam Devletlerinde savaşta kazanılan zaferlerin ülke içine ve diğer 

devletlere fetihnameler yazarak duyurulduğu görülmektedir. Türkiye Selçukluları’nda 

bu fetihnameler Farsça yazılmıştır.1672 Selçuklular bu fetihnameleri çevre 

hükümdarlara ve Abbasi halifelerine göndermişlerdir. II. Kılıçarslan, Miryokefalon 

zaferi sonrası Alman İmparatoru Barbarossa’ya dahi fetihname göndermişti.1673 I. 

Keykâvus Sinop ve Antalya’yı aldıktan sonra fetihnameler yazdırmıştı.1674 II. 

Keyhüsrev Âmid’i aldıktan sonra ve Babaî isyanını bastırdıktan sonra fetihnameler 

                                                   
1669 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 420; Kuşçu, a.g.e., 2013, 360. 
1670 Kuşçu, a.g.e., 2013, 344, 361. 
1671 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 127-128; Kubat, a.g.e., 2020, 39-42.  
1672 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 414, 482; Koca, a.g.e., 2005, 225-226; Kesik, a.g.e., 2017, 153-154. 
1673 Altan, E. a.g.m., 2002, 632. 
1674 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 174; Sümer, a.g.m., 2022a, 352. 



228 
 

hazırlatmıştı.1675 Zafer, savaşta alınan kaleye ya da burca bayrak ya da sancak dikilerek 

de kutlanırdı.1676 I. Keykubad döneminde Ermeni hakimi Leon mağlup edildikten 

sonra kaleye bayrak dikilmişti.1677 Yine Harput’un alınmasından sonra da kale 

kapısının burcuna sancak dikildiği görülür.1678 Türkiye Selçukluları’nda ayrıca ele 

geçirilen düşman sancağı/bayrağı da zaferin bir simgesi olarak ters çevrilmekteydi.1679 

Fetihname yazma ve kalelere fethin simgesi olarak bayrak dikme geleneği 

Eyyûbîler’de de mevcuttu. Selâhaddin Eyyûbî’nin Franklara karşı elde ettiği zafer ile 

yeğeni Melik Muzaffer Takıyyüddîn’in Türkiye Selçuklu Sultanı II. Kılıçarslan’a karşı 

kazandığı zafer Eyyûbî ülkesine mektuplarla duyurulmuş, akabinde bazı idarecilerden 

Selâhaddin Eyyûbî’ye kutlama yazıları gelmişti.1680 Askeri zaferler Eyyubiler’de de 

fethedilen kalenin burcuna devletin sancağı yerleştirilerek duyurulabiliyordu.1681 

1187’de Kudüs’ün fethi sonrası Eyyûbîler zaferlerini sancak dikerek 

duyurmuşlardı.1682 Selâhaddin’in 1188’de Derbisak’ı fethettikten sonra kaleye asılan 

bayrak askeri zaferi müjdeliyordu.1683  

5.1.8. Zafer Sonrası Kutlamalar  

Türkiye Selçukluları’nda zafer kutlamalarının bando takımları, eğlence meclisleri, 

geçit töreni düzenleme, özel mektuplar, özel merasimler ve şiirler yazılması yoluyla 

gerçekleştirildiği görülmektedir. Keykubad doğu seferinden başarıyla dönen Emîr 

Mübarizeddin Çavlı yönetimindeki ordusunun emîrleri için özel bir tören yapıp 

tebriklerini iletmişti. Sultan yine Kemaleddin Kamyar’ın yakaladığı askeri başarı 

sonrası savaşa katılan emîrleri için eğlence meclisleri düzenletmişti.1684 Sultanlar 

kazanılan zaferlerin akabinde emîrlerini ve komuta kademesini tebrik için mektuplar 

da yazabiliyordu. I. Alâaddin Keykubad’ın askeri başarılar sonrası emîrlerine ve 

                                                   
1675 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 477, 482. Sultanın yönetmediği bir seferde kazanılan zafer sonrası seferin 

başkomutanı tarafından sultana bildirilen metinlere de fetihname denilebildiği görülmektedir. Bkz. 

Köymen, a.g.e., 2020, 377. 
1676 Turan, R. a.g.m., 2002, 154; Kesik, a.g.e., 2017, 126, 147-148. 
1677 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 349. 
1678 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 432. 
1679 Kesik, a.g.e., 2017, 141. 
1680 Kolukısa, a.g.e., 2022, 63-64. 
1681 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 349; Koca, a.g.e., 2005, 221.  
1682 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 509. 
1683 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 124. 
1684 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 307, 414, 417-418, 482. 



229 
 

komutanlarına mektup yazarak tebrik ettiği görülmektedir.1685 Selçuklular’da 

zaferlerin ardından geçit töreni de yapılırdı.1686 

Zaferler bando takımı ile de kutlanabiliyordu. Çemizgezek Kalesi’nin alınmasının 

akabinde ordu komutanı Emîr Esededdin Ayaz boru ve trompet çaldırmıştı.1687 Zafer 

müjdesi verirken davul da kullanılabiliyordu.1688 I. Keykubad, Yassıçemen 

Muharebesi öncesi öncü kuvvetlerin zaferi sonrası kutlama amaçlı olarak davul 

gümbürdetmişti.1689 Kutlama davulları genelde yüksek bir tepede çalınırdı.1690 Şairler 

de Selçuklular’ın zaferlerine ve zafer sahibi hükümdara şiirler yazmaktaydı.1691 

Eyyûbîler’de de hükümdarlara kazandıkları askeri başarılardan sonra şairlerin şir 

yazdığı, şehirlerde şenlikler yapıldığı ve bando takımlarıyla zaferlerin kutlandığı 

görülmektedir. Selâhaddin Eyyûbî’ye siyasi hayatı boyunca 50’nin üzerinde şairin 

180’i aşkın şiir yazdığı bilinmektedir.1692 Örneğin 30 Ağustos 1179’de elde ettiği 

Beytü’l Ahzan zaferi üzerine şairler kendisi için kasideler düzmüştü.1693 Hama hakimi 

el-Mansur b. Takıyyüddîn’in 16 Mayıs 1203’te Haçlılar’a karşı Barin Kalesi civarında 

kazandığı askeri zafer de şairlerin zafernameler yazmasına vesile olmuştur.1694 1240’ta 

Haçlılar’dan Beytülmakdis’i geri alan Melik Nâsır Selâhaddin Dâvûd’a da vezir ve 

şair İbn Matruh kaside yazmıştı.1695  

Eyyûbîler’de zaferler pek çok kez şehirlerin süslenmesi ile de kutlanırdı. 1242 Mecdel 

Savaşı’nı kazanan Melik Mansur Halep’te şenlikler tertip etmişti. Melik Sâlih’in 

1244’te Frenklere karşı elde ettği zaferler Kahire ve Ravza Kalesi süslenerek 

kutlanmıştı. Sultan yine Balebek’i aldıktan sonra da Mısır’da kutlamalar tertip 

etmişti.1696 Eyyûbîler’de zafer kutlamaları askeri liderlere tebrik şeklinde de 

yapılıyordu. Örneğin 1183 Şubatında Hüsameddin Lülü’nün kazandığı askeri deniz 

                                                   
1685 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 414, 417. 
1686 Koca, a.g.e., 2005, 187. 
1687 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 306. 
1688 Koca, a.g.m., 1995, 68; Kesik, a.g.e., 2017, 137; Köymen, a.g.e., 2020 203.  
1689 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 392. 
1690 Koca, a.g.e., 2005, 216. 
1691 Koca, a.g.e., 2005, 235-236. 
1692 Ergüven, Ş. (2019). “Eyyûbîler Dönemi Şairi İmâdüddîn el-İsfahânî'nin Selâhaddîn Eyyûbî İçin 

Namzettiği Mersiye Kasidesi”, Selahaddin Eyyûbi ve Dönemi, ed. Abdulhalim Oflaz, İstanbul: 

Hiperyayın, 264. 
1693 Kolukısa, a.g.e., 2022, 65. 
1694 Turan, A. a.g.e., 2021, 101. 
1695 Chickhou, a.g.m., 2020, 298. 
1696 Basuğuy, a.g.e., 2017, 95, 102, 125. 



230 
 

zaferi sonrası böyle bir tebrik mesajını Selâhaddin Eyyûbî kardeşi Melik Âdil’e 

yazmıştı.1697 

5.2. Donanma Teşkilatı 

Türklerin ve Selçuklular’ın denizcilik tarihinin genel olarak Anadolu’ya yurt tutmaları 

ile başladığı kabul edilmektedir. Bazı araştırmacılara göre Türk denizcilik tarihi XIII. 

yüzyılda Türklerin Antalya, Sinop ve Alaiye’yi fethi ile başlamaktadır.1698  Türkiye 

Selçukluları’nda ilk kez bir deniz kuvvetinin kullanılması ilk hükümdar Süleyman 

Şah’in nâibi Ebü’l-Kāsım tarafından gerçekleştirilmiştir. Ebü’l-Kāsım’ın Bizans’a 

karşı donanma hazırlayarak saldırı gerçekleştirdiği bilinmektedir. Ebü’l-Kāsım’ın bu 

donanmayı oluştururken Bizans’tan donanma işleri alanında uzman teknik 

elemanlardan yardım aldığı görülür.1699 

Selçuklu donanma teşkilatının asıl varlığı XIII. yüzyıla aittir. Bu yüzyılda fethedilen 

bazı sahil şehirleri Selçuklu siyasi ve iktisadi gelişimine etki etmiştir. Bu şehirler 

Antalya, Alaiye ve Sinop’tur. Antalya esasen ilk kez II. Kılıçarslan tarafından alınmak 

istenmiş ancak başarı oğlu I. Gıyaseddîn Keyhüsrev’e nasib olmuştur. Keyhüsrev 

Antalya’yı ele geçirdikten sonra şehir bir donanma üssü olacak ve ülkenin iktisadi 

gelişimde önemli bir işlev üstlenecektir. Antalya bir deniz silah ve mühimmat deposu 

olarak kullanılırken aynı zamanda Selçuklular’ın ülkelerine yabancı tüccarları 

çekmelerini sağlamıştır.1700 Şehir, I. Keykâvus devrinde bir ara tekrar elden çıksa da 

yeniden ele geçirilmiştir.  

Keykubad döneminde Alaiye’nin ele geçirilmesiyle Selçuklular bir başka bir deniz 

üssü daha elde etmiş oldular.1701 Keykubad’ın bu fethi gerçekleştirmek için Alaiye 

hakiminin kızı ile evlenmesi sultanın denizlere verdiği önemi açıkça ortaya koyar.1702 

Aynı dönemde Kırım’da bulunan Suğdak’ın alınışı da ekonomik saiklerle 

                                                   
1697 Basuğuy, B. (2020). “I. Melik Âdil Dönemi (596-615/1200-1218)”, Eyyûbi Siyasi Tarihi, ed. Ziya 

Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 214. 
1698 Algül, a.g.m., 2002, 646. Türk denizciliği gerçek anlamda Selçuklular ile atılım gösterse de bu 

sürecin başlangıcı Türkiye Selçukluları’nın çağdaşı olan Çaka Bey ile XI. yüzyılın son çeyreğine 

uzanmaktadır. Bkz. İlgürel, M. (1993). “Çaka Bey”, DİA, 8, 186-188. 
1699 Keskin, a.g.m., 2002, 914-915; Demirkent, a.g.e., 2020, 4; Turan, R. a.g.e., 2020, 36.  
1700 Algül, a.g.m., 2002, 645; Gordlevskiy, a.g.e., 2019, 42. 
1701 Algül, a.g.m., 2002, 646-647. 
1702 Merçil, a.g.m., 2002, 515-516. 



231 
 

alakalıydı.1703 Suğdak, Keykubad’ın Karadeniz donanması sayesinde Selçuklular’a 

katılabildi.1704   

Eyyûbîler Devleti Türkiye Selçukluları’na nazaran daha gelişmiş bir donanma 

teşkilatına sahipti. Zira Mısır, sahip olduğu coğrafya ile burada hüküm süren ülkeleri 

donanma sahibi olmak zorunda bırakıyordu. Buna karşın Eyyûbîler Devleti esasen çok 

güçlü bir deniz teşkilatı mirası almamıştır. Zengîler esasen bir kara devletiydi. 

Fâtımîler’den donanma mirası kalmış olsa da deniz filosu olarak bir güç 

kalmamıştı.1705 Bununla beraber Selâhaddin Eyyûbî daha Mısır vezirliği günlerinden 

itibaren bir donanma teşkil etmeye başlamıştır.1706 Eyyûbîler donanma için Yunanca 

kökenli bir kelime olan üstûl ifadesini kullanmışlardır.1707 

Eyyûbî donanması en güçlü devrini Haçlılar’la yoğun mücadeleler verildiği 

Selâhaddin devrinde yaşamıştır.  

    “Sadece donanma için Dîvânü’l-Üstûl adında bir divan oluşturması 

başına da en güvendiği kişi olan kardeşi Melik Âdil’i getirmesi, dinâr-

ı üstûl isimli dinar çeşidini getirip değerini yükseltmesi yeni gemilerin 

yapılması için hiç bir masraftan kaçmaması tersanelere önem verip 

imalat aletlerini yenilemesi, tersanelerin sayısını arttırması, gemi 

yapımının ham maddesi olan sind ağacının kesimini yasaklayıp devlet 

kontrolü altına alması, donanma komutanının taleplerinin karşılanması 

için tüm valilerine fermanlar göndermesi ve üstûl adı verilen gelir 

getiren vakıfları, donanmaya tahsis etmesi Selâhaddin’in donanmaya 

verdiği önemin göstergelerindendir.”1708  

Donanma personellerinin en kalabalık sayıya ulaştığı dönem de Selâhaddin Eyyûbî 

zamanına rastlar. Selâhaddin’in ardılları ise onun tersine olarak donanmaya fazla önem 

vermemişlerdir. Bununla birlikte Melik Âdil’in ve son devir hükümdarlardan Melik 

Sâlih’in donanmayı ihya girişimleri de mevcuttur.1709  

                                                   
1703 Sümer, a.g.m., 2022b, 357. 
1704 Sümer, a.g.m., 2022b, 358. 
1705 Demir, D.M. (2019). Salâhaddîn'in Gemileri: Salâhaddîn Devrinde Akdeniz'de Eyyûbı̂ Deniz 

Kuvvetleri, İstanbul: Babil Kitap, 44; Kubat, a.g.e., 2020, 157-158. 
1706 Selahaddin Eyyûbi’nin babası Necmeddin Eyyûb, Musul Hakimi İmadeddin Zengî kendisine 

sığındığında ona gemi kiralayarak Dicle nehrinin batısına aşmasını sağlamıştı. Bkz. İbnü’l-Esîr, a.g.e., 
2016, Cilt 9, 353; Takkuş, M. S. (2021). Musul ve Biladü'ş-Şam Atabegleri Zengîler : (1127-1233), 

çev., Mustafa İsmail Dönmez, ed. Doğan Mert Demir, İstanbul: Selenge Yayınları, 195. 
1707 Bozkurt, N. (1991). “Bahriye”, DİA, 4, 495. 
1708 Kubat, a.g.e., 2020, 158. 
1709 Kuşçu, a.g.e., 2013, 362, 367; Demir, D.M. a.g.e., 2019, 147; Kubat, a.g.e., 2020, 30, 157-158. 

Eyyûbi donanmasının gelişmesine engel olan en önemli olayın III. Haçlı Seferi sırasında Sur şehrinin 

ele geçirilememesi olarak değerlendirilmiştir. Bkz. Demir, D.M. a.g.e., 2019, 132. 



232 
 

Türkiye Selçuklu donanmasının sevk ve idaresi hakkında kaynaklarda yeterli bilgiler 

yoktur. Bununla birlikte melikü’s-sevahil, reîsü’l-bahr, emîr-i sevâhil olarak bilinen 

bir idarecinin varlığına rastlanmaktadır.1710 Bu görevlinin donanma kuvvetlerinin başı 

olduğu anlaşılmaktadır. Melikü’s-sevahil bulunan kişinin muhtemelen Antalya 

yöneticisi/subaşısı mansıbını elinde bulunduran kişi ile aynı görevli olduğu 

düşünülmekle1711 beraber II. Keyhüsrev döneminde reisü’l-bahrın Sinop’ta ikamet 

ettiği de bilinmektedir.1712 Yine Suğdak seferine Alâaddin Keykubad tarafından 

melikü’l ümera olarak uç beylerbeyi Hüsameddin Çoban’ın atanması dikkat çekicidir. 

Anlaşılıyor ki Türkiye Selçukluları’nda ayrı bir donanma teşkilatı mevcut olmayıp 

donanma esasen kara ordusuna bağlıdır.1713  

Deniz kuşatmalarının ve melikü’s-sevahil adlı makamda bulunanların Türkiye 

Selçuklu Devleti’nin Moğol nüfuzu altında kaldığı dönemde dahi görülüyor olması da 

dikkat çekicidir. Örneğin bu dönemde Pervâne Muineddin Süleyman, Sinop’u hem 

karadan hem de denizden bir yıl boyunca kuşatmıştı.1714 III. Keyhüsrev devrinde 

emîrü’s-sevahil makamında Hoca Yunus bulunuyordu.1715 Ermenek Türkleri, Cimri 

lakabıyla anılan Alâaddin Siyavuş döneminde Melikü’s-Sevahil Bahaeddin 

Muhammed’i’ öldürmüşlerdi.1716 Bu devirde devletin Moğol boyunduruğu altında 

olmasına karşın halen deniz teşkilatına ait bir askeri rütbede bulunan görevlinin 

zikrediliyor olması önemlidir.  

Alâaddin Keykubad’ın Suğdak seferinde ve 1228 Trabzon kuşatmasında donanma 

reisi olarak Hayton adlı denizci bir Ermeninin bulunduğu görülmektedir.1717 Bu husus 

Türkiye Selçukluları’nın yerli gayri müslim unsurlardan faydalandığını 

düşündürmektedir.1718  

                                                   
1710 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 125; Merçil, a.g.m., 2009, 391.   
1711 Emecen, F. (1991). “Antalya”, DİA, 3, 233. 
1712 Kesik, a.g.e., 2017, 234. 
1713 Turan, R. a.g.m., 2002, 163. 
1714 Kaymaz, a.g.e., 2011, 153. Hoca Yunus, Pervâne Muineddin Süleyman’ın dayısı idi. Bkz. Aksarayi, 

a.g.e., 2000, 86. 
1715 Kuşçu, a.g.m., 2002, 185. 
1716 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 631, 636. 
1717 Kesik, a.g.e., 2017, 230-231. 
1718 Yine I. Keykâvus’un donanmasında Behram adlı bir başka denizci bulunuyordu ki bu kişinin Kuzey 

Afrika kökenli olabileceği de tahmin edilmektedir. Bkz. Kesik, a.g.e., 2017, 226. Türkiye 

Selçukluları’nın gemi yapımlarında usta ve mimar olarak yabancı unsurları kullandığı da tahmin 

edilmektedir. Bkz. aynı eser, 241. 



233 
 

Eyyûbî donanma hiyerarşisi el-kaid/kumandan, reisler, mukaddem, guzat/gaziler ve 

guraba gruplarından oluşuyordu. Donanmanın başı bugünkü tümamiral rütbesine denk 

düşen el-kaid idi. Eyyûbîler’in ilk donanma başkanı ise Hüsameddin Lülü idi.1719 Bu 

makamın altında reis denen geminin komutası ve personellerinden sorumlu rütbeli 

vardı. Bir filoda birden fazla reis olabilirdi. Bu kişi sadece mürettebatı idare ederse 

reîsü’l bahreyn olarak anılırdı. Reisin altındaki gemi kaptanlarına mukaddem denirdi. 

Sonra kullandıkları silahlara göre ayrılan donanmanın savaşçı grubu olan guzat gelirdi. 

Bunlar önemli ölçüde Mısırlı ve Mağribli gruplardan oluşuyordu.1720 Daha sonra ise 

gurab veya ceddaf denilen kürekçi grupları vardı. Çalışma şartları iyi olmayan bu 

kürekçilere adeta esir muamelesi yapılırdı. Askeri personellerde kara savaşçıları gibi 

etnik menşei yerine deniz tecrübesine bakılırdı.1721 

Eyyûbî deniz kuvvetleri de kara ordusu gibi sultanlar tarafından teftiş edilebiliyordu. 

Selâhaddin bu teftişler sonrasında gemilerin eskimiş olması nedeniyle yenilerinin 

yapılmasını isteyebiliyordu. Eyyûbî donanmasının esas probleminin gemilerin inşası 

için gerekli ham maddelerin ithal edilmek zorunda kalması idi. Devlet örneğin bu iş 

için gerekli olan keresteyi Avrupa’dan ve Anadolu’dan ithal etmek zorunda 

kalabiliyordu. Bununla beraber ülke içinden bulunabilen kaynaklar da mevcut olup 

bunlar için özel tedbir uygulanmıştı. Örneğin sint ağacı kesimi devlet denetimine tabi 

tutulmuştu. İthal olanlar dahil ham maddeler İskenderiyye’de bulunan el-metrecü’s-

sultan’dan temin edilirdi.1722 Teftişlerde nasıl kara ordusundaki askerlerin maaşları 

hakkında düzenlemeler yapılabiliyorsa donanma personellerinin maaşları da 

düzenlemeye tabi tutulabiliyordu. Örneğin Selâhaddin Eyyûbî 1181’deki donanma 

teftişinde guzatın maaşlarının para birimlerini yeniden değerlendirmişti. Donanma 

kuvvetleri için de yine diğer ülke içindeki muhkem mevkilere benzer olarak askeri 

tedbirler alınabiliyordu. Mesela güçlendirilen Dimyat surları iki kilometre daha 

uzatılmış olup denize kıyısı olan Süveyş ve Tinnis’e yeni bir kale inşa edilmiştir.1723 

Eyyûbîler’de gemilerin en büyüğü şini idi. 140 kürekçinin çektiği bu gemi büyük 

güvertelere sahip olup 1179’da sayıları 60 adet idi. Bir dönem 150’ye kadar çıkmıştı. 

                                                   
1719 Hüsameddin Lülü haricinde Muhammed ibn İshak da ilk Eyyûbi donanma başkanı olarak zikredilen 

bir isim olmuştur. Bkz. Demir, D.M. a.g.e., 2019, 54-55.  
1720 Esasen Mısır’da İslam hakimiyetinin başlangıcından beri denizcilerin yoğunluklu olarak Kıptilerden 

seçildiği anlaşılmaktadır. Bkz. Demir, D.M. a.g.e., 2019, 52. 
1721 Kuşçu, a.g.e., 2013, 364-368; Şeşen, a.g.e., 2018a, 168; Kubat, a.g.e., 2020, 158-163.  
1722 Lyons, M.C., Jackson, D.E.P, a.g.e., 2018, 151-153.  
1723 Kuşçu, a.g.e., 2013, 363-364; Kubat, a.g.e., 2020, 158, 169, 186- 187. 



234 
 

Şinilerin bir küçüğü harraka gemisi ise 100 kürekçi tarafından çekilmekte olup içinde 

mancınık, arrade bulunup neft dahi fırlatabiliyordu. Denizdeki korsanlara karşı da 

kullanılan gemiden Selâhaddin Eyyûbî 1181’de beş tane yapılmasını emretmişti. 

Gurab ya da galeri denilen gemi ise 140 kürekçi tarafından çekilmekte olup kadırga 

türünden küçük bir savaş gemisiydi. Musattah ve şelendi gibi iki katlı savaş gemileri 

de vardı. Uşayre gemisi yüksek mevkilerde bulunan hükümdar ve elçi gibi kişileri 

taşıyan ve kürekçiler tarafından çekilen bir gemi iken şebbare gemileri Nil Nehrinde 

nakliye işlerini yapmak ve elçileri taşımakta kullanılabiliyordu. Hammale ve azari yük 

taşıyan lojistik gemileriydiler. Tarida denilen yalnızca at taşıyan gemiler de vardı.  Bu 

gemiler en az 40 at taşıyabiliyordu. Butsa ise yine yük ve yolcu taşımakta olup 

savaşlarda da kullanılabiliyordu. Avadi gemisi teçhizat ve erzak taşıyan lojistik bir 

gemiydi. Berkus denilen gemiler ise su tankerleri, erzak ve yük taşımaktaydı. 

Zikrettiğimiz gemiler görüldüğü gibi genel olarak savaş ve lojistik malzeme taşıma 

için kullanılmakla beraber iç asayişi sağlamak ve genel ticareti korumak için de görev 

yapıyorlardı.1724 Sahiller ve limanlar zincirlerle, burçlarla, mihraslarla ve ribatlarla 

savunuluyordu.1725  

Eyyûbî Devleti’nin farklı dönemlerde ele geçirdiği yerler sayesinde kullandıkları 

limanlar sayılmazsa donanma kuvvetleri yalnızca Mısır’da bulunurdu.1726 Mısır 

tersaneleri Ravza, Fustat, İskenderiyye, Dimyat, el-Maks’da1727 bulunmakta olup daha 

önce zikrettiğimiz şekilde farklı bölgeler olarak Yemen ve Doğu Akdeniz şeridlerinde 

yeni yerlerin alınmasıyla da devlet geçici olarak liman/askeri deniz üslerine sahip 

bulunuyordu. Akdeniz’de bu limanlar arasındaki esas deniz üsleri İskenderiyye ve 

Dimyat limanları idi.1728 Tersanelere darü’s-sınaa veya sina’at el-ama’ir1729 de 

denilirdi. En yoğunluklu çalışan Mısır tersaneleri Ravza ve Fustat tersaneleriydi. 

Selâhaddin 1177 ve 1181 teftişlerinde tersanelere yeni usta, personel alınıp gemi ve 

                                                   
1724 Kuşçu, a.g.e., 2013, 345, 365-369; Şeşen, a.g.e., 2018a, 166-167; Kubat, a.g.e., 2020, 153-154, 162-

168.   
1725 Demir, D.M. a.g.e., 2019, 63-67. 
1726 Şeşen, a.g.e., 2018a, 166-167. 
1727 İskenderiyye ve Dimyat Tersaneleri ilk kez Emeviler dönemine, Ravza Tersanesi Abbasiler 

dönemine, el-Maks Tersanesi ise Fâtımîler devrine kadar uzanan kökenlere sahiptir. Bkz. Kubat, a.g.e., 

2020, 170-172. 
1728 Kubat, a.g.e., 2020, 169, 172. 
1729 Demir, D.M. a.g.e., 2019, 56. 



235 
 

silahların yenilenmesini emretmişti.1730 Kullanılacak gemiler önce nakliye için 

parçalara ayrılıyor ve develerle taşınmasının akabinde savaş için birleştiriliyordu.1731  

Donanma kuvvetlerinin kullandıkları silahlar arasında kara kuvvetlerininki ile ortak 

silahların olduğu görülmektedir. Bunlar arasında guzatın kullandığı; miğfer, zırh, 

kalkan, arrade, mancınık, zemberek, çarh, sitare, kılıç, yay ve ok gibi teçhizatları 

görüyoruz. Kelalib denilen kanca, düşman gemisinin su almasına sağlayan basilika 

denilen zincirli gülleler de donanma tarafından kullanılmıştır. Yine licam denilen 

baltaya benzeyen bir edevatla da düşman gemisinin su alması sağlanmaya 

çalışılırdı.1732 Deniz askerleri tabut denilen sandıklar içerisine saklanarak da düşmana 

taş ya da yanıcı madde gibi maddeleri fırlatarak zarar verebiliyordu. Donanmaya özel 

diğer silahlar arasında hicam, ateş gemileri, çengeller ve zincirler vardı.1733  

Eyyûbî donanmasına ait gemiler hakkında geniş bilgilere sahip olsak da Türkiye 

Selçukluları’nda kullanılan gemiler hakkında yeterli tafsilat bulunmamaktadır. Öyle 

ki Türkiye Selçukluları’nın XIII. yüzyıl başında kendi gemilerine sahip olduğu dahi 

kesin değildir. Örneğin Sultan I. İzzeddin Keykâvus’un Sinop seferini gerçekleştirdiği 

gemilerin esasen kiralık ticaret gemileri olabileceği dahi tahmin edilmektedir. 

Selçuklular’ın ilk inşa ettikleri tersane 1228’de tamamlanan Alaiye Tersanesidir.1734 

Antalya, Sinop ve Kubâdâbâd gibi bölgelerde de Selçuklular’ın tersaneleri bulunduğu 

anlaşılmaktadır.1735 Karadeniz donanmasında inşa edilen gemilerin ham maddelerinin 

bölgedeki ormanlardan kesilip Kızılırmak nehri vasıtasıyla taşındığı bilinen bir 

husustur.1736  

Türkiye Selçukluları’nda donanmadaki askerler azeb sınıfından idi.1737 Selçuklular’ın 

denizden yaptıkları kuşatmalarda ok ve yay haricinde bir silah kullanmadıkları tahmin 

edilmektedir. Esasen Türkiye Selçukluları’nın gerçek anlamda bir deniz muharebesi 

gerçekleştirdiğine dair de kesin bir bilgi ve kanaat yoktur.1738  

                                                   
1730 Şeşen, a.g.e., 1987, 253; Kuşçu, a.g.e., 2013, 363; Kubat, a.g.e., 2020, 169.  
1731 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 370; Lyons, M.C., Jackson, D.E.P, a.g.e., 2018, 65. 
1732 Kubat, a.g.e., 2020, 173-176. 
1733 Şeşen, a.g.e., 2018a, 168; Kubat, a.g.e., 2020, 173-174. 
1734 Kesik, a.g.e., 2017, 227. 
1735 Kesik, a.g.e., 2017, 241. 
1736 Turan, O. a.g.e., 2010, 362-363. 
1737 Bostan, İ. (1991). “Azeb”, DİA, 4, 312. Azeb, Osmanlı ordusunda kara ve deniz hafif piyadeleri için 

kullanılan bir tabir olup Aydınoğullarının donanmasında yine bu gruptan oluşan deniz piyadeleri vardı. 
1738 Kesik, a.g.e., 2017, 230, 232, 246. 



236 
 

Selçuklu ve Eyyûbî donanmaları mukayese edildiğinde Eyyûbî donanmasının daha 

gelişmiş olduğu çok net olarak ortadadır. Öyle ki Eyyûbîler’in donanmadaki askeri 

hiyerarşisi ve kullandıkları gemilerdeki kürekçi sayılarına kadar bilgi sahibi 

olabilmemiz, buna karşın Selçuklu donanması hakkında verebileceğimiz bilginin çok 

kısıtlı olması bu durumu net olarak ortaya koymaktadır. Bu nedenle Eyyûbî 

donanmasıın gelişmiş özelliklerine tekrardan değinmeye gerek duymuyoruz. Bununla 

beraber her iki donanmanın askeri teşkilattaki konumları hakkında birkaç hususa 

değinmeyi gerekli buluyoruz. Örneğin her iki donanmanın da kara ordusu ile 

eşgüdümlü olarak askeri seferler gerçekleştirme becerisine sahip olduğu 

görülmektedir. Elbetteki bu askeri harekatlarda Eyyûbîler’in çok daha başarılı olduğu 

açıktır. Yine Eyyûbî donanmasında kullanılan personeller arasında Kıpti ve Mağribli 

gruplar ile Selçuklu donanmasında kullanılan gayri müslim unsurların varlığını her iki 

devletin de diğer pek çok teşkilat dairesinde olduğu üzere hükmettikleri farklı grupları 

becerilerine göre kullanma kapasitesine sahip olduklarını göstermesi bakımından 

önemli görüyoruz. 

  



237 
 

6. ADLÎ TEŞKİLAT 

Adlî teşkilat ilk Türk İslam Devletlerinde örfi ve şer’i olarak ikiye ayrılarak 

gelişmiştir. Bu devletlerde sivil hukukta şer’i hukuk egemen iken örfi hukuk genellikle 

idare ile ilgili işlere bakan uygulamaları içerirdi. Ortaçağ İslam Devletlerinde adlî 

işlere bakan daireler genel olarak darü’l adl ya da dîvânü’l kaza olarak anılırdı. Bu 

devletlerde adlî sistem sırası ile sivil davalara bakan ve başında kādılkudâtın 

bulunduğu sivil kaza yapılanması, ikinci olarak ordunun kazai işlerine bakan 

kazaskerlik müessesi ve son olarak en yüksek yargı merci olarak devlet başkanının 

başında olduğu dîvân-ı mezâlim olarak teşkilatlanmıştır. Bu devletlerle beraber 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de de adlî teşkilatlarda ilmiye sınıfı mensupları 

egemendi.1739
 Şer’i hukukun dayanak noktası Kur’an ve sünnet olmakla birlikte, örfi 

hukuk hükümdarların irad ettikleri emir ve fermanlarını kapsamaktaydı.1740  

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler Devleti birer İslam devleti olmaları hasebiyle 

sultanların verdiği kararların İslam dininin akidelerine uygun olması gerekiyordu. Bu 

durum Eyyûbîler’de el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye olarak bilinen ve alınan kararların hem 

dini hem de örfi geleneklere uygun olması gerektiğini belirten kavram ile ifade 

edilirdi.1741 Örneğin Eyyûbî Sultanı Sâlih, Dimyat’ın kaybından sorumlu gördüğü 

Bedevi Araplarını cezalandırmak için fakihlerden fetva almıştı.1742 Burada görüldüğü 

üzere Eyyûbî sultanları idari bir ceza vermek istedikleri zaman dahi şer’i yetkililere 

başvurmak zorunda kalabiliyordu. Türkiye Selçuklu sultanları da İslami kurallara 

riayet etmek zorundaydı. Dönemin Abbasi halifesi, Sultan I. İzzeddin Keykâvus’a ceza 

hukukunu uygulaması konusunda telkinlerde bulunuyordu.1743 

6.1. Şer’i Hukuk 

6.1.1. Kadı  

Kadı, adlî kaza yetkisine sahip bulunan görevliydi.1744
 İslam tarihinde ilk kadı Hz. 

Ömer döneminde atanmıştı.1745 Türkiye Selçukluları’nda her şehirde bir kadı 

                                                   
1739 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 20; Kuşçu, a.g.e., 2013, 369-370, 379; Şeşen, a.g.e., 2018b, 277. 
1740 Altan, A.A. (2001). Selçuklular’da Adliye Teşkilatı, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 13. 
1741 Kuşçu, a.g.e., 2013, 192.  
1742 Basuğuy, a.g.e., 2017, 152. 
1743 Mecit, a.g.e., 2017, 201-202. 
1744 Nizamülmülk’e göre kadılar sultanın nâibleri konumundaydı. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 60. 
1745 Altan, A.A. a.g.e., 2001, 3. 



238 
 

bulunurdu.1746 Fethedilen bölgelere Selçuklular’ın yaptığı ilk işlerden biri kadı atamak 

olurdu.1747 Türkiye Selçukluları uç bölgelere de kadı tayin ediyordu.1748 İlmiye sınıfına 

mensup olan kadılar belirli bir medrese eğitiminden geçerek teşkilat içerisinde 

yükselebilirlerdi.1749  

Selçuklu kadıları, hükümdarlar ve devlet adamları tarafından büyük saygı gördükleri 

gibi onlara danışmanlık da yapabiliyorlardı. Ayrıca devletin aldığı idari kararlardan 

önceden haber edilebilirlerdi. Bu husus onların devlet içindeki saygın konumlarından 

ileri gelmekteydi. Kadıların bazı görevleri arasında; mirasların bölünmesi, vesika, sicil 

ve senetlerin yazılması, vasiyetlerin yerine getirilmesi, nikahların akdedilmesi, 

yetimlerin ve kayıp malların dini kurallara riayet ederek korunması, vakıf 

kurumlarının işleyişini kontrol etmesi vardı. Kadılar, maaşlarını dîvân-ı istîfâ’dan 

almakta olup atandıkları menşurlarda diğer vilayet idarecileri ve eşraftan şehir 

yönetiminde kadıya yardımcı olmaları istenmekteydi.1750  

Kadılar, vekilleri olan kendi nâiblerini tayin etme haklarına sahiptiler. Kadıların 

davaları takip eden ve kararlarını alırken danıştığı fukahadan oluşan özel yardımcı 

grubu ile birlikte, fetva verme yetkisine sahip olan müftiler ve mübaşirler de onların 

yardımcısı olarak görev yaparlardı. Türkiye Selçukluları’nda ayrıca kadıyu’l-mescid 

olarak anılan kadılar vardı ki bunlar sadece tayin edildikleri bölge ile mahdud olarak 

görev yaparlardı.1751  

Türkiye Selçukluları’nda kadılar farklı mezheplere mensup olabiliyorsa da çoğunluğu 

Hanefi mezhebine bağlıydılar.1752 Selçuklular’da kadıların davalarını gördüğü 

mahkemeye dadgah denirdi.1753 Adlî yargılamaya son derece önem verilmekteydi. 

Örneğin mahkemelerde kadıya şikayetini dile getirmek için gelen yabancı tüccarlar 

dahi tercümanlar vasıtasıyla şikayetlerini anlatabiliyorlardı.1754 Kadılarla beraber 

                                                   
1746 Kara, S. (2018). Anadolu Selçuklularında Din ve Medeniyet, İstanbul: Deneme Yayınları, 476. 
1747 Sultan I. Keyhüsrev Antalya’yı fethettikten sonra şehre hemen kadı, hatib, imam, müezzin ve 

hafızlar atayıp, mihver ve mihrablar kurdurmuştu. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 128. Aynı görevlileri 

Hüsameddin Çoban da Suğdak’ı aldıktan sonra bölgeye tayin etmişti. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 343. 

Bir kadı bazen birkaç şehre birden tayin edilebiliyordu. Bkz. Baykara, a.g.m., 1985, 51. 
1748 Koca, a.g.e., 2005, 109. 
1749 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 668-669. 
1750 Turan, O. a.g.e., 2014, 40-46; Kara, a.g.e., 2018, 474-477. 
1751 Altan, A.A. a.g.e., 2001, 124, 127-128, 131, 136. 
1752 Başkadı Siraceddin Mahmud Urmevi bir şafii idi. Bkz. Kara, a.g.e., 2018, 479-480. 
1753 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 317. 
1754 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 317. 



239 
 

imamlar da fetva verebiliyordu. Sâdeddin Köpek, Borgulu yöneticisi Taceddin 

Pervâne’ye karşı fetvayı şehrin imam ve kadılarından almıştı.1755 Anlaşılıyor ki idari 

yöneticilerin cezalarını kadılar hükmetse de son merci yine sultan idi. Zira, Sâdeddin 

Köpek, Taceddin Pervâne’nin recm ettirilmesini en son resmi bir belgeyle sultana 

onaylatmıştı. İbn Bibi’ye göre sultan, şeriat hükümlerini uygulaması için Sâdeddin 

Köpek’e yüzüğünü vermişti.1756  

Moğollar’ın Selçuklular üzerinde nüfuz kurduğu dönemlerde Sivas kadısı bulunan 

Necmeddin Kırşehri’nin Harezmşah ülkesinin inhitatı sonucu Anadolu’ya geldiği 

bilinmektedir.1757 Bir başka Selçuklu kadısı Siraceddin Mahmud Urmevi ise dini 

tedrisatını Musul’da yapmıştı.1758 Bu noktada Selçuklular’ın ilmiye kadrosunun 

tamamen çekirdekten yetişmediği görülmektedir.1759  

Anadolu’da Selçuklu dönemindeki kadıların sıklıkla övüldüğü bilinmekte olup gayri 

müslim halkın dahi onlardan memnun kaldıkları görülür. Bununla birlikte Moğol 

nüfuzu döneminin getirdiği devlet kurumlarının yozlaşmasında bu mansıbı taşıyanlar 

da nasibini almış olup son dönemlerde ehil olmayan kadıların görev aldıkları da 

anlaşılmaktadır.1760 

Selçuklu kadıları taşrada muhtesib, esnaf liderleri, iğdişbaşılar, subaşılar gibi 

görevlilerle beraber çalışmaktaydı.1761 Kadının da içerisinde bulunduğu ilmiye 

mensupları Selçuklular’da gaşiye taşıma hakkına sahipti.1762 Türkiye Selçukluları’nda 

dini görevlilerin bazı vergilerden muaf tutuldukları da anlaşılmaktadır.1763 Benzer 

olarak Eyyûbîler’de de din adamlarına mali ayrıcalıklar tanınmıştır. Örneğin 

Selâhaddin Eyyûbî İskenderiyye’de Frenkler üzerinden fakihlere aktarılmak üzere 

vergi tahsis etmiştir.1764  

Moğol nüfuzunun bulunduğu dönemde Selçuklu adlî sistemi zaman içerisinde 

özerkliğini kaybetmiştir. Çözüme kavuşturulamayan idari konular bu dönemlerde 

                                                   
1755 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 456. 
1756 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 456. 
1757 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 501-502. 
1758 Kara, a.g.e., 2018, 478. 
1759 Kara, a.g.e., 2018, 478, 480. 
1760 Kara, a.g.e., 2018, 379, 482-483. 
1761 Kara, a.g.e., 2018, 477. 
1762 Kuşçu, a.g.e., 2013, 216. 
1763 Merçil, a.g.e., 2021, 63-64. 
1764 Kolukısa, a.g.e., 2022, 54-55. 



240 
 

Moğol yargucıları tarafından İlhanlı hükümdarına havale edilebiliyordu.1765 Daha geç 

bir tarih olan III. Keykubad döneminde, sultanın 13 Ekim 1298’te Selçuklu tahtına 

oturduğunun ertesi günü ahilerin zorlaması ile şarapsaların şehrin ahi reisleri olan ‘Ahi 

Caruk’ eliyle öldürülmesi için ferman çıkarttığı görülmektedir. Bu husus Selçuklu adlî 

sisteminde ceza verme yetkisinin Moğollar haricinde de farklı zümrelere geçtiğini 

göstermektedir.1766 

Eyyûbîler’de kadı ve başkadılar ile onların nâibleri daha ziyade şafiî idi. Bunun sebebi 

Selâhaddin Eyyûbî’nin etrafındaki ilmiye kökenli idarecilerin çoğunluğunun şafiî 

olması idi. Özellikle fakih Ziyaeddin İsa’nın Selâhaddin Eyyûbî’nin üzerinde bu 

manada nüfuzu vardı.1767  

Eyyûbîler’de kadıların atamasına sultan haricinde kâtibu’s-sırr da dahil olabiliyordu. 

Eyyûbî kadıları aynı anda muhtesib olarak da atanabildikleri gibi muhtesibler de 

genellikle kadı kökenli olmaktaydı. Kadılar ayrıca müderrislik ve hatiplik gibi 

görevleri de yerine getiriyordu. Eyyûbî kadılarının alameti kellute denilen sarık ve 

kubba denilen cübbe olup bunlar kendilerine sultan tarafından gönderilirdi.1768 

Selâhaddin Eyyûbî zamanında bazı fakihler kadı olmadığı halde de kadı olarak 

anılabiliyordu.1769 Kadılar, Eyyûbîler’de nedim olabiliyor,1770 eğlence meclislerinde 

bulunabiliyordu.1771 Eyyûbîler’de darphanelerde çalışma sisteminin kontrol edilmesi 

kadı veya onun nâiblerinin sorumluluğundaydı.1772 

Kadıların Türkiye Selçukluları’nda adlî alandaki vazifelerini ilgilendiren alanlar 

haricinde de bulunabildikleri göze çarpmaktadır. Örneğin siyasi olaylara dahil 

olabilmekteydiler. Sultan I. Keyhüsrev, iktidar mücadelesinde iken kendi lehine fetva 

vermeyen Kadı Tirmizi’yi öldürtmüştür.1773 Kösedağ mağlubiyeti sonrası Vezir 

Mühezzibüddin Ali, Amasya kadısı Fahreddin ile beraber Baycu Noyan’a barış 

                                                   
1765 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 602-603. 
1766 Erdem, İ. (1995). Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 355.  
1767 Kuşçu, a.g.e., 2013, 381-382; Şeşen, a.g.e., 2018b, 280-281.  
1768 Kuşçu, a.g.e., 2013, 256, 379, 392, 423.  
1769 Şeşen, a.g.e., 2018b, 281. 
1770 Kolukısa, a.g.e., 2022, 425, 426. Türkiye Selçuklu kadıları için de bu durum geçerliydi. İbni Bibi’de 

Sivas kadısı Mecdeddin için “nedimlerin seçkini” ifadesi kullanılmıştır. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 

360. 
1771 Kolukısa, a.g.e., 2022, 260-261. 
1772 Özen, a.g.m., 2001, 82; Şeşen, a.g.e., 2018b, 341;  
1773 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 124-125; Mecit, a.g.e., 2017, 173. 



241 
 

görüşmeleri için beraber gitmişti.1774 Amasya kadısı Fahreddin daha sonra Batu Han’a 

elçi olarak giden heyette de yer alacaktı.1775 Kadıların bu durumlarına dair 

Eyyûbîler’de de örnekler vardır. Selâhaddin Eyyûbî Musul’u bırakması için 

kendisinden şefaat isteyen kadınların isteklerini önce kabul etse de fakih Ziyaüddin İsa 

ve Ali bin Ahmed el-Maştub’un, kadınların söylemi ile bu tarz bir karar alınmasının 

İslam dininde yeri olmadığını söylemesi üzerine kararından vazgeçmişti.1776 

Kadıların her iki devlette de benzer vazifeleri aldığı görülmekle beraber Eyyûbîler’de 

bilhassa şafiîlerden seçiliyor olması ayırt edici bir husus olarak göze çarpmaktadır. 

Yine siyasi meselelerde de zaman zaman rol oldukları görülmektedir. 

6.1.2. Kādılkudât 

Bu makam ilk kez IX. yüzyılın sonunda Abbasiler’de başkent başkadısı için 

kullanılmıştır. Kādılkudât akabinde ülkenin tüm kadılarının bağlı olduğu en üst adlî 

görevli olmuştur.1777 Türkiye Selçukluları’nda ülkenin bütün kadıları başkentte oturan 

kādılkudâta yani Konya kadısına bağlıydı.1778 Bu müessese esasen Karahanlılar’dan 

başlayarak Anadolu Türk Beyliklerine kadar pek çok Türk devletinde 

görülmektedir.1779  

Başkadıların İslam devletlerindeki genel görevleri şunlardı:  

    “Halife, sultan veya vezirlerin başkanlık ettiği mezâlim mahkemelerinde 

bilirkişi sıfatıyla mutlaka hazır bulunan kādılkudâtlar, zamanla 

ülkenin yargı idaresindeki sorumluluklarının yanı sıra müderrislik, 

şeyhlik, merkez camisi imam ve hatipliği, maliye, ölçü ve tartıların 

denetimi, miras taksimi, hapishanelerin, yetim mallarının, vakıfların ve 

vakıf mallarının idaresi, cami ve mescidlerin bakımı ve buralara yetkili 

şahıslar görevlendirme, muhtelif sebeplerle düzenlenen devlet 

törenlerine ve biat merasimlerine katılma, halifeye vekâlet etme, halife 

ve sultanların nikâh akidlerine katılma, hükümdar adına yabancı 

ülkelere gidecek diplomatik heyetlerde yer alma, halife ile görüşecek 

yabancı elçilere önceden muhatap olma, taşradaki devlet 

memurlarıyla halife adına yazışmalar yapma ve bu konularda halifeyi 

bilgilendirme, sınır boylarındaki malî, idarî ve askerî faaliyetleri teftiş 

edip yapılması gereken işleri merkeze bildirme, savaş düzeni alınması 

ve ordunun savaş bölgesine götürülmesi gibi vazifeler de ifa 

                                                   
1774 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 505-506. 
1775 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 512-513. 
1776 Kuşçu, a.g.e., 2013, 192-193. 
1777 Özen, a.g.m., 2001, 77-78. Kādılkudât makamının Sasanilerdeki “mobed-i mobedân” mansıbından 

mülhemle oluşturulduğu düşünülmektedir. Bkz. Özen, a.g.m., 2001, 78. 
1778 Uzunçarşılı, a.g.e., 1988, 122; Kara, a.g.e., 2018, 480-481. 
1779 Özen, a.g.m., 2001, 80. 



242 
 

etmişlerdir. Ayrıca halife veya sultanın refakatinde cuma ve bayram 

namazlarına, hac yolculuklarına, ülke içindeki seyahatlere ve 

savaşlara iştirak ederlerdi”.1780  

 

Kādılkudâtlar genelde bulundukları devletin başkentindeki camisinde, bir evde veya 

özel bir mahkeme binasında davalara bakarlardı. Dava esnasında maiyetindeki 

yardımcılar olan hâcib, hâdim, kâtip, emin, udul gibi isimler de hazır bulunurken 

şehirdeki ana faaliyetleri ise nâibleri tarafından yerine getirilirdi. Türkiye 

Selçukluları’nda genellikle sultan ya da Moğol tahakkümü devrinde Moğol hükümdarı 

tarafından atanan kādılkudâtlar, çoğunlukla diğer önemli şehirlerde kadılık yapmış 

veya mevcut başkadının nâibleri arasından seçilirdi. 1781 

Başkadılar Türkiye Selçukluları’nda adlî alan dışında da öne çıkmışlardır. Moğol 

nüfuzu devrinde ülkede başkadı Siraceddin Mahmud Urmevi hassa ve amme 

nazırlığına getirilmişti.1782 Başkadı Siraceddin Mahmud Urmevi yine Cimri İsyanı 

döneminde insanları şehirden uzaklaştırarak isyanın gidişatını değiştirmişti.1783  

Eyyûbîler’de dîvân-ı kaza denilen daire ülkenin tüm kadıları ve kādılkudâtlarının 

işleriyle ilgilenmekteydi.1784 Eyyûbî başkadısı menşur ile tayin edilmekte olup başkent 

Mısır’da otururdu.1785 Şiî Fâtımî hâkimiyetinden sonra gelen Eyyûbî hakimiyeti ile 

Kahire’ye artık şafii başkadılar atanmaya başlanmıştır.1786 Eyyûbî başkadıları 

bölgelerinin diğer kadılarını atama yetkisine sahip olmakla birlikte bu işi yaparken 

hükümdardan onay alırlardı.1787  

Eyyûbîler’de emîrler kimi zaman başkadıların tayini konusunda sultanlara baskı 

yapabiliyorlardı.1788 Başkadıların da ayrıca kendilerini atayan sultanların taraflarını 

tutabildikleri bu nedenle hükümdar değişimlerinde bu makamda bulunanların 

görevden alınabildikleri anlaşılmaktadır. Bu yüksek adlî görevliler bazen medresede 

müderrislik yapanlar arasında da seçilebiliyordu. Eyyûbîler’de tayin belgelerine 

                                                   
1780 Özen, a.g.m., 2001, 82. 
1781 Özen, a.g.m., 2001, 80-81. 
1782 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 550, 639; Özen, a.g.m., 2001, 80-81. 
1783 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 639. Bu başkadı İbni Bibi’de “meliklerin ve sultanların babası” olarak 
anılmıştır. 
1784 Özen, a.g.m., 2001, 79. 
1785 Kuşçu, a.g.e., 2013, 379.  
1786 Şafii mezhebi dışında bu devirden itibaren Mısır’a ilk kez başka mezhepten başkadı atanması 

Memlûkler devrinden itibaren olacaktır. Özen, a.g.m., 2001, 79.  
1787 Kuşçu, a.g.e., 2013, 379. 
1788 Kolukısa, a.g.e., 2022, 154.  



243 
 

“tefvîz” denilen kādılkudâtların “vezir” olarak da anıldığı bilinmektedir.1789  

Eyyûbî başkadıları ayrıca ayrılan vakıf gelirlerinin kontrolünü de üstlenebiliyordu.1790 

Eyyûbî kādılkudâtları arasında Türk kökenliler de bulunuyordu.1791  

Eyyûbîler’de Mısır’da kaza teşkilatında yeknesak bir yapı mevcut olduğu 

bilinmektedir. Adlî sistem Selâhaddin Eyyûbî’den Melik Âdil dönemine kadar 

Mısır’da bir başkadı ve Mısır’ın diğer önemli şehirlerinde onun nâibleri olacak şekilde 

yürümekteydi. Bununla birlikte Mısır’da adlîye teşkilatı 1215’te Melik Âdil’in 

başkadısı Şeyhü’ş-şüyuh Sadrüddin Ebi’l Hasan bin Hamaveyh ile fikir alışverişinden 

sonra aldıkları karar ile “Kıbeli” ve “Bahri” olarak ikiye ayrılmıştır. Mısır haricindeki 

bölgelerde, örneğin Şam’da ise kaza bütünlüğü bulunmuyordu. Şam’da bir başkadılık 

olmasına karşın, Selâhaddin’in bizzat şehirlere kendi kadı atamaları da olabiliyordu. 

Dolayısıyla Eyyûbîler’de Suriye’deki vilayetlerin başkadılarını büyük sultan tayin 

etmekteydi. Bu başkadılar da bağlı şehirlere kendi nâiblerini atamaktaydı. Suriye’deki 

başkadıların da şafiî olduğu düşünülmekle beraber Eyyûbîler’in farklı mezheplerden 

kadılar atadığı da tahmin edilmektedir. Eyyûbîler’in ayrıca bugünkü Anadolu sınırları 

içerisinde yer alan topraklarında bir şark başkadılığı kurduğu da görülmektedir.1792  

Eyyûbî başkadıları daha önce zikrettiğimiz şekilde İslam tarihindeki başkadıların 

selahiyetleri arasında görülen birçok yetkiye sahip olmuşlardır. Örneğin, aralarında 

başkadılıkla beraber olarak evkaf nazırlığı yapanlar da vardı.1793 Halep Meliki II. 

Selâhaddin Yûsuf zamanında başkadılık makamında bulunan İbn Rezin el-Haevi 

Şam’a gelip beytülmal’a vekalet etmişti.1794 Eyyûbî başkadıları ayrıca elçi olarak da 

görevlendirilebilmekteydiler.1795 

Eyyûbî tarihinde bazı başkadılar emîrlere has davranışlar sergilemeleriyle dikkat 

çekmişlerdir. Bu durumun iki örneği vardır. Şam kadısı Muhyiddin Ebu Hamid 

Muhammed, bu davranışı sebebiyle Selâhaddin Eyyûbî tarafından azledilmiştir. Yine 

bir Hama kadısı da emîrler gibi giyindiği gerekçesiyle hapsedilmiştir.1796 

                                                   
1789 Şeşen, a.g.e., 1983, 125-126; Şeşen, a.g.e., 1987, 215; Kuşçu, a.g.e., 2013, 379, 382-383. 
1790 Kolukısa, a.g.e., 2022, 155. 
1791 Kuşçu, a.g.e., 2013, 387. 
1792 Kuşçu, a.g.e., 2013, 384-385, 391; Şeşen, a.g.e., 2018b, 279-280. 
1793 Kuşçu, a.g.e., 2013, 382. 
1794 Kılıç, M. a.g.e., 2019, 157. 
1795 Kuşçu, a.g.e., 2013, 384, 387, 389-390. 
1796 Kuşçu, a.g.e., 2013, 386-387, 389; Şeşen, a.g.e., 2018b, 280. 



244 
 

Başkadılar konusunda Eyyûbîler’de daha fazla bilgi olması şaşırtıcı değildir. Zira 

devletin sahip olduğu coğrafyadaki İslami kültürün varlığı ile beraber kuruluşundaki 

ulemâ ve alimlerin etkinliği bilinen bir husus olup adlî teşkilata verilen önem fazlaydı. 

Mısır’da Fâtımîler’den sonra ‘sünniliğin yerleştirilmesi’ elzemdi ve adlî teşkilat 

mensuplarıyla merkezi idare son derece iç içeydi. Yine Eyyûbî Devleti’nin parçalı bir 

idari yapıya sahip olması adlî alana da yansımış olup Mısır dışında Suriye’de birden 

fazla başkadıların mevcudiyeti ve ülkenin Anadolu kısmındaki topraklarında şark 

başkadılığının varlığı da bu idari yapının bir sonucu olarak oluşmuştur. Buna karşın 

Türkiye Selçukluları’nda birden fazla kādılkudâtın aynı anda varlığı söz konusu 

değildir. 

6.2. Örfi Hukuk 

Ortaçağ İslam devletlerinde şer’i hukuk egemen olsa da kamu hukukunu hükümdarlar 

tarafından çıkarılan kanunlar oluşturmuştur.1797 Türkiye Selçuklu ve Eyyûbî devletleri 

her ne kadar İslam devletleri olsalar da adlî sistemde başka uygulamalar vardı. Her iki 

devlette ortak olarak görülen mezâlim divanı ile Selçuklular’daki emîr-i dâdlık 

makamı bu anlayışın bir sonucuydu.  

6.2.1. Emîr-i-Dâd 

Emîr-i dâd Türkiye Selçukluları’nda bir saray görevlisidir. Emîr-i dâdın Selçuklu 

sultanlarıyla beraber hareket edip sultanın emrettiği adlî mevzuları soruşturmak ve 

infaz etmekle sorumlu olduğu anlaşılmaktadır. Bu görevli örfi emirlere dayanan 

kararların infazını gerçekleştirme yetkisine sahiptir.1798  

Emîr-i dâdlar karşılama törenlerinde yer alabilir, müsadere işlemlerini yürütmekle 

görevlendirilebilir ve mezâlim divanlarına başkanlık yapabilirlerdi.1799 Mezâlim 

mahkemesinde verdikleri kararları kadılara danışarak alırlar ve böylece şer’i ve örfi 

hukukun birbirleriyle çelişeceği kararlar ortaya çıkmamış olurdu. Türkiye Selçuklu 

Devleti’nde düzenlenen mezâlim divanlarında iki tane emîr-i dâd bulunabiliyordu. 

Emîr-i dâdların maiyetlerinde ayrıca mezâlim mahkemesine ve diğer vazifelerinde ona 

yardımcı olarak tercüman ve özel görev alan gulamların olduğu da bilinmektedir.1800  

                                                   
1797 Altan, A.A. a.g.e., 2001, 17. 
1798 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 94; Merçil, a.g.m., 1995, 339. 
1799 Arık, F.Ş. (1985). “Türkiye Selçuklu Devleti’nde Müsâdere”, Beşinci Milletler Arası Türkoloji 

Kongresi (İstanbul, 23-28 Eylül 1985): Tebliğler III. Türk Tarihi, I, İstanbul, 51.  
1800 Altan, A.A. a.g.e., 2001, 148, 157, 160, 163, 166-168. 



245 
 

Emîr-i dâd ve onlara bağlı görevliler tutuklama ve ardından tutukluları hapishaneye 

götürmekle de görevliydi.1801 I. Alâaddin Keykubad bir defasında çevgan oynarken 

meydanda bulunan bazı emîrleri uzaklaştırması için emîr-i dâda görev vermiş ve emîr-

i dâd da sopalarla bu emîrleri meydandan dışarı çıkartmıştı.1802 Divan oturumları 

sırasında emîr-i dâdlar bellerinde altın kılıçlarla sofada beklerlerdi.1803 Emîr-i dâdlar 

elçi olarak gönderilebildikleri gibi sultanlara nedimlik yapabilirlerdi.1804 Asker kökenli 

oldukları anlaşılan emîr-i dâdlar savaşlara da iştirak edebilmekteydi.1805 Emîr-i dâdlar 

aynı anda farklı mevkilerde de bulunabiliyorlardı. Emineddin İsfahani bu makamda 

bulunmakla birlikte aynı anda üstâdüddârlık ve evkaf nazırlığını da yürütüyordu.1806 

Erdoğan Merçil ve Sadi Kucur’a göre İslam devletlerindeki emîr-i hares, 

Selçuklular’daki bu emîr-i dâdlarla aynı işi yapmaktadır.1807  

Emîr-i dâdlık makamının Eyyûbîler’de görülmemesi dikkat çekmektedir. Emîr-i 

dâdlık ya da emîr-i haresliğe denk düşen herhangi bir özel görevlinin varlığına da 

rastlanmamaktadır.1808  

6.2.2. Dîvân-ı Mezâlim 

Mezâlim Divanı İslâm devletlerinde en yüksek idarî/adlî yargı ve denetleme 

müessesesi olup bu kurumun görevini bizzat Hz. Peygamber’in yürüttüğü ifade 

edilmektedir.1809 Hz. Peygamber döneminden itibaren İslam devletlerinde bu divanda 

devleti ilgilendiren bütün meseleler görüşülebilmekte ve bağlayıcı kararlar 

alınabilmekteydi. İslam hükümdarları haftanın belirli günlerinde bu divanları 

toplayarak devlet başkanlığının getirdiği adlî yetkilerini kullanıyorlardı.1810 Bu tarz bir 

adalete önem verme anlayışı eski Türklerde de mevcuttu.1811  

                                                   
1801 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 290, 559. Emîr-i dadların evlerinin hapishane olarak kullanılabildiği 

görülmektedir. Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 602-603. 
1802 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 292-293. 
1803 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 535. 
1804 Merçil, a.g.m., 1995, 339. 
1805 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 427. 
1806 Turan, O. a.g.e., 2014, 44. 
1807 Kucur, S.S. (2002). “Nizâmülmülk’ün Siyâset-Nâme’sine Selçuklu Devlet Teşkilatı Açısından Bir 

Bakış: Emîr-i Hares ve Emîr-i Dâd Örneği”, Türklük Araştırmaları Dergisi, 12, 71-72; Merçil, a.g.m., 
2011, 120. 
1808 Bununla birlikte Memlûkler’de örfi davalara hâciblerin baktığını biliyoruz. Bkz. Taneri, A. (1995). 

“Emîr-i Dâd”, DİA, 11, 130. 
1809 Mezâlim mahkemesinin kökenleri Cahiliye Arapları devrine kadar götürülmektedir. Bkz. Yeniçeri, 

a.g.m., 2004, 516. 
1810 Kuşçu, a.g.e., 2013, 370-372. 
1811 Niyazi, M. (2021). Türk Devlet Felsefesi, İstanbul: Ötüken, 205-213. 



246 
 

Mezâlim divanının genel olarak ilgilendiği alanlar arasında üç konu öne çıkmaktadır. 

Bunlar; idarecilerin vazifelerinde suiistimallerde bulunarak halka zulmetmesi, vergi 

tahsildarlarının halka kötü muamelelerde bulunması ve devletin mali kayıtlarının 

kontrol edilmesi idi. Bu üç husus herhangi bir şikayet olmaksızın mezâlim 

meclislerinin ana gündemi olurdu. Bunlar haricinde devletten maaş ve yardım alan 

grupların erzak ve ödemelerinin tahsisatında yaşanan sıkıntılar sonucu ortaya çıkan 

davalar ve halktan haksız şekilde elde edilen malların şikayet edilmesi de sık sık 

mecliste görüşülürdü. Yine vakıflar ve kadılar lehine ve aleyhine olan davalar ile özel 

başvurular üzerine taraflar arası sonuca varılmamış davalar da bu mecliste gündeme 

gelirdi.1812  

Adaleti yerine getirme görevi, tüm hükümdarların başat sorumlulukları arasında yer 

almaktadır. Selçuklu ve Eyyûbî hükümdarları da hem İslam hem de Türk yönetim 

anlayışının öncelediği bu sorumluluğu, kurdukları mezâlim mahkemeleri ile yerine 

getirmekteydiler. Türkiye Selçukluları’nda mezâlim mahkemeleri, genellikle haftada 

iki kez olmak üzere Pazartesi ve Perşembe günleri sultanların başkanlığında 

toplanmaktaydı. I. Keyhüsrev her gün divanı topladıktan sonra bu meclisi yönetirdi. 

Bu toplantılara kadılar ve imamlar da katılırdı. Divanda gündeme gelen hukuki 

sorunlar eğer şer’î hükümler ile çözülecekse kadılara; ticaretle ilgili davalar, devlet 

dairelerinin ilgi alanındaki davalar ve örfi davalar ise devlet başkanının yönetimindeki 

divana havale edilirdi.1813 Mezâlim mahkemesini ilgilendiren işlerin bazen yoğun 

olduğu, nitekim I. Alâaddin Keykubad’ın Antalya’da bulunduğu bir zamanda sadece 

bir ayını bu divanın sorumluluk alanındaki işlerle ilgilenerek geçirdiği 

bilinmektedir.1814 Sultan yine Melik Cihanşah meselesini hallettikten sonra da 

Kayseri’de eğlence ile beraber adalet dağıtmakla uğraşıyordu.1815 Selçuklu sultanı, 

mezâlim divanında her kesimden insanın şikayetine bakmakla yükümlüydü. Buna 

gayri müslimler de dahildi ki, ticaretlerine zarar geldiğini düşünen bazı yabancı 

tüccarların Alâaddin Keykubad’a bu divanda şikayette bulunması sonucunda devlet 

savaş kararı bile almıştı.1816 Görüldüğü üzere mezâlim divanı, adlî işler için sıradan bir 

                                                   
1812 Altan, A.A. a.g.e., 2001, 141-143. 
1813 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 123. İbni Bibi’nin bizzat kendisinin bu mezâlim divanlarında davaların 

niteliklerine göre farklı mecralarca çözüme kavuşturulduğunu söylemesi adlî meselelerdeki 

kurumsallaşmanın bir ana kaynakta zikrediliyor olması bakımından değerlidir. 
1814 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 316. 
1815 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 408. 
1816 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 317-320.  



247 
 

müessese değil, gerektiğinde ülkeyi savaşa sokacak kararların bile alınabildiği önemli 

bir kurum idi. Daha önce de belirttiğimiz üzere Selçuklu sultanları cüluslarının hemen 

ardından bu mahkemeleri kurabiliyorlardı. Bu divanlara zaman zaman Selçuklu 

vezirleri de sultanların yerine başkanlık edebiliyordu. Örneğin Vezir Fahreddin 

Ali’nin bu görevi yerine getirdiği bilinmektedir.1817 Divanlara ayrıca tuğraî, emîr-i dâd 

gibi yüksek rütbeli devlet adamları da katılıyordu.1818
 Selçuklu mezâlim divanına 

katılım gösterenler belirli protokol düzenine göre otururlardı. Sultan II. Keykâvus 

dönemindeki bir mezâlim divanında tercüman ve kâtipler salonun sağına ve soluna 

mevkilerine göre oturur iken, emîrler de yine mevkiilerine göre dizüstü çöküyor, vezir 

ise tahtın bir kolunda tek başına oturuyordu.1819  

Selçuklu sultanları gelenek olarak yılda bir defa kendisinden şikayetçi olan birisi 

tarafından davalı olarak kadının huzurunda yargılanırdı. Bu yargılamada sultana 

ayrıcalık tanınmayıp devletin adalete verdiği önem ortaya konmuş olurdu. Davayı 

yöneten kadı da yargılama sonrası sultan tarafından hil’at ve bir katır ile takdir edilirdi. 

Bununla birlikte bu geleneğin Yassıçemen ve Akçaderbend savaşları sonrası devlet 

yönetimindeki meselelerin bu gibi geleneklere dahi vakit ayırılamayacak kadar 

yoğunlaşması nedeniyle ortadan kalktığını yine bizzat İbni Bibi’den öğreniyoruz.1820 

Eyyûbîler’de de sultanların mezâlim mahkemesi kurma geleneği vardı.1821 Bu gelenek 

Eyyûbîler Devleti’ne Zengîler’den kalan uygulamalardan biriydi. Zengîler’e kadar bu 

mahkemeler genellikle şehrin cuma camilerinde görülürken, Nûreddin Zengî İslam 

tarihinde ilk kez bu meclisin işlerinin görülmesi için özel bir bina yaptıran devlet 

adamı olmuştur.1822 Selâhaddin Eyyûbî de Kahire’de darü’l adl’e benzer bir bina 

yaptırmıştır. Onun Şam’daki mezâlim kurduğu bina Darü’s-saade olarak biliniyordu. 

Oğullarından Melik Zâhir de Halep’te böyle bir bina yaptırmıştır.1823 Selâhaddin 

Eyyûbî olağan toplanma günleri olan Pazartesi ve Perşembe günleri haricinde Pazar 

günleri de şikayetleri dinlerdi. Bu meclislerde alimler, kadılar, fakihler hatta şairler 

                                                   
1817 Merçil, a.g.m., 1995, 331; Kara, a.g.e., 2018, 482. 
1818 Kara, a.g.e., 2018, 482. 
1819 Altan, A.A. a.g.e., 2001, 157. 
1820 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 123-124. Hükümdarın yılda bir kez mahkemeye gidip yargılanması âdeti 

Sasaniler’den mülhem bir gelenektir. Bkz. Altan, A.A. a.g.e., 2001, 145.  
1821 Şeşen, a.g.e., 2018a, 162. 
1822 Nûreddin Zengî, Halep’ten sonra Şam’da da bir darü’l-adl yaptırmıştır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 

373. 
1823 Şeşen, a.g.e., 2018b, 282. 



248 
 

bile bulunuyordu. Sultanlar savaş için seferde iken de bu meclisleri kurmaya devam 

ediyorlardı.1824 Selâhaddin Eyyûbî şikayetleri mezâlim kâtibi ile bir saat vakit ayırarak 

detaylı olarak incelerdi.1825 Melik Azîz de haftada iki gün mezâlim kurardı.1826 Diğer 

Eyyûbî melikliklerindeki nâibler de bu meclisleri düzenli olarak tertip ederlerdi.1827 

Eyyûbî mezâlim divanlarının idaresini, sultan haricinde hâcibler ve atabeyler de 

üstlenebiliyordu.1828 Melik Azîz döneminde mezâlim meclisini bir defasında Emîr 

Bahaüddin Karakuş üstlenmişti.1829 Son Eyyûbî sultanlarından en-Nâsır Yûsuf, 13 

yaşında tahta geçmesine karşın veziri ile beraber haftada iki gün mezâlim meclisi 

düzenliyordu.1830 Bu divan, adlî teşkilat içerisinde öylesine güçlüydü ki Selâhaddin 

Eyyûbî’nin yeğeni hatta bizzat sultanın kendisi bile bu mahkemede davalı olarak 

yargılanmıştı.1831 Yine devletin ilk dönemlerindeki Fâtımîler adına iş yapan bazı 

komplocuların gelişigüzel bir şekilde ortadan kaldırılmayıp mezâlim mahkemesinden 

çıkan fetvalarla idam edilmeleri de bu meclise gösterilen itibarın yüksek olduğunu 

ortaya koymaktadır. Eyyûbîler’de mezâlim divanında muhafızlar, çavuşlar, sahibü’d-

divan, fukaha, kâtipler ve ayrıca udul denen şahitler görev alırdı. Eyyûbî mezâlim 

divanında belirli oturma düzeni/protokol olduğu tahmin edilmektedir.1832 Mezâlim 

divanına verilen önemin her iki devlette de son derece yüksek olduğu görülmekte olup, 

hanedanların hem Türk hem de İslam geleneğinden tevarüs eden adalete değer verme 

geleneğini yaşattıkları görülmektedir. 

6.2.3. Kadıy-ı Leşker 

Ordu kadılığı makamı olan kadıaskerliğin İslam tarihinde ilk ortaya çıkışı Hz. Ömer 

dönemine dayandırılmaktadır.1833 Türkiye Selçukluları’nda bu görevliye kadıy-ı leşker 

denilmekteydi.1834 Türkiye Selçuklu Devleti’nde kazaskerlik makamında bulunan 

                                                   
1824 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 351; Kuşçu, a.g.e., 2013, 195, 377; Azzam, a.g.e., 2015, 67; 

Kolukısa, a.g.e., 2022, 116. 
1825 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 27; Kuşçu, a.g.e., 2013, 376. 
1826 Kolukısa, a.g.e., 2022, 172. 
1827 Kalkaşandi’ye göre bu meclislere “el-mevkıb” denilmekte olup İslam devletleri arasında mezâlim 

meclisleri için bu tabirin kullanıldığı tek devletin Eyyûbiler olduğu anlaşılmaktadır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 

2013, 376-377.  
1828 Şeşen, a.g.e., 2018a, 169. 
1829 Kolukısa, a.g.e., 2022, 173. 
1830 Basuğuy, a.g.e., 2017, 95. 
1831 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 27-28. 
1832 Kuşçu, a.g.e., 2013, 195, 377-378; Şeşen, a.g.e., 2018b, 283. 
1833 İpşirli, M. (2022). “Kazasker”, DİA, 25, 140. 
1834 Göksu, a.g.e., 2018, 282. Harezmşahlar’daki yolak ve İlhanlılar’daki yargunun bu mansıbın menşei 

olduğu ileri sürülmektedir. Turan, O. a.g.e., 2014, 45. 



249 
 

isimler olarak Kadı Hüsameddin ve Sivrihisarlı Kadı Celâleddin’in adlarına 

rastlanmıştır.1835  

Eyyûbîler’de kazaskerler ordunun hem şer’î hem de hukuki davaları ile ilgilenir, 

mezâlim oturumlarında bulunur ve savaşlara da katılırdı.1836 Mısır’da üç farklı 

mezhepten ordu kadısı bulunuyordu. Eyyûbî tarihi hakkında en önemli ana 

kaynaklardan birinin sahibi olan İbn Şeddad da 1192’de Eyyûbîler’in ordu kadılığına 

getirilmiştir.1837 Eyyûbî Devleti’nde birden fazla kazasker vardı. Şam, Halep, Safed’de 

iki, Hama’da bir kazasker vardı.1838  Kazaskerlerin elçi olarak da yollanabildikleri 

görülmektedir. Selâhaddin Eyyûbî bir defasında Abbasi halifesine elçi olarak 

kazaskerini yollamıştır.1839 Yine Melik Âdil’in 1207-1208’de Abbasi Halifeliğinden 

yönetim beratı almak için yolladığı elçiler üstâdüddârı ve kazaskeri idi.1840 

Kazaskerlik makamının her iki devlette de ortak bir kurum olduğu görülmekle beraber 

Eyyûbîler’de devletin sahip olduğu adlî teşkilattaki hassasiyet nedeniyle devletin idari 

yapısının getirdiği bir sonuç olarak birden fazla ordu kadısının bulunması farklı bir 

husus olarak göze çarpmaktadır. 

6.2.4. Cezalar, Müeyyideler  

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbî devletlerinde adlî yapı kapsamında 

inceleyebileceğimiz farklı ceza yöntemlerinin olduğu görülmektedir. İdam etme ve 

hapse atma pek çok İslam devletinde olduğu gibi bu devletlerde de en sık uygulanan 

ceza yöntemleri olmuştur.  Bununla birlikte bu cezalar belirli suçlara verilen cezalar 

sistematiği altında değil de daha çok cezayı veren hükümdarın iradesine göre 

değişebilmekteydi.1841  

Selçuklular’da idamın ceza olarak kullanıldığına dair pek çok örnek vardır. Sultan I. 

Alâaddin Keykubad bir divan toplantısında Emîr Çaşnigir Ayaba’nın verdiği cevaba 

sinirlenip onu idam ettirmiştir.1842 İdamlar emîrlerin boğdurularak veya yakılarak 

öldürülmesi şeklinde de gerçekleşmekteydi. Örneğin Pervâne Muineddin Süleyman ve 

                                                   
1835 Aksarayî, a.g.e., 2000, 69; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 593; İpşirli, a.g.m., 2022, 140. 
1836 Kuşçu, a.g.e., 2013, 392; İpşirli, a.g.m., 2022, 140.  
1837 Kuşçu, a.g.e., 2013, 392-393; Kubat, a.g.e., 2020, 118-119. 
1838 Kuşçu, a.g.e., 2013, 393. Memlûkler’de kadı el-askerler asker kökenli olup kâtiplere sahipti ve  

hâcib el hüccablar da bu görevi üstlenebilmekteydi. Bkz. Çetin, a.g.e., 2007, 108. 
1839 Kuşçu, a.g.e., 2013, 393. 
1840 Kolukısa, a.g.e., 2022, 208. 
1841 Kanat, C. (2013). Ortaçağ Türk Devletlerinde Suç ve Ceza, İstanbul: Küre Yayınları, 30. 
1842 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 290. 



250 
 

oğlu yay kirişiyle boğularak öldürülmüştür.1843 I. Keykâvus Halep seferi sonunda 

suçlu olduğunu düşündüğü emîrleri yaktırmıştır.1844 Keykubad da Harput seferi 

sırasında düşmana hayvan satanların öldürüleceği, idam edileceği ve yakılacağını 

duyurmuştur.1845 Yine Keykubad döneminde, emîr-i perdedarın sultanın huzuruna 

gelen emîrlerin adamlarını içeriye silahlı aldığı için 50 sopa yeme cezası aldığı 

görülmektedir.1846 Selçuklu sultanları ayrıca bulundukları ortamda istemedikleri 

kişileri emîr-i dâdlara emir verererek sopa ile de uzaklaştırabiliyordu.1847 Recm, 

idarecilere şer’i bir ceza olarak uygulanabilmekteydi.1848  

Türkiye Selçuklu sultanları gerektiği zaman vasalları olan hükümdarları eğer tâbiyet 

şartlarına uymamışsa onun bu itaatsizliğine karşı yaptırım uygulama hakkına sahipti. 

Bunun için tedip seferi düzenlenebilir,1849 itaatsiz hükümdarı görevinden alabilir,1850 

sürgün edebilir1851 veya yerinde bırakıp vasallık şartlarını ağırlaştıran bir antlaşma 

yapabilirdi.1852   

Eyyûbîler’de daha önce üzerinde durduğumuz şekilde idamlar sıklıkla candarlar ve 

cellatlar tarafından yerine getirilirdi. Esirler, zincire vurulur ya da idam edilirlerdi.1853 

Aynı durum Türkiye Selçukluları için de söz konusuydu. 1172’de Kahire’de cuma 

namazına katılmayanlara verilen cezalar arasında hapiste zincire vurulma, azarlanma 

ve alaya maruz kalma vardı.1854 Eyyûbîler idamlarda boğma ve çarmıha germe 

yöntemlerini de kullanmışlardır. Selâhaddin Eyyûbî, Fâtımî veziri iken kendisine 

komplo düzenleyen bazı Fâtımî taraftarlarına karşı bu yöntemleri uygulamıştır. Sultan 

bu olayda bir Fâtımî misyonerini de ateşle dağlayarak cezalandırmıştır.1855 Melik 

Âdil’in veziri İbn Şükr ise bir defasında makamında on şeyhi işkenceye maruz 

bırakarak cezalandırmıştır.1856  

                                                   
1843 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 532. 
1844 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 220-222. 
1845 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 432. 
1846 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 288. Nizamülmülk’e göre hükümdar kendisine itaat etmeyenleri sopa ve hapis 

ile cezalandırma yetkisine sahipti. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 25-26. 
1847 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 292-293. 
1848 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 456-458. 
1849 Sümer, a.g.m., 2022a, 352. 
1850 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 103. 
1851 Merçil, a.g.m., 2002, 517.  
1852 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 196-197. 
1853 Kolukısa, a.g.e., 2022, 62-63, 65. 
1854 Kolukısa, a.g.e., 2022, 30.  
1855 Kolukısa, a.g.e., 2022, 40. 
1856 Azzam, a.g.e., 2015, 174. 



251 
 

Eyyûbîler’de iktâ sahiplerinin ellerinden topraklarının alınması da sıklıkla bir ceza 

yöntemi olarak kullanılmıştır.1857 Örneğin 1177 tarihinde Tellü’s-Safiye bölgesinde 

Haçlılar’ın ani saldırısı ile ordusu bozulan Selâhaddin Eyyûbî bu duruma neden 

olduklarını düşündüğü iktâ sahibi Kürtlerin bu iktâlarını kesmişti.1858  Yine Haçlılar’la 

işbirliği yapan bazı Bedevi Arapları da Selâhaddin devrinde birçok kez sürülerek tedip 

edilmişlerdir.1859 Eyyûbî Devleti ekonomik politikalarına karşı bir durum oluştuğunda 

da yaptırım uygulayabiliyordu. 1181-1182 yıllarında Frenklere ürün satan Judham ve 

Tha’labah Bedevi Arap aşiretleri tedip edilerek ikamet ettikleri bölgeden 

sürülmüşlerdir.1860  

Selçuklular ve Eyyûbîler’de idamdan sonra hapis tutma da sıklıkla ceza yöntemi olarak 

kullanılmıştır.1861 Çalışmamızın daha önce farklı yerlerinde dile getirdiğimiz üzere 

taht mücadelelerinde varisler rakiplerini sıklıkla hapsetme yolunu seçebiliyorlardı. 

Örnek olarak Sultan I. Mesud’un taht için kendisine rakip olabilecek iki kardeşi Arap 

ve Tuğrulşah’ı hapsetme yolunu seçmesini gösterebiliriz.1862 Yüksek idare mensupları 

dışındaki görevliler de bizzat sultanların emriyle hapsedilebiliyorlardı. Nitekim Sultan 

I. Alâaddin Keykubad bertaraf ettiği emîrlerin maiyetlerinde bulunan gulamlarını 

saraydaki hapishaneye atmıştı.1863 Türkiye Selçukluları’nda hapishane işlevini esasen 

kaleler görmüş olup kervansaraylar ve mağaralar da de hapishane olarak 

kullanılmıştır.1864  

Eyyûbî emîrleri de sultanlar tarafından farklı gerekçelerle hapsedilebiliyorlardı. Bu 

hususa dair pek çok örnek vardır. Melik Zâhir kendisine itaat etmeyen Emîr Bedreddin 

Doldurum’u hapsetme yolunu seçmiştir. Kahire Valisi Sahmeddin İsa ise Melik Kâmil 

döneminde Darü’l- Vezare’ye hapsedilmiş ve bir süre sonra da idam edilmiştir. 

Yüksek saray görevlileri de ihanet şüphesi ile tutuklanabiliyordu. Melik Kâmil, 

aralarında siyasi gerginlik bulunan Melik Muazzam ile mektuplaşan emîr-i candarını 

tutuklatmıştı. Melik Kâmil yine iktidar konusunda ihtiras sahibi oğlu Melik Sâlih’in 

                                                   
1857 Kuşçu, a.g.e., 2013, 333-334; Kolukısa, a.g.e., 2022, 56.  
1858 Kubat, a.g.e., 2020, 47-48.  
1859 Şeşen, a.g.e., 2018b, 292-293; Kubat, a.g.e., 2020, 47. Eyyûbîler’de Hıms Emirliği’ne Suriye’deki 

Bedevileri nüfuzları altında tutmak gibi bir misyon verilmiştir. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 351-352. 
1860 Kolukısa, a.g.e., 2022, 68. 
1861 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 559. 
1862 Kesik, a.g.m., 2002, 552-553.  
1863 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 290. 
1864 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 167, 455-456, 522, 528, 553, 568-569.  



252 
 

bazı yakın adamlarını hapse atmak zorunda kalmıştır. Aynı sultan, veziri İbn Şükr’ü 

müsadereye tabi tutmasının ardından onun oğullarını da hapse göndermiştir. Melik II. 

Âdil’in ise güç gösterisi olarak kendi emîrlerini hapse attırdığı bilinmektedir. Bununla 

birlikte sultanın bu davranışının yüksek rical tarafından olumsuz karşılandığı 

anlaşılmaktadır. Melik Sâlih ise otoritesini arttrmaya çalıştığı döneminde bazı Eşrefî 

emîrleri hapse attırmıştır. Eyyûbîler ayrıca ev hapsini de ceza yöntemi olarak 

kullanmışlardır. Mısır’da Darü’l-Vezaret ve Kal’atül Cebel sarayları sıklıkla 

hapishane olarak kullanılmıştır. Emîrler Eyyûbîler’de devletin aleyhine iş yaptıkları 

takdirde sürgün edilerek de cezalandırılabiliyorlardı. Örneğin Melik Kâmil’in kendisi 

yerine kardeşi Melik Faiz’i tahta geçirmek isteyen emîrleri sürgüne gönderip iktâlarını 

ellerinden alıp kendi memlüklerine tahsis ettiği de görülmektedir. Ayrıca belirli 

şahıslar haricinde bölgesel olarak farklı toplumsal gruplar da sürgün edilebilmekteydi. 

Selahaddin Eyyûbî devrinde sürgün cezaları yoğunlukta iken Melik Âdil devrinde 

hapishaneye atma cezası daha sık uygulanmıştır.1865  

Türkiye Selçukluları’nda emîrler, başarılı icraatlarda bulundukları zaman hükümdarlar 

tarafından sık sık hediyeler, iktâ tevcihleri ve makam yükseltmeleri ile 

ödüllendirilirlerdi. Bununla birlikte başarısızlık durumunda da sürgün ve görevden 

azledilme gibi cezalara çarptırılabiliyorlardı.1866  

Selçuklular’da sultanların şahıslarına saygısızlık sıklıkla ölümle sonuçlanmıştır. 

Örneğin I. İzzeddin Keykâvus, divanına üç gün ard arda teşrif etmeyen Vezir 

Şemseddin İsfahani’yi öldürerek cezalandırmıştır. Yine IV. Kılıçarslan da hapis 

kaldığı meliklik döneminde kendisine hakaret eden Rum asıllı dayısı Kir Haye’den 

intikamını Selçuklu tahtına çıktığında öldürterek alacaktır. Selçuklular ceza olarak ev 

hapsini de kullanmışlardır. Örneğin Keykubad, bertaraf hareketinde Emîr-i Ahur 

Zeyneddin Başara’yı bir eve kapatıp ölüme terk ederek cezalandırmıştır. 

Selçuklular’da kişilerin gururlarına dokunacak türden cezalar da veriliyordu. I. 

Keykâvus, kardeşi Keykubad’ı destekleyen bazı emîrlerin saç ve sakallarını kestirip at 

üstünde teşhir etmiştir. Yine kişilerin beden uzuvlarının parçalara ayrılarak 

                                                   
1865 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 58; Kanat, a.g.e., 2013, 37; Basuğuy, a.g.e., 2017, 46, 83, 117, 129; Aydın, 

a.g.m., 2020, 251-252; Turan, A. a.g.e., 2021, 162; Kolukısa, a.g.e., 2022, 140, 192, 227, 264, 267, 273, 

276, 318, 343. 
1866 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 222, 292, 293. Memlûkler’de haseki emîrler sürgün edilebiliyor ya da 

hapsedilebiliyordu. Bkz. Çetin, a.g.e., 2007, 163. Nizamülmülk’e göre kanunsuz iş yapan vergi 

memurları sürgün edilerek cezalandırılabilirdi. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006,  39. 



253 
 

cezalandırılması da Türkiye Selçukluları’nda görülen bir uygulama olmuştur. Çarmıha 

germe yöntemi ise II. Süleyman Şah tarafından kardeşi Keyhüsrev’in çocukları Melik 

Keykâvus ve Melik Keykubad’a kötü davranan suçluları cezalandırırken 

kullanılmıştır.1867  

Müsadereye tabi tutulmak da Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de ortak olarak 

uygulanan bir ceza yöntemi idi. Mali teşkilat bölümünde göreceğimiz üzere 

hükümdarların aleyhine iş yapan emîrler müsadereye uğrayabiliyorlardı. Sultan I. 

Keykubad bertaraf ettiği emîrlerin servetlerini müsadere ettirmişti.1868 Müsadere 

yöntemi Eyyûbîler’de sık olarak kullanılmıştır. Örneğin Melik Kâmil’in 1229’da 

müsadereye tabi tuttuğu el-Kadı el-Eşref Ahmed’in mallarının ve kütüphanesinin 49 

deve ile saraya nakledildiği bilinmektedir.1869 Müsadereler sıklıkla dayak, sürgün, azil, 

hapis gibi cezaların üzerine tamamlayıcı nitelikte bir ceza olarak uygulanırdı. 1870  

Türkiye Selçukluları üzerinde nüfuz kurdukları dönemde Moğollar kendi adlî 

sistemlerini yerleştirmek için Anadolu’ya yargucı olarak anılan kişileri yollamışlardır. 

Bu görevliler Moğol yetkililer dışında Selçuklu devlet adamlarını ve memurlarını da 

yargılama yetkisine sahip olup verdikleri kararlarda Cengiz Han yasasını esas 

alıyorlardı.1871 Bu yasaya göre Pervâne Muineddin Süleyman, Hatiroğlu Şerefüddin, 

Celaleddin Müstevfî gibi Selçuklu emîrleri öldürülmüşlerdir. Yine dört farklı sultan 

da Cengiz yasasına göre soruşturma geçirmiş, bunlardan II. Mesud ve III. Keykubad 

küçük cezalar alırken IV. Kılıçarslan ve III. Mesud idam edilmiştir. Esasen Anadolu 

Moğol yargucılarının sultanlar ve büyük emîrlere ceza verme hakkı yoktu. Bu isimler 

gerekli soruşturma için İlhanlı devlet makamına çağrılarak büyük mahkemede 

sorgulanırlardı. Örneğin Geyhatu, Anadolu nâibi Mucireddin Emirşah’ı yargılanması 

için Tebriz’e göndermiştir. 13 Ekim 1298’te başa geçen III. Keykubad, tahtına 

oturduğunun ertesi günü şarapsalarının, ahilerin baskısı ile şehrin ahi reisi tarafından 

öldürülmesi için onay vermek zorunda kalmıştı. Bu husus Selçuklu adlî sisteminde 

ceza verme yetkisinin Moğollar dışında bazen farklı zümrelere geçtiğini 

                                                   
1867 Arslan, S. (2021). Selçuklular’da Suç ve Cezalandırma Usulleri, Afyon Kocatepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 23, 31-32, 40-42, 45, 78-79. 
1868 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294. 
1869 Kuşçu, a.g.e., 2013, 312. 
1870 Arık, F.Ş. a.g.m., 1985, 50. 
1871 Bu yasalar hakkında Cihangüşa’da bilgi vardır. Bkz. Alaaddin Ata Melik Cüveynî, a.g.e., 2013, 84-

91. 



254 
 

göstermektedir.1872  

Selçuklu ve Eyyûbî devletlerinde verilen büyük cezaların idam ve hapse atma olduğu 

görülmekle birlikte başka birçok ceza yönteminin de uygulandığı görülmektedir. 

Türkiye Selçuklu tarihinde bazı hükümdarların zaman zaman kendi emîrlerine cezalar 

verdiği hatta onları ortadan kaldırma hareketlerine giriştikleri görülürken, 

Eyyûbîler’de hükümdarların, emîrlerini ölüm cezaları ile pek cezalandırmadığı dikkat 

çekmektedir. Eyyûbî hükümdarlarının diğer hanedan üyesi rakiplerini de öldürme 

yolunu tercih etmediklerine daha önce değinmiştik. Bu noktada cezalar ve yaptırımlar 

konusunda Eyyûbî sultanlarının Selçuklu mevkidaşlarına göre daha hassas olduklarını 

söylemek mümkün gözükmektedir.  

6.2.5. Aflar, Kollektif Aflar 

Selçuklu ve Eyyûbî sultanlarının idari ve askeri meselelerde bireysel ve kollektif aflara 

gidebildikleri görülmektedir. Bu tarz aflar esasen idari suçları ilgilendirdiğinden 

çözümlerinin en yüksek yargıç olan hükümdar yani Selçuklu ve Eyyûbî sultanları 

olmaları da doğaldır. Türkiye Selçukluları’nda sultanların genel af ilan etmeleri otorite 

kurma amaçlı yapılırdı. Bu kollektif aflar genellikle yeni sultanın cülusunun ya da 

savaşlarda kazanılan zaferlerin akabinde yapılırdı.1873  

Türkiye Selçukluları’nda af uygulamalarına dair çeşitli örnekler vardır. Mesela I. 

Keykâvus tahta çıkmasının akabinde genel af ilan etmiştir.1874 I. Alâaddin Keykubad 

da tahta çıkmasının ardından hapisteki mahkûmların salıverilmesini istemiştir.1875 

Selçuklu sultanları bazen direniş gösteren düşmanlarını da affedebiliyorlardı. Suğdak’ı 

ele geçirdikten sonra Hüsameddin Çoban, Sultan I. Keykubad’ın Selçuklu ordusuna 

mukavemet gösteren düşmanları affettiğini bildiriyordu.1876 Yine Keykubad, emîrleri 

tasfiye hareketinde şüphelendiği emîrlerin hepsini öldürtmeyip bazılarını affetmekle 

yetinmiştir.1877 Savaş ile karşılık veren bir düşman ya da vasal güç tedip edildiğinde 

Selçuklu sultanı ahidname vererek cömertliğini gösterebiliyordu. I. Alâaddin 

Keykubad, Ermeni hâkimi II. Leon’u yendiği zaman dîvân-ı a‘lâ’dan böyle bir yazı 

                                                   
1872 Erdem, a.g.e., 1995, 294-295, 355, 443-444. 
1873 Köymen, a.g.e., 2020, 513-514. 
1874 Koca, a.g.m., 2002a, 581-582. 
1875 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 148. Nizamülmülk’e göre iyi bir İslam hükümdarı şefkatli ve emri 

altındakilerle iyi geçinen bir karakterde olmalıydı. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 173. 
1876 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 342. 
1877 Sümer, a.g.m., 2022b, 357. 



255 
 

çıkartmıştı.1878 Selçuklu sultanı yine affettiği bir başka hükümdarı ya da emîri ona bir 

aman yüzüğü vererek de gösterebiliyordu. Alâaddin Keykubad, Cihanşah’ı affederken 

bu âdeti yerine getirmişti.1879 Daha önce de değindiğimiz üzere yüzük esasen bir 

hükümdarlık alametiydi.  Yine II. Keyhüsrev’in de tahta çıkmasının ardından 

kendisine taraftar olup hapiste bulunan devlet adamlarını salıverdiği görülmektedir.1880 

Daha önce veraset sisteminde değindiğimiz üzere Selçuklu soyluları, hanedan üyesi 

akrabalarını her zaman öldürtmüyor affetme yolunu da seçebiliyorlardı. Örneğin I. 

Keykâvus mağlup ettiği kardeşi Melik Keykubad’ı emîrlerin şefaatiyle öldürmeyip 

hapsetme yolunu seçmişti.1881 II. Keykâvus da mağlup ettiği kardeşi IV. Kılıçarslan’ı 

bu şekilde affetmişti.1882 Keykubad ise isyankâr Artuklu Meliki Mesud’u bağışlama 

yoluna gitmişti.1883  

Eyyûbî sultanları da bu tür uygulamalara önem vermekteydi. Eyyûbîler’de bilhassa 

Selâhaddin Eyyûbî’nin bu manada müstesna bir yeri teşkil ettiği görülmektedir. Onun 

merhametli ve cömert olduğu tarihi kaynaklar tarafından kaydedilmiştir.1884 

Selâhaddin Eyyûbî 1185’teki Şark seferinde kendisinden ayrılıp Zengîler saflarına 

geçmeyi düşünen Emîr Muzaffereddin Gökbörü’yü yine emîrleriyle yaptığı istişare 

sonucunda affetmişti.1885  Selâhaddin bir defasında ordugahından izinsiz ayrılan 

Takıyyüddîn Muzaffer’i de şefaat istemesi üzerine bağışlamıştır.1886 Bazen emîrler 

arası mücadelelerde affedilme istekleri de gündeme geliyordu. Örneğin Melik Âdil, 

yeğeni Melik Azîz ile mücadelesinde ona bazı Kürt emîrlerini affetmesini istediği bir 

anlaşma teklifi sunmuştu.1887 Melik Zâhir ise bu gibi affa konu olan ve kabahatli kişiler 

hakkında karar verirken fukahanın da hazır bulunduğu meclisler 

düzenleyebiliyordu.1888  

Af uygulamalarına baktığımızda hem şahsi hem de toplu olarak afların yapılabildiği 

                                                   
1878 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 350. 
1879 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 402. 
1880 Koca, S. (2010). “Türkiye Selçuklu Tarihine Damgasını Vuran Menfur Bir Cinayet: Sultan I. 

Alâeddîn Keykubâd‟ın Zehirlenmesi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (27), 364. 
1881 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 134. 
1882 Sümer, a.g.m., 2022c, 355. 
1883 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 309-310. 
1884 İbnü’l-Esîr, a.g.e., 2016, Cilt 9, 588; Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 27, 51.  
1885 Kuşçu, a.g.e., 2013, 411-412. 
1886 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 198-199. 
1887 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 62. 
1888 Çakıroğlu, a.g.e., 2008, 110-111. 



256 
 

görülmektedir. Şahsi afların daha ziyade hükümdarların merhametlerini ön plana 

çıkarmaları sonucu gerçekleşmesi, toplu afların ise genelde siyasi otorite kurma amaçlı 

yapılması1889 her iki devlette de ortak olarak görülen bir husus olması bakımından 

dikkat çeker.  

 

  

                                                   
1889 Kuşçu, a.g.m., 2022, 92. 



257 
 

7. MALİ TEŞKİLAT 

Büyük Selçuklular’da mâli işlerle Dîvân-ı İstîfâ adıyla anılan divanın ilgilendiği 

bilinmektedir. Bu divan, dîvân-ı a‘lâ veya dîvân-ı saltanat denilen, başında vezirin 

(hâce-i büzürg) bulunduğu büyük divanın bünyesinde faaliyet göstermekteydi. 

Aşağıda Türkiye Selçuklarında aynı isimle, Eyyûbîler’de ise dîvânü’l-mâl olarak 

anılan bu mali divanın başkanları ve mali teşkilattaki diğer görevliler hakkında bilgi 

ve değerlendirmelere yer verilmektedir.  

Mali Divan Başkanları 

Türkiye Selçukluları’nda maliye ile ilgili işlere bakan dîvân-ı istîfâ’nın başkanı 

müstevfî idi. Bütçe hazırlamakla da yükümlü olan müstevfî, genel olarak iktâ ve mülk 

haricindeki tüm vergi kaynaklarının temininden sorumluydu.1890 Eyyûbîler’de ise aynı 

işlevi gören dîvânü’l-mâl’ın başkanı nazır ya da sâhibu dîvâni’l-mal olarak 

bilinirdi.1891 Bu görevlilerin yetkileri büyük oranda aynı idi. Bu vazifeler temel olarak 

devletin mali gelir gider kayıtlarını takip ile diğer mali memurlara reislik etmek idi. 

Bununla birlikte Selçuklular’da askeri divan hariç diğer divanların tüm mali 

işleyişlerini kontrolden sorumlu üst divan olarak divan-ı işrâf vardı. Bu divanın 

başında bulunan müşrif tam anlamıyla bir teftiş makamı konumundaydı. Ancak bu 

divan ve görevlinin tam olarak bir dengi Eyyûbîler’de yoktur. Eyyûbîler’de yüksek 

mali teftiş görevi devanin meclisi ile asker kökenli bir görevli olan müşidde 

paylaştırılmış durumdaydı. 

Devlet Hazinesi, Hassa Hazinesi ve Hazinedarlar  

Selçuklular’da devlet hazinesi hazine-i amire olarak bilinirdi.1892 Başında müşrife 

bağlı olan ve işrâf-i hazane-i amire olarak bilinen görevli vardı.1893 Eyyûbîler’de de 

bir devlet hazinesi vardı. Ayrıyeten Selçuklular ve Eyyûbîler’de hükümdarların şahsi 

hazineleri ve bunları yönetmekle sorumlu hazinedarlar da mevcuttu. Selçuklular’da bu 

özel hazinenin başında bulunanlar kaynaklarda “hızânedar, hızânedâr-ı hâs, hızânedâr-

ı hazret, hâzin, hazînedar” sıfatlarıyla zikredilmiştir.1894 Eyyûbîler’de ise sultanın 

hazinesinden dîvânü’l hass sorumluydu.  Bu divanın başkanı kalemiyeden yetişme 

                                                   
1890 Turan, O. a.g.e., 2014, 7.  
1891 Kuşçu, a.g.e., 2013, 267. 
1892 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 106, 160, 198. 
1893 Turan, O. a.g.e., 2014, 21. 
1894 Anonim Selçuknâme, 2014, 46; İbn Bibi, a.g.e., 2020, 130, 283; Merçil, a.g.m., 1998, 142. 



258 
 

olup el-hazin/hazinedar1895 ya da sâhibü’l-mahzen1896 olarak anılırdı. Divan, sultanın 

ve hanedan mensuplarının mal varlıklarının durumunu kontrol etmekle 

yükümlüydü.1897 

Vergi Tahsildarları  

Türkiye Selçuklu müstevfîsinin, kaynaklarda nâib ve muharrir olarak zikredilen 

kendisine bağlı memurları vardı. Bunlar dışında, dîvân-ı istîfâ adına Selçuklu 

ülkesinde vergi memurları olarak görev yapan nazır, kabızlar, muhassıllar, bac-

darlar, âmiller, mustahrıclar ve iğdişlerin olduğu görülmektedir. Muhassıllar, 

vilayetlere ve şehirlere gönderilirdi. İğdiş, mustahrıc ve kabız da vergileri tahsille 

görevliydi. Âmiller, maden ve tuz bölgelerine bakardı. 

Selçuklular’da farklı memurların vergi tahsil etmekle görevlendirildikleri de vakidir. 

Örneğin I. İzzeddin Keykâvus, divitdarı bulunan Ziyaeddin Kara Arslan’a 

Ermenilerden haraç vergisini toplaması görevini vermiştir.1898 Esas görevi haber 

iletmek olan berid teşkilatı görevlileri de bazen vergi toplamakla görevlendirilebilirdi. 

Örneğin; Ermeni Kralı, Selçuklular’a yıllık olarak verdiği haraçı kasıdlara teslim 

ediyordu.1899 Türkiye Selçukluları’nda gümrük vergisini tahsil etme görevi ise 

eminlere verilmişti. Emin, bu vergileri kendi toplamaz ise mültezimlerle tahsil 

edebiliyordu. Gümrük vergilerini eğer vergi vermeye mükellef bölgede özel bir 

örgütlenme kurulmamışsa bölgenin dizdarı da toplayabiliyordu.1900 Şahneler de 

bölgesinin vergi tahsildarlarına kendi özel memurlarını göndererek vergi toplama 

işinde onlara yardımcı olmak gibi görevler üstlenebiliyordu.1901 Gerçekten de 

Selçuklular’da vergileri tahsil etmekle sorumlu olan çok geniş bir görevli grubunun 

olduğu görülmektedir. 

Eyyûbî ülkesinin Mısır bölgesi vilayetlere, Şam bölgesi emîrliklere ve onun altında 

kürelere, Yemen bölgesi ise mihlaflara ayrılmıştı. Eyyûbî mali divanının bu vilayetler, 

küreler ve mihlaflarda; âmillik olarak bilinen şubeleri mevcuttu. Âmillik 

                                                   
1895 Kuşçu, a.g.e., 2013, 230. 
1896 Yiğit, a.g.m., 2003, 401. 
1897 Kuşçu, a.g.e., 2013, 278-279; Şeşen, a.g.e., 2018a, 166. 
1898 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 196. 
1899 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 197; Merçil, a.g.e., 2015, 168-169. 
1900 Bal, M.S. (1998). Türkiye Selçukluları'nda Ticari Hayat (1220-1277), Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 76-77. 
1901 Kalyoncuoğlu, a.g.e., 2010, 29-31. 



259 
 

bölgelerinde1902 bir amir bulunmakta ve bunlara âmil ya da mütevelli 

denilmekteydi.1903 Eyyûbîler’de kendi bölgelerindeki vergilerin tahsilinin ana 

sorumluları âmiller idi.1904 Âmillik bölgelerinde Eyyûbî Sultanının vergi müfettişi 

olarak çalışan ve divan görevlilerinin işlerini yapıp yapmadığını kontrol etmekle 

yükümlü nâibler ve onu yardımcısı olarak çalışan eminler bulunuyordu.1905 Cihbiz de 

bir başka vergi tahsildarıydı.1906  

Eyyûbîler’de mali divanın teftişçisi olarak silahlı birlikleriyle görev alan müşiddlerin 

vergilerin toplanmasında ilgili görevlilere nezaret ettiğini daha önce değinmiştik. 

Eyyûbîler’in ayrıca donanma ile dahi vergi toplayabildikleri görülmektedir. 

Eyyûbîler’de bölgesel bazı vergiler şini denen gemilerle toplanmaktaydı. Bu vergiler 

koruma vergisi olarak bilinip şiniler vergisi olarak da adlandırılmaktaydı.1907  

7.1. Hazine Gelirleri 

Her devletin varlığını sürdürebilmesi için belirli bir hazineye sahip olması 

gerekmektedir. Zira devletler tüm harcamalarını hazinelerinden karşılamaktadırlar. 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de de devlet hazinesi olduğu gibi sultanların da 

şahsi hazineleri mevcuttu.1908  

Devlet hazinesinin sahip olduğu gelirler farklı kaynaklardan beslenebiliyordu. 

Erdoğan Merçil’e göre Türkiye Selçukluları’nda hazine gelirleri şunlardan 

oluşuyordu: “Halktan alınan vergiler; vasal hükümdarlar ve emîrlerden gelen 

hediyeler; tabi hükümdarlar, mahalli idareciler ve vilayetlerden temin edilen yıllık 

vergiler, rüşvetler, müsadereler, savaş ganimetleri, gayri müslimlerden alınan cizye ve 

sultanların özel mülklerinden elde edilenler gelirler”.1909  

Vergiler1910 hariç tutulursa kalan önemli devlet gelirleri arasında vasal siyasi yapıların 

Selçuklu hazinesine verdikleri haraçlar ön plana çıkmaktadır. Haraç, tâbi devletin 

                                                   
1902 İbn Şeddâd bazı âmillik bölgelerinin isimlerini vermektedir. Bkz. Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 

2021, 339. 
1903 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 339; Kuşçu, a.g.e., 2013, 269.  
1904 Karahanlılar, Gazneliler ve Büyük Selçuklular gibi ilk Türk İslam Devletlerinde vergileri âmillerin 

topladığını giriş bölümünde zikretmiştik. 
1905 Şeşen, a.g.e., 1987, 262.  
1906 Basuğuy, a.g.e., 2017, 283. 
1907 Demir, D.M. a.g.e., 2019, 68. 
1908 Nizamülmülk de İslam hükümdarlarının asli hazine ve haraçlarla mallardan oluşan iki ayrı hazinesi 

olduğunu ifade etmiştir. Bkz. Nizamülmülk, a.g.e., 2006, 266. 
1909 Merçil, a.g.e., 2011, 140. 
1910 Vergileri bir sonraki alt başlıkta ayrı olacak inceleyeceğiz. 



260 
 

metbu devlete kendisini himaye etmesi karşılığında ödediği vergidir. Selçuklu 

tarihinde pek çok siyasi teşekkülün devlete haraç verdiğini biliyoruz. Örneğin çok kısa 

bir saltanat sürmesine rağmen tahta çıkmasının hemen akabinde III. Kılıçarslan’a 

vasalları haraç ve bac göndermişti.1911 Sinop hakimi Kir Aleksis, I. Keykâvus’a haraç 

ve bac veriyordu.1912 Yine Keykâvus, muhassılların gereken vergileri vermediği 

gerekçesiyle kendisine şikayette bulunduğu Ermeni hakimi II. Leon üzerine sefer 

düzenlemişti.1913 II. Leon, üzerine gelen Alâaddin Keykubad’ı barışa ikna etmek için 

sultanın hazine-i âmiresine haraç göndermeyi teklif etmişti.1914 Bizans İmparatorluğu 

da Selçuklular’a bir dönem haraç vermişti. I. Süleyman Şah’ın fetihleri sonrası ve 1176 

Miryokefalon zaferinin akabinde Bizans’ın haraç verdiğini biliyoruz. Bizans yine II. 

Kılıçarslan devrinde haraç ödemek suretiyle bazı Türkmen akınlarını durdurma yolunu 

seçmişti.1915 Vasal hükümdarların verdiği haraçlar miri hazineye değil, Selçuklu 

sultanının şahsi hazinesine gitmekteydi.1916  

Vasal kuvvetler haraç vergisinden başka, ülkelerinin yönetim hakkının Selçuklu 

sultanından yenilenmesini isterken de onlara hediyeler sunar ve bunlar da devlet 

hazinesine giderdi. Vasallar dışında sultanın menşuru ile atanan devlet görevlileri de 

yeni bir sultan tahta çıktığında ona bağlılığını sağlamak için hediyeler verebiliyordu. 

Bu tarz hediye takdimi için yeni bir sultanın tahta çıkmasına gerek yoktu. Örneğin I. 

Alâaddin Keykubad Antalya’da dinlendiği bir dönemde civar bölgelerdeki emîrleri 

onun huzuruna gelirken hediyeler getirmişti.1917  

Eyyûbî Devleti’ne vasal devletlerden gelen gelire bakıldığında ise göze çarpan bir 

kaynak aktarımının olmadığı görülmektedir. Hatta Yemen ve Libya gibi bölgelerin de 

devlet hazinesine gelir sağladığına dair bir bilgi yoktur.1918 Türkiye Selçuklu Devleti; 

Kilikya Ermenileri, Bizans İmparatorluğu, Rus Melikliği, Gürcü Krallığı, Musul 

Hakimleri, Danişmendliler, Saltuklular, Mengücekliler, İznik Rum İmparatorluğu, 

Trabzon Rum İmparatorluğu, Sümeysat, Halep ve Dımaşk Eyyûbîleri ile Artuklular 

                                                   
1911 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 106. Türkiye Selçuklu kaynaklarında haraç yerine “itave” ifadesi de 

kullanılmıştır. Bkz. Merçil, a.g.e., 2021, 75. 
1912 Merçil, a.g.e., 2021, 71-72. 
1913 Anonim Selçuknâme, 2014, 41.  
1914 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 349. 
1915 Merçil, a.g.e., 2021, 70-71. 
1916 Merçil, a.g.e., 2011, 161, 163. 
1917 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 143, 410; Merçil, a.g.e., 2011, 160-161. 
1918 Şeşen, a.g.e., 2018b, 343. 



261 
 

gibi devletlerden haraç almışken1919 Eyyûbîler’in vasal olarak kendilerine bağladıkları 

siyasi yapı sayısı daha az idi. Bunlar arasında Kilikya Ermenileri, Musul Beyliği, Erbil 

Begteginlileri ve Mardin ile Diyarbakır Artuklu Beyliği gibi siyasi teşekküller 

bulunuyordu.1920 Bu noktada vasal yapıların devlete gelir getirmesinde Türkiye 

Selçukluları’nın daha geniş bir vasal kuvvet ağına sahip olması nedeniyle hazineye 

katkı sağlama konusunda daha avantajlı olduğunu düşünmek mümkündür. Esasen 

Eyyûbî Devleti’nin bir asır bile yaşayamadığı ve zamanla kendi içerisinde federatif bir 

devlet haline geldiği hesaba katıldığında, Türkiye Selçukluları gibi komşuları üzerinde 

uzun süre tâbiiyet kuramamasını olağan karşılamak gerekir. 

Ganimetler de Ortaçağ İslam dünyasındaki devletlerin önemli bir gelir kaynağını 

oluşturuyordu. Bu ganimetler genel olarak savaş esirleri, arazi ve menkul mallar olarak 

tasnif edilegelmiştir. Ganimetlerin beşte biri İslam hukukuna göre devlete, kalanı ise 

savaşa katılan askerlere dağıtılırdı.1921 Selçuklular’da toplanan ganimetleri divanlara 

kaydetmek daha önce de bahsettiğimiz üzere emîr-i arızın sorumluluğundaydı. 

Devletin merkez hazinesi dışında devlet adamlarının hazinesi içinde de ganimetler 

önemli yer tutuyordu.1922 Ganimetler bazen o kadar fazla sayıda oluyorlardı ki 

başkente getirildiğinde piyasada mal bolluğuna neden olduklarından dolayı fiyatları 

önemli ölçüde ucuzlatabiliyordu.1923 Eyyûbîler’de de ganimetler çok önemli bir gelir 

kaynağıydı. Selâhaddin Eyyûbî, 1175’teki askeri harekatında Menbic, Buza’a ve Azaz 

kalelerini ele geçirirken, 1179’daki Beytü’l Ahzan harekatında, 1180 Ermeni 

seferinde, 1183 Âmid seferinde,  1187 Hıttin Savaşı ve 1188’de Antakya Haçlılarına 

karşı savaşlarda önemli ganimetler elde etmiştir.1924  

Eyyûbîler’de ganimetler haricinde fidye de devlete kalan mallar arasında özellikle 

Selâhaddin Eyyûbî döneminde önemli bir gelir kaynağıydı. Bilhassa Haçlılar’la 

yapılan savaşlarda pek çok esir toplanıyordu. Örneğin Selâhaddin Eyyûbî Kudüs’ü ele 

                                                   
1919 Ersan, M. (2002). “Selçuklu - Ermeni İlişkileri”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 640; Göksu, a.g.m., 2017, 

45-47; Sümer, a.g.m., 2022b, 358.  
1920 Bâhaeddîn İbn Şeddâd, a.g.e., 2021, 168; Alptekin, C. (1991a). “Artuklular”, DİA, 3, 416; Bezer, 

G.Ö. (2013). “Zengîler”, DİA, 44, 270; Kuşçu, a.g.e., 2013, 415; Özbek, S. (2018a). “Türkiye 
Selçukluları-Eyyûbi İlişkilerinde Çukurova Ermeni Prensliği’nin Rolü”, Selçuk Üniversitesi Selçuklu 

Araştırmaları Dergisi, 6, 27; Turan, A. a.g.e., 2021, 29; Kolukısa, a.g.e., 2022, 98. 
1921 Terzioğlu, M.Z. (2013). İslam Kurumları Tarihi: El Kitabı, İstanbul: Grafiker Yayınları, 227-228. 
1922 Vezirleri anlatırken bahsettiğimiz üzere ganimetler onların gelirleri arasında önemli bir pay 

alıyordu. 
1923 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 195. 
1924 Kuşçu, a.g.e., 2013, 311-312. 



262 
 

geçirdikten sonra fidye ödemeleri şartıyla halkı serbest bırakmış ve toplam 220 bin 

dinar fidye geliri elde etmişti.1925 VII. Haçlı Seferinde esir edilen Fransa Kralı IX. 

Louis 800 bin Bizans altını karşılığında salınmıştı.1926 Eyyûbî tarihinde ganimet ve 

fidye gelirlerinin en yüksek toplandığı hadiseler 1170 Merc-i Uyun zaferi ve 1187 

Kudüs’ün fethi olarak kaydedilmiştir.1927 Ganimet ve fidyenin devlete katkısı 

Selâhaddin Eyyûbî sonrası azalırken bu sefer onun ardılları döneminde müsaderenin 

hazine gelirlerindeki payı artmaya başlayacaktır.1928 Fidye, Selçuklular’da da bir gelir 

kaynağı idi. Örneğin bir kaleye girildiğinde sıklıkla halka aman vermek için fidye 

istenirdi.1929 Fidye meselesi bazen savaş sebebi dahi olabiliyordu. I. Kılıçarslan, 

Danişmendliler’in Haçlılar’ın Antakya hakimi Bohemund’u esir edip elde ettiği 100 

bin dinarlık fidyeden pay istemiş ve bunun reddedilmesinin ardından Malatya’ya 

saldırmıştır.1930  

Defineler de geçici olarak devletlere gelir sağlayabiliyordu. Örneğin Sultan II. 

İzzeddin Keykâvus, dedesi Alâaddin Keykubad’ın sakladığı bir hazineyi Antalya’da 

keşfetmiş ve bir milyon gümüş dirhemle on bin Alâî altını üzerine almıştır.1931 

Definelerden gelir sağlanması Eyyûbîler’de de mevcuttu. Özellikle Mısır sahip olduğu 

zengin tarihi miras nedeniyle define avcılarının faal olduğu bir bölgeydi.1932 Eyyûbîler, 

İslam hukukuna uyarak bulunan definelerin beşte birini devlet hazinesine aktarırdı.1933 

Müsadere yöntemi her iki devletin sıklıkla kullandığı bir gelir kaynağı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Türkiye Selçukluları’nda müsadere işleminde dîvân-ı a‘lâ’dan 

yüksek memurlar görevlendirilerek el konan mallar sultanların saraylarına 

getirilirdi.1934 Müsadere edilen emîrlerin bu malları hassa hazinesine gidiyordu.1935 

Özellikle Alâaddin Keykubad devrindeki emîrlerin bertarafının ardından yapılan 

                                                   
1925 Azzam, a.g.e., 2015, 247.  
1926 Basuğuy, a.g.e., 2017, 180. 
1927 Şeşen, a.g.e., 2018b, 333. 
1928 Kuşçu, a.g.e., 2013, 311-312. 
1929 Baykara, T. (2014). Türkiye’nin Sosyal ve İktisadi Tarihi (XI-XIV.Yüzyıllar), Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 38; Göksu, a.g.e., 2018, 68. 
1930 Bununla beraber Kılıçarslan’ın zikredilen dönemdeki Malatya harekatının asıl sebebinin İznik’i 

Haçlılar’a kaybetmesinin ardından yeni bir başkent arayışı olması ve ayrıca Doğu Anadolu üzerindeki 

Danişmendli-Türkiye Selçukluları hakimiyet mücadelesi olduğu da düşünülmektedir. Malatya seferi 
için her halükarda fidye meselesinin bir savaş sebebi olarak tarihi kaynaklarda zikredilmesi mühimdir. 

Bkz. Merçil, a.g.m., 2002, 871-872; Hacıgökmen, a.g.m., 2011, 240-241; Mecit, a.g.e. 2017, 106.  
1931 Erdem, a.g.e., 1995, 125-126. 
1932 Özdal, A.N. (2016). Ortaçağ Ekonomisi ve Müslüman Tüccarlar, İstanbul: Selenge, 141. 
1933 Kuşçu, a.g.e., 2013, 294. 
1934 Merçil, a.g.e., 2015, 177. 
1935 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 294, 295, 457, 564; Merçil, a.g.e., 2011, 161, 164. 



263 
 

müsadereler meşhurdur.1936 III. Keykubad da sık sık müsadereler yapmış olup1937 

bunların birinde tehtid ile bir kadıdan zorla 500 bin dirhem almıştır.1938  

Türkiye Selçukluları’nda sultan dışındaki yüksek memurlar da müsadereler 

yapabiliyorlardı. Sâdeddin Köpek, Taceddin Pervâne’yi ve Hüsameddin Kaymeri’yi 

öldürdükten sonra onların mallarını müsadereye tabi tutmuştu.1939 Moğol nüfuzu 

döneminde mali yetkili olan Rükneddin Pervâne’nin de Aksaray ve Eyüphisar 

vilayetlerinde halkı sıklıkla müsadereye tabi tuttuğu bilinmektedir.1940 Yine IV. 

Kılıçarslan ahilere ait birçok vakıf ve mallar ile hangah, tekke ve medreseleri müsadere 

etmiştir.1941 Şemseddin Cüveyni, Moğollar tarafından Anadolu’ya gönderildiğinde 

müsaderelerin gelişigüzel şekilde yapılmaması için karar almıştı.1942 

Eyyûbî tarihinde de müsaderelerin sık yapıldığını görürüz. Selâhaddin Eyyûbî daha 

1169’da bastırdığı Sudanlılar isyanın ardından bu Sudanlı askerlerle beraber onlara 

yardım eden Mısırlı emîrlere müsadereler yapmıştı. Yine Fâtımî sarayının Selâhaddin 

tarafından ele geçirilmesi sonrası sarayda yüzyıllardır saklanan değerli eşyaların 

müsaderesi de devlete önemli bir gelir sağlamıştır. Öyle ki bazı kıymeti yüksek 

eşyaların satışı 10 yıl kadar sürmüştür. Sultan, 1174’te Fâtımî komplocularını, 1181’de 

Yemen’deki kardeşi Tuğtekin’in nâibi Mübarek b. Münkız’ı, 1186’da Hıms hakimi 

Şirkuh’un oğlu Nâsırüddin Muhammed ölünce onun varlığının bir milyon dinara yakın 

kısmını müsadere etmiştir. 1183’te de Melik Tuğtekin, Zebid valisi Hattan’a bir 

milyon dinarlık müsadere yapmıştır. Melik Âdil de veziri İbni Şükr’ü sürgüne 

gönderirken onun 600 bin dinarlık mallarına el koymuştu. Melik Sâlih ise sırf medrese 

kurma amaçlı olarak bütçe ayırmak için müsadereler yapmıştı. Yine sint ağacı 

konusunda devletin belirlediği şartları yerine getirmeyenler de müsadereye tabi 

tutulabiliyordu.1943 Eyyûbîler’de ayrıca vezirler de müsadereler yapabilmekteydi.1944  

Selçuklu ve Eyyûbîler’de müsaderelerin maliyedeki yerine baktığımızda dikkati çeken 

husus Eyyûbîler’de daha sık kullanılan bir uygulama olması iken Selçuklu tarihinde 

                                                   
1936 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 290; Kaymaz, a.g.e., 2011, 76. 
1937 Sümer, F, (2022f). “Keykubad III”, DİA, 25, 360.  
1938 Erdem, a.g.e., 1995, 372-373. 
1939 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 457; Kaymaz, a.g.e., 2011, 115. 
1940 Aksarayî, a.g.e., 2000, 199, 202; Merçil, a.g.e., 2021, 77. 
1941 Bayram, a.g.m., 2002, 245. 
1942 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 643. 
1943 Kuşçu, a.g.e., 2013, 291, 308-313; Şeşen, a.g.e., 2018b, 332-333. 
1944 Melik Âdil’in vezirlerinden İbn Şükr’ün müsadereler yapacak kadar güçlü bir vezir olduğunu 

biliyoruz. Bkz. Basuğuy, a.g.e., 2017, 208;  Oflaz, a.g.e., 2019, 186-189; Kolukısa, a.g.e., 2022, 254. 



264 
 

bilhassa Moğol devrinden itibaren artış göstermesidir. Elbette ölen emîrlerin 

mallarının devlete kalabileceği her zaman mümkün iken burada bizim için önemli olan 

nokta müsadere işleminin direkt olarak maliyeye girdi sağlama amaçlı olmasındadır. 

Selçuklu yöneticileri bu amaçla müsadereyi genellikle Moğol devrinden sonra 

kullanmaya başlarken Eyyûbî sultanları hemen her devirde müsadere işlemine sıklıkla 

başvurmuşlardır. Özellikle Selâhaddin devrinde müsaderelerin sayısının fazla olması 

herhalde yeni kurulan bir devletin iktidarını yerleştirmek için giriştiği planlı bir 

politika olarak okumak gereklidir. 

Selçuklular ve Eyyûbîler bazen mali tedbirler alarak da hazinede kazanç 

sağlayabiliyordu. Moğol nüfuzunun bulunduğu dönemde devlet içinde israflar artınca 

Âmid kumandanı Şemseddin Altunaba’nın önerisi ile Selçuklu sultanının şahsi 

tercüman ve münşî sayısının azaltılması ile beraber pek çok devlet memurunun 

maaşları düşürülecek, devlet hazinesi mücevherler ve kağıt paralarla 

doldurulacaktır.1945 Eyyûbîler’de de örneğin Selâhaddin Eyyûbî döneminde bir ara 

Fustat bölgesinden toplanan zekâtın harcanmayıp ileriki zamanlarda devletin ihtiyacı 

olacağı düşüncesi ile saklanması için karar alınmıştı.1946 Yine Selâhaddin Eyyûbî’nin 

ordu mevcudunu azaltarak mali rahatlama sağlamaya çalıştığına da daha önce 

değinmiştik. 

Türkiye Selçukluları zaman zaman mülk/toprak satışı ile hazineye gelir sağlama 

yöntemini kullanmıştır. Esasen genel bir uygulama olarak toprak türleri arasında özel 

mülk edinimi Türkiye Selçukluları’nda zaten cari idi.1947 Ancak bunlar çoğunlukla 

şehir ve kasaba bölgelerindeki üretim arazilerinde çok küçük mülkler olup devlet 

tarafından genellikle zirai üretimin artışı hedeflenerek veriliyordu.1948 Devlet bu 

mülklerin bazılarını üzerinden yine kendisinin vergi toplamaya devam edebileceği 

şekilde de satabiliyordu.1949 Bir de daha büyük toprakların mülk olarak verilmesi vardı 

ki bu husus Selçuklu tarihinde daha nadir ve geç tarihlerde görülmektedir. Örneğin 

Sultan II. Keykâvus’un 1259 tarihinde Aksaray mahkemesinden çıkan resmi belgelerle 

                                                   
1945 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 564. 
1946 Şeşen, a.g.e., 2018b, 327. 
1947 Koca, S. (2002b). “Türkiye Selçuklu Sultanlarının İzledikleri Ekonomik Politikalar”, Türkler 

Ansiklopedisi, 7, 348.  
1948 Turan, O. a.g.m., 1948, 564. 
1949 Turan, O. a.g.m., 1948, 566. 



265 
 

bir subaşına mülk tahsis ettiğini biliyoruz.1950 Sultan IV. Kılıçarslan ise taht 

mücadelesinde güç kazanmak için birçok devlet arazisini emîrlere mülk olarak 

vermiştir.1951 İbni Bibi açıkça sultanın Rum topraklarında seçkin kişilere mülk 

verdiğini ifade etmektedir.1952 İbni Bibi’ye göre IV. Kılıçarslan ile Pervâne 

Muineddin’in arasına soğukluk girmesinin sebebi Kılıçarslan’ın, ülkesini emîrlere pay 

etmesi idi. Nitekim Kılıçarslan, kardeşine karşı taht rekabetine giriştiğinde emîrlere 

iktâ bahşetmeyi vaadetmiş ve nihayetinde neredeyse ülkenin üçte ikisini emîrlere 

vermişti. Elinde yalnızca Konya kalmıştı.1953 Bu devirde ayrıca Moğollar’ın 1276’dan 

sonra ihdas ettiği ve İlhanlı hükümdarının şahsi topraklarıyla ilgilenen dalay sistemi 

de miri toprakların özel mülk haline gelmesini hızlandırmıştır.1954 Genel olarak İlhanlı 

döneminde Selçuklu ülkesinde en çok görülen toprak türü özel mülkiyet hüviyetinde 

olanlar idi. Bu dönemlerde özellikle emîrler valilik yaptıkları yerleri mülk haline 

getirerek ırsi bir yönetim kurmuş ve Selçuklu ülkesinde yerel derebeylik ve akabinde 

bağımsız beyliklerin oluştuğu bir süreç başlamıştır.1955  

Eyyûbîler’de de mülk araziler mevcuttu. Bu arazilere temlik-i iktâ veya arz-ı mukâtaa 

denilirdi. Bunlar ölü hazine arazisi, mamur arazi ve maden arazisi olarak üç kısım idi. 

Melik Âdil’in oğlu olup 1218-1227 yılları arasında Şam Meliki bulunan Muazzam 

devrinde Şam’daki köyler arasında özel mülkiyete sahip olanların sayısı toplam 

köylere oranla beşte birden daha azdı.1956 Genel olarak her iki devlette de bu mülk 

arazilerin sayısının azlığı dikkat çekicidir. Bununla beraber Selçuklu Devleti’nin 

yıkılış sürecinde son çare olarak iktidar mücadelesinde avantaj sağlamak ve gelir elde 

etmek için mülk satışına gidildiği görülmektedir. 

Eyyûbîler’de devlete ait olup genel olarak imalathane işlevi gören ve farklı amaçlarla 

kiralanan binalar mevcuttu. Devlet bu binaların getirilerini kontrol etmek için 

mütevelliler tayin ederdi. Mütevelliler, binaların kira getirilerini mali divana bildirir, 

bu kira gelirleri de hükümdarın hass divanına aktarılırdı.1957  Riba denilen ve bir kısmı 

                                                   
1950 Sahillioğlu, H. (1969). “İkinci Keykâvus’un Bir Mülknâmesi”, Vakıflar Dergisi, (8), Ankara, 59-

60. 
1951 Turan, O. a.g.m., 1948, 562-564; Kaymaz, a.g.e., 2011, 142.  
1952 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 592. 
1953 Erdem, a.g.e., 1995, 188-189. 
1954 Turan, O. a.g.m., 1948, 556-557.  
1955 Erdem, a.g.e., 1995, 390, 445. 
1956 Kuşçu, a.g.e., 2013, 288, 331-332. 
1957 Kuşçu, a.g.e., 2013, 314. 



266 
 

Fâtımîler’den kalma olan bu binalar genelde hıref ve zanaat mensuplarına 

kiralanırdı.1958 Bu binaların çoğu Kahire’de ve ayrıyeten İskenderiye’deki evler, 

dükkanlar, hamamlar, kaysariyyeler, depolar gibi işletmelerden oluşmakta idi. Yine 

Ahkar denilen kiraya verilen arsa ve bostanlar da vardı.1959 Kiralar hilali takvime göre 

teslim edildiğinden bu binalara ‘el-malü’l-hilali’ de denirdi. Bu binalardan elde edilen 

gelirler sur, hankah ve hastanelere vakfedilebilmekle beraber önemli bir kısmı 

sultanlara, daha az bir kısmı emîrlere, çok az bir kısmı da devlet hazinesine 

gitmekteydi.1960 Sırf gelir sağlama amaçlı olarak Eyyûbi sultanları zikrettiğimiz 

binaları inşa edebiliyorlardı.1961 Eyyûbîler’de var olan bu özel binalardan devlete kira 

ile gelir sağlanması, Türkiye Selçukluları’ndan ayrı bir durum olarak göze 

çarpmaktadır. 

Eyyûbîler farklı devlet arazilerinden ve kaynaklarından da hazineye gelir 

sağlamışlardır. Örneğin El-mevaris denilen bir uygulama ile mirasçısı olmayarak ölen 

kişilerin malları Eyyûbi sultanının şahsi hazinesine aktarılmaktaydı. Bu tahsisatın 

getirisi Selâhaddin Eyyûbî sonrası dönemde neredeyse hiç bilinmemektedir. Mirasçısı 

olmayan kişinin malının devlete kalmasının şartları da bulunmaktaydı.1962 Eyyûbi 

Devleti’nin düzensiz de olsa uyguladığı yaptırımlarla iktâlardan da devlet hazinesine 

ödenek ayırabildiğini görmekteyiz.1963 

Moğol tahakkümü devresinde Selçuklu mali yapısında görülen önemli sorunlardan 

birisi ülkede toplanan devlet gelirlerin tasarrufundaki suistimaldir. Zira gelirlerin çok 

önemli bir kısmı Moğol yetkilileri ve memurlarına harcanıyordu. Bu gelirler zikredilen 

grupların masraf ve maaşlarını karşılayamayınca Moğol idareciler de zamanla iktâlara 

el koymaya başlıyorlardı. Bu arazilerde mültezimlerin aşırı vergi istemi ile beraber 

halkın üzerine binen yük artıyor ve zirai üretimde de düşüş yaşanıyordu.1964 

Anadolu’yu iktisadi yönden sömüren İlhanlılar’ın mali yapısı incelendiğinde hakim 

oldukları topraklar içerisinde Anadolu’yu askeri teşkilatlarına kaynak sağlayan bir 

                                                   
1958 Sadece Kahire’de 1047’de Fâtımî Devleti’ne kira ödeyen 20 bin dükkan vardı. Bkz. Azzam, a.g.e., 

2015, 78.  
1959 Şeşen, a.g.e., 2018b, 331. Şam’da Nûreddin Zengî döneminde riba için ayrı bir divan vardı. Bu 

divanın Selahaddin Eyyûbi döneminde de varlığını sürdürdüğü düşünülmektedir. 
1960 Kuşçu, a.g.e., 2013, 313-314. 
1961 Kuşçu, a.g.e., 2013, 314. 
1962 Şeşen, a.g.e., 2018b, 330. 
1963 İktâlardan toplanan bu gelirlere Eyyûbi mal divanı başlığı altında değinmiştik. 
1964 Erdem, a.g.e., 1995, 299, 451.  



267 
 

alan olarak algıladıkları anlaşılmaktadır.1965 

İlk tâbiyet döneminde Selçuklu idarecileri Moğol nüfuzunu mali açıdan bir şekilde 

dizginlemeyi başarabiliyordu. Örneğin Mengü Han Moğol Hanı olduktan sonra (1251-

1260) yönettiği topraklarda vergileri tanzim edip iktâları arttırmıştı. Anadolu için de 

bu tarz bir uygulamadan korkan Selçuklu idarecileri derhal Moğol İmparatorluğunun 

başkenti olan Karakurum’a giderek Moğol Hanından, ek vergi alınmaması ve nüfus 

sayımının yapılmamasını rica ederek Anadolu’yu önemli bir mali yükten kurtarmış 

oldular.1966 Sultan II. İzzeddin Keykâvus döneminde de Moğol yetkililerinin ülkeyi 

ekonomik olarak sömürmesi üzerine Selçuklu ricali, Batu Han’a 100 bin dirhemlik bir 

para ile beraber elçi heyeti göndererek söz konusu suistimallere engel olunması için 

bir yarlık almayı başarmışlardır.1967  

Ancak Vezir Şemşeddin Tuğraî Moğollar’dan borç para almış ve kendisi öldükten 

sonra onun borçları II. Keykâvus’a yüklenmişti. Bu borçların tahsili meselesi Selçuklu 

Devleti’ni zor duruma düşürmüştür.1968 Zira Hülagu, Selçuklular’dan borçlarını tahsil 

için Taceddin Mutezz’i görevlendirmiş ve kendisine vezirlik verilmiştir. Yine Hülagu 

tarafından Anadolu valisi yapılan Pervâne Muineddin Süleyman tarafından da 

Taceddin Mutezz’e Kastamonu, Develi ve Aksaray’ın gelirleri borçları kapatmak için 

ikame edilmiştir.1969 Devletin bu dönemde mali sisteminin bozulduğu ve dolayısıyla 

gelirlerinin düştüğü açıktır. İleriki dönemlerde de Vezir Fahreddin Ali’nin devlet 

harcamalarını bir ara kendi cebinden karşılayıp borca girdiği görülecektir.1970  

Moğollar, Pervâne Muineddin Süleyman’ın Anadolu valisi yapıldığı dönemde dört 

farklı yeni vergi getirmiş olup bunları yılın dört farklı bölümünde tahsil etmişlerdir. 

Bu vergiler buyut, nalbaha, mal-i yam ve mal-i bozork idi.1971 Nalbaha, Moğol 

askerleri için toplanan nal kirası vergisi iken zaten Türkiye Selçukluları’nda var olup 

bu dönemde kalıcı olarak konulan bir vergi olacaktır. Yam vergisi ise Moğol posta 

teşkilatı için toplanan bir vergidir.1972 Pervâne’nin Anadolu valisi olduğu dönem genel 

olarak ticari anlamda Selçuklu ülkesi için belirli bir düzenin oturduğu dönem olarak 

                                                   
1965 Erdem, a.g.e., 1995, 470. 
1966 Erdem, a.g.e., 1995, 451-452. 
1967 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 572. 
1968 Aksarayî, a.g.e., 2000, 47; Erdem, a.g.e., 1995, 168-169 
1969 Aksarayî, a.g.e., 2000, 55, 105; Erdem, a.g.e., 1995, 181, 454. 
1970 Merçil, a.g.m., 2002, 898. 
1971 Aksarayî, a.g.e., 2000, 68; Erdem, a.g.e., 1995, 194. 
1972 Erdem, a.g.e., 1995, 455. 



268 
 

kabul etmektedir.1973 Onun ölümüyle beraber kurduğu iktisadi düzen çökmüş ve 

Moğollar yeni düzeni tesis etmesi için Şemseddin Cüveyni’yi bölgeye yollanmıştır. 

Cüveyni, Selçuklu ülkesinde isyanları bastırmış, halka yük olan vergileri kaldırmış, 

yetkililerin halktan gelişigüzel para istemesini yasaklamış, devletin borçlarını 

kapatmak için Erzincan bölgesini İlhanlılar için satın almıştır. Erzincan ve başka 

yerlerin özel mülk statüsü ile İlhanlılar’a bağlanması ile İlhanlılar artık Selçuklu 

ülkesinden vergileri dolaylı olarak değil doğrudan almaya başlamışlardır.1974  

Cüveyni’nin kurduğu bu düzen Vezir Fahreddin Kazvini’nin bölgeye yollandığı 1288 

tarihine kadar sürecektir. Bu on yıllık devrede iktisadi ilişkiler elbette sorunsuz 

seyretmemiştir. Örneğin Geyhatu’nun Anadolu’ya yaptığı 1285 seferi devleti zora 

sokmuş ve Vezir Fahreddin Ali kendi hazinesinden bu orduyu finanse etmeye 

çalışmıştır. Vezir Fahreddin Ali’in ölümünden sonra ise Moğollar ülkenin mali 

durumuyla ilgilenmesi için Fahreddin Kazvini’yi bölgeye yollamış ancak Kazvini’nin 

uygulamaları halk nezdinde tepkiyle karşılaşınca Mucirüddin Emirşah’ın teklifiyle 

ülke mali olarak ikiye ayrılmıştır. Bu süreçte ülkenin batısında yaşayan halk genel 

olarak sıkıntıda iken doğu halkı nispeten daha rahat bir yaşam sürmüştür. Fahreddin 

Kazvini ise yönetimi yüzünden bir süre sonra Moğollar tarafından yargılanmış 

akabinde ülkeye yine Moğollar tarafından Ahmed Lakuşi ve Kılavuzoğlu ve onlardan 

sonra da Hoca Nasıreddin getirilmiştir. Geyhatu’nun 1291 yılında İlhanlı Devleti’nin 

başına geçmesinden sonra Anadolu’da katliamlar yapıp iktâlara zarar verdiği 

görülmektedir. İlhan, Anadolu’dan ayrılırken yeni müstevfî ve yargıcılar tayin etmiş 

ancak bu atamalar da mali sıkıntıları çözememiş aksine halk daha da zulüm görmüştür. 

Geyhatu’dan sonra İlhan olan Baydu Han’ın bölgeye yolladığı Sadreddin Zencani de 

halktan karşılayamayacağı vergiler istemiştir. 1295’te İlhanlı tahtına geçen Gazan Han 

devri ise Anadolu’da yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. Gazan devrinde Anadolu 

mali olarak 4’e bölünmüş olup İlhanlı ordusu için Selçuklu idarecilerine 3000 çuval 

zahire temin etme görevi verilmiştir. Bu dönemlerde Moğollar tekke ve zaviyelerden 

bile vergi alacak kadar halka zorluk çıkarmıştır. Öyle ki bazı zaviye mensupları vergi 

veremediğinden zaviyesini rehin bırakmak zorunda kalmışlardır.1975  

                                                   
1973 Ahmet Eflâki, a.g.e., 1989, Cilt 1, 114; Kaymaz, a.g.e., 2011, 156.  
1974 Erdem, a.g.e., 1995, 456-457. 
1975 Aksarayî, a.g.e., 2000, 124, 180; Erdem, a.g.e., 1995, 351, 358, 461-462, 464. 



269 
 

 

7.2. Vergiler 

Vergi, insanlık tarihi boyunca bütün devletlerin en önemli gelir kaynaklarından bir i 

olmuştur. Ortaçağ Türk İslam Devletlerinde de vergiler en önemli gelir kaynağı 

olurken şer’i ve örfi olarak ikiye ayrılmaktaydı. Şer’i vergiler İslam dininin gerekli 

kıldığı vergiler iken örfi vergiler bunların dışında kalan vergilerdi.1976  

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’de vergilere göz atıldığında Eyyûbîler için daha 

geniş kapsamlı bilgilerin olduğu görülmektedir. Eyyûbi Devleti’ndeki vergiler bazı 

araştırmalarda şöyle tasnif edilmiştir:  

“Ana gelirler olarak harâc, zekat, öşr, cizye, mukarrerü’l-cüsur, bal 

vergisi, rusumü’l-vulat, muvazzafü’l-etban, sundukü’n-nafakat, darü’l-

ayar, darü’d-darb rüsumu, ticaretten alınan hums ve öşr, sint harâcı diğer 

gelirler olarak el-mevaris, müsadereler ve fidyeler, şap, natrun (soda), 

darü’t- tırâz, riba, ahkar, sint ve meyvesi karz (palamut), es-sugurü’l-

mahrusa, el-metcer, mabhar (iskenderiyye ve dimyat limanları), el-

habsü’l-cuyuşi, el-merakıbü’s-sultan (sultana ait gemiler), el-esatil, el-

manah, ‘inayat, el-fevazil, el-gaybanat, et-tefavüt, ‘amairü’l-esvar, 

sınaatü’l-amayir, ‘acezü’l-udde,’acezü’l-emval, bunların rüsumu 

masraftan artan mallardı."1977 

Eyyûbi Devleti’nin iktâü’l-hass sahipliği temelinde federatif bir yapıya sahip olmasına 

rağmen ülkenin her yerinde aynı vergi sisteminin uygulandığı tahmin edilmektedir.1978 

Bununla birlikte Eyyûbi ülkesinde bütçe bütünlüğü yoktu. Büyük eyalet ve emirlikler 

mali işleyişini kendileri tesis ederdi. Ancak Mısır maliyesi daha yeknesak yapıya 

sahipti.1979  

Yukarıda zikrettiğimiz vergiler arasında olan zekat, humus, harâc, cizye ve öşür 

vergileri ile devlet arazisinden ve emlakından elde edilen gelirler bütün İslam 

devletlerinde ortak olarak görülen sabit hazine gelirlerdir.1980 Burada evvela her iki 

devlette de ortak adla anılan ya da aynı gerekçe ile toplanan vergiler hakkında bilgi 

verilip akabinde diğer vergiler üzerinde durulacaktır. 

                                                   
1976 Kenanoğlu, a.g.m., 2013, 52-54. 
1977 Kuşçu, a.g.e., 2013, 287-288. 
1978 Kuşçu, a.g.e., 2013, 269; Şeşen, a.g.e., 2018b, 320, 326. Bu hususun tek istisnası olarak Hıms 

beyliğinin el-Kahir Nâsırüddin Muhammed bin Şirkuh devrinde Selahaddin Eyyûbi’nin tüm ülkede 

kaldırmasına rağmen bir süre daha mükus vergisini aldırmayı sürmesi vardır. Bkz. Kuşçu, a.g.e., 2013, 

269. 
1979 Şeşen, a.g.e., 2018b, 342. 
1980 Terzioğlu, a.g.e., 2013, 231. 



270 
 

Gümrük vergisi 

Türkiye Selçukluları bac vergisi olarak bilinen bir gümrük vergisi toplamaktaydı.1981 

Devletin ilk hükümdarı olan I. Süleyman Şah Bizans’tan gümrük vergisi alıyordu.1982 

Daha ileri bir tarihte I. Keyhüsrev Antalya’yı fethettikten sonra ülkesinde ticaret yapan 

tüccarları bacdan muaf tutmuştu.1983 I. Keyhüsrev’in Venedikliler ile yaptığı ticari 

anlaşmada zikredilen gümrük vergisi ile kastedilen de muhtemelen bu bac 

vergisiydi.1984 I. Keykâvus’un Venedik ile imzaladığı 1216 tarihli ahidnamede ise 

gümrük vergisi yüzde iki veya üç olarak belirlenmiştir. Alâaddin Keykubad da 

Venedik tüccarlarından gümrük vergisini o dönemdeki oran ile yüzde on yerine, yüzde 

iki olarak alıyordu.1985 Moğollar tarafından Anadolu’da düzeni tesis etmesi için 

yollanan Vezir Fahreddin Kazvini ise bölgeye geldiğinde bac ve harâc vergilerini 

arttırma yolunu seçmişti.1986 

Türkiye Selçukluları’nda gümrük vergisini tahsil etme görevi eminlere verilirdi. Emin, 

eğer kendi toplamaz ise mültezimlerle tahsil edebilirdi. Gümrük vergilerini bölgenin 

dizdarı da toplayabiliyordu. Türkiye Selçukluları bu vergiden XIII. yüzyılda günde 

1000 Sultânî altın toplamaktaydı ki bu yüksek bir meblağ idi.1987 Selçuklu 

Türkiye’sinde gümrük vergisinin verildiği yerler olarak Erzurum, Tokat, Diyarbakır, 

Alanya ve Sinop şehirleri kaydedilmiştir.1988  

Selçuklular’da ayrıca geçit vergisi olarak araştırmacılar tarafından ayrı bir vergi de 

tanımlanmıştır. Örneğin I. Süleyman Şah’ın Bizans gemilerinden aldığı vergiler geçit 

vergisi idi. Bu vergi mallardan değil yalnızca gemilerden alınırdı. Yine 

Cenevizlilerden Göksun-Sivas arasında alınan verginin de geçit vergisi olduğu tahmin 

edilmektedir.1989 XIII. yüzyılın son çeyreğinde Sivas’a giren bir yabancı tüccar bir 

                                                   
1981 Bac vergisi Türklerin Orta Asya’dan Anadolu’ya getirmiş olduğu tarihi olarak süreklilik arzeden 

bir vergidir. Bkz. Baykara, T. (2002). “Türkiye Selçuklu Döneminde Toplum ve Ekonomi", Türkler 

Ansiklopedisi, 7, 250. 
1982 Sümer, a.g.m., 2009, 380.  
1983 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 130; Merçil, a.g.e., 2021, 62. 
1984 Merçil, a.g.e., 2021, 63.  
1985 Turan, O. a.g.e., 2014, 110-112, 121. 
1986 Aksarayî, a.g.e., 2000, 120.  
1987 Bal, a.g.e., 1998, 76-77. 
1988 Güçlüay, S. (1999). Selçuklular Döneminde Ortadoğu`da Ticaret (XI-XIII. yüzyıllar), Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 78. 
1989 Bal, a.g.e., 1998, 76. 



271 
 

akçe, şehirde malını depolamak için yedi akçe ve çıkarken de bir akçe veriyordu.1990 

Bu geçit vergisi bir bakıma iç gümrük vergisi olarak da tanımlanabilmektedir. Mesela 

bac-ı pazar denen verginin bu türden bir vergi olduğu düşünülmektedir.1991  

Eyyûbîler’de ise sınır şehirlerinde ticaretle uğraşan yabancı tüccarlardan beşte bir 

oranında alınan bir vergi olan hums vergisi genel olarak bir gümrük vergisi olarak 

mütalaa edilmiştir. Hums yüzde yirmi anlamına gelmesine rağmen Eyyûbîler bu 

vergiye tâbi malın yüzde otuz beşini dahi alabiliyordu.1992 Melik Âdil, Pizalı 

tüccarlarından yüzde on altı vergi almaktaydı.1993 Gümrük konusunda Eyyûbîler 

özellikle Mısır’da çok önemli gelir elde ediyordu.1994 Selâhaddin devrinde el-

metcerü’s-sultani’ye giden hums gelirleri vardı. Devletin tüccarlardan aldığı vergiler 

bölgeye göre değişiklik gösterebiliyordu. Örneğin Ayzab limanında bulunan bir 

yabancı tüccar eğer zimmî değil ise vacibu’z-zimme vergisi, müslüman ise zekat 

verirdi.1995 

Türkiye Selçukluları gümrük vergisinden farklı olarak limanlar için de vergi 

toplamaktaydı. Bu vergi, deniz yolu ile Selçuklu ülkesine gelen mallardan alınırdı. 

Türkiye Selçukluları haricinde Kirman Selçukluları ve Moğollar’da da bu verginin 

toplandığı görülmektedir.1996 Eyyûbîler’de de devlet liman ve personellerine yabancı 

gemilerden 1, 2/3 ile 0,5 dinar arasında değişen oranda vergi olarak ödenek 

toplamaktaydı.1997 

Cizye 

Eyyûbîler’de bir başka önemli vergi kaynağı da cizye idi. Bu vergi, gayrimüslimlerden 

                                                   
1990 Bedirhan, Y. (2015). “Türkiye Selçukluları Devrinde Anadolu’nun Ticaret Şehirleri", Tarih Okulu 

Dergisi, 8 (24), 32. 
1991 Güçlüay, a.g.e., 1999, 78. 
1992 Kuşçu, a.g.e., 2013, 298-299. Bununla birlikte limanlar arası farklı ödeme durumları da mevcuttu. 

Bkz. Şeşen, a.g.e., 2018b, 299. 
1993 Bedirhan, Y. (2014). “Türkiye Selçuklularında Dış Ticaret", Turkish Studies, 9 (5), 391. Melik Âdil 

döneminin Eyyûbi mali tarihi için önemli bir yeri vardır. Zira sultanın Haçlılar’la yoğun savaşlar sonrası 

devletin mali olarak çıkmaza girdiğini fark edip İslam coğrafyalarına artık yeni Haçlı saldırılarına karşı 

set çekmek gerektiği düşüncesine sahip olduğu bilinmektedir. Bkz. Güngörmez, Z. (2014). XI-XIII. 

Yüzyıllarda Doğu Akdeniz’de Ticaret, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 60. Melik Âdil’in İtalyan devletleri ile ticari temaslar kurmasının bir nedeni de 
İtalyanlar’ın, Haçlılar’a lojistik destek sağlamalarını engelleme düşüncesi idi. Bkz. Basuğuy, a.g.m., 

2017, 227-230.  
1994 Terzioğlu, a.g.e., 2013, 239. Selahaddin Eyyûbi 1174’te Şam’a Zengîlerle mücadele için girdiğinde 

şehrin gümrük vergisini kaldırmıştı. Bkz. Kolukısa, a.g.e., 2022, 45. 
1995 Kuşçu, a.g.e., 2013, 298-299; Şeşen, a.g.e., 2018b, 329. 
1996 Bal, a.g.e., 1998, 76. 
1997 Kuşçu, a.g.e., 2013, 299. 



272 
 

alınan himaye ya da baş vergisi olup İslam hukukuna göre ayni ya da nakdi olarak 

alınabiliyordu.1998 Cizye, gayrimüslimlerden alınması hasebiyle doğal olarak fetihlerle 

beraber artabilen bir vergiydi. 1191 yılında tüm Eyyûbi ülkesinde toplanan yıllık cizye 

miktarının 200.000 dinarın üzerinde olduğu tahmin edilmektedir.1999 Bu nedenle 

fetihlerin yoğun olduğu Selâhaddin Eyyûbî devrinde önemli bir gelir kaynağını teşkil 

etmiştir. Ancak onun ardılları döneminde fetihlerin azalması ile vergide artışın 

yaşanmadığı görülmektedir.2000 Cizye vergisinin bir kısmı devlet hazinesine bir kısmı 

da sultanın hass hazinesine giderdi. Eyyûbîler’de Melik Azîz döneminden itibaren 

cizye gelirleri yaşanan mali sıkıntılar nedeniyle artık bölgelerin emîrlerine tahsis 

edilmeye başlanacaktır. Zira bu dönemde Melik Azîz devletin borçlarını ödemek için 

emîrlerden borç almış ve karşılığında onlara bu imtiyazı vermiştir.2001 Türkiye 

Selçukluları’nda da ülkede toplanan vergiler arasında cizye en önemli grubu 

oluşturmaktaydı.2002 

Zekât 

Zekat, İslam hukukuna göre devletin nisab miktarı üzerinden zirai ürün, madenler, 

hayvanlar, defineler, ticaret gibi alanlardan aldığı mal vergisi idi. Bunlardan en çok 

öne çıkanı zirai üründen alınan ve öşür adıyla bilinen vergidir. Bir de 

gayrimüslimlerden ele geçirilen araziler vardı ki İslam devletleri bu topraklardan kira 

olarak harâc vergisi alırdı. Bu harâc vergisi nakdi ve ayni olarak da 

verilebilmekteydi.2003 Harâc vergisi Eyyûbîler’de en çok tahsil edilen vergi grubu olup 

harâc divanı tarafından toplanmaktaydı.2004  

Eyyûbîler, müslüman bir coğrafyada devlet kurmalarına karşın zekat vergisini yeniden 

getirmek zorunda kalmışlardır.2005 Zira bilindiği gibi Fâtımîler bu vergi yerine mükus 

vergisi toplamaktaydılar.2006 Selâhaddin Eyyûbî bu vergi yerine 1171’de zekatı geri 

                                                   
1998 Erkal, M. (1993). “Cizye", DİA, 8, 44. 
1999 Şeşen, a.g.e., 2018b, 330. 
2000 Kuşçu, a.g.e., 2013, 301-302. 
2001 Kuşçu, a.g.e., 2013, 303.  
2002 Aksarayî, a.g.e., 2000, 121; Turan, O. a.g.e., 2010, 351; Terzioğlu, a.g.e., 2013,238.  
2003 Harâc vergisi İslam hukukuna göre ayni veya nakdi toprak vergisidir. Toprağın kira vergisi olan bu 

para gayri müslimlerden elde edilen harâc arazilerden alınırdı. Harâc toprağında bulunan istisnasız 

herkes bu vergiyi vermekle yükümlüydü. Bkz. Kallek, C. (1997). “Haraç", DİA, 16, 78. 
2004 Terzioğlu, a.g.e., 2013, 239. 
2005 Kuşçu, a.g.e., 2013,  291-292. 1157’de yaşanan büyük depremden sonra Nûreddin Zengî, Şam ve 

el-Cezire şehirlerinde bu vergileri lağvetmişti. Bkz. Şeşen, a.g.e., 2018b, 320. 
2006 Kuşçu, a.g.e., 2013, 281-282.  



273 
 

getirmiş ve Fâtımîler devrinde uygulanan pek çok vergiyi de kaldırmıştır. Örneğin 

yılda 200.000 dinar getiri sağlayan ve Fâtımîler döneminden kalma bir gelir kaynağı 

olan Nil nehrinden getirilen sular için alınan verginin kaldırılması büyük bir vergi affı 

olarak yorumlanmıştır.2007 Hacılar ve kârimî tüccarlarından2008 mükus alımı 

yasaklanmıştır. Mekke Emirliği’nin de Mağribli hacılardan aldığı mükusu/gümrük 

vergisini kaldırılmıştır.2009 Yemen’deki müslüman tüccarlardan Fâtımî devrindeki 

gelenek ise devam ettirilerek öşür alınmıştır.2010 Yine vergi getiren içki imalathâneleri, 

meyhâneler vb. yerler kapatılmıştır. Lakin Eyyûbîler’de bu gibi yerler tekrar açılıp 

kapatılabiliyordu. Örneğin Selâhaddin’in oğlu Melik Azîz bu kapatılan yerlerin tekrar 

işletilmelerine izin vermişti. Melik Azîz ayrıca afyon değirmeni kurdurup bunlardan 

da vergi almıştır. Melik Âdil devrinde 1215 tarihinde ise içki vb. maddelerden vergi 

alımı tekrar kaldırılmıştır.2011 Selâhaddin Eyyûbî ayrıca kendisinden önce de 

uygulanan şekilde ülkesinde bulunan yabancı tüccarlardan harâcı, hums ve öşr olarak 

almayı sürdürmüştür.2012  

Eyyûbi Devleti vergilerin önemli bir kısmını tarımla uğraşan halktan toplamış ve ziraat 

ürünlerinden harâc ve öşür vergisi almıştır.2013 Bir müslüman çiftçinin kendi arazisinde 

elde ettiği zirai ürünün onda biri alınırdı. Öşre konu olan ürün eğer suni sulama ile elde 

edilmişse onda biri yerine, yarısı alınır ve buna da nisfü’l öşr denirdi. Bu vergi harâc 

veya öşrün tahsil edilmediği verimi düşük ba’li arazilerden toplanırdı. Harâc miktarı 

Nil nehrinin taşması ve iktânın niteliğine göre değişiyordu. Daha önce de bahsedildiği 

üzere Nil nehri yıllık olarak ölçülüyor ve vergi buna göre toplanıyordu. Ölçünün 16 

ziranın üzerinde olması gerekiyordu. Mısır’ın belirli bölgelerinde bulunan palamut-

sint ağacından istifa eden halktan alınan vergi de harâca gitmekteydi. İklim, verginin 

miktarında bir ölçüt idi. Örneğin Nil nehrine ulaşımın zor olduğu yerlerde ve bozkır 

                                                   
2007 Kuşçu, a.g.e., 2013, 284. 
2008 Kârimî, Çin’e kadar uzanan baharat yolunda ticaret yapan tüccarlara verilen addır. Bkz. Şeşen, 

a.g.e., 2018a, 170; Kuşçu, a.g.m., 2022, 83-84.  
2009 Kuşçu, a.g.e., 2013,  285-286; Şeşen, a.g.e., 2018b, 344; Kolukısa, a.g.e., 2022, 55. 
2010 Kuşçu, a.g.e., 2013, 297; Şeşen, a.g.e., 2018b, 322, 328. 
2011 Kuşçu, a.g.e., 2013, 283-285; Şeşen, a.g.e., 2018b, 321-322; Kolukısa, a.g.e., 2022, 153. 
2012 Şeşen, a.g.e., 2018b, 321-322. Öşür, zimmîlerin ithal ettiği mallardan yüzde beş, yabancıların ithal 

ettiği mallardan yüzde on veya anlaşmalarla belirlenen oranlarda alınırdı. Bkz. Terzioğlu, a.g.e., 2013, 

231. 
2013 Kuşçu, a.g.e., 2013,  281, 288, 292. Zengîler’de ve ayrıca Selçuklular ile Harezmşahlar’da farklı 

vilayetlerin hukuk-ı divanı denilen harâc hakkında kendilerine özel kanunları vardı. Bkz. Kallek, a.g.m., 

1997, 79. 



274 
 

bölgelerinde vergi miktarları daha düşük olurdu.2014  

Türkiye Selçukluları’nda ise toprağı eken çiftçilerin kesin olarak ne kadar öşr verdiği 

hakkında kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Bununla beraber bu oranın klasik uygulama 

olan onda birden fazla olduğu tahmin edilmekte olup Selçuklu çiftçisinin toprağında 

ektiğinin üçte birini iktâ sahibine teslim ettiği düşünülmektedir.2015  

Eyyûbîler’de zirai vergilerde ölçü esası ravk ölçümlerine göre alınmıştır.2016 

Selâhaddin Eyyûbî’nin 1177-1181 arasında Bahaüddin Karakuş’u sorumlu kılarak 

gerçekleştirdiği arazi ölçümü meşhurdur. Bu ölçümde tarım arazileri verimliliklerine 

ve yetişme koşulları olan ürünlere göre tahrir edilmiş ve Eyyûbi tarihi boyunca bu 

ölçümler vergi tahsillerinde esas ölçü olarak alınmıştır.2017 

Eyyûbîler’de İskenderiyye’de bir zekat limanı bulunuyordu. Buradaki ticari malların 

hepsi ayrı bir değere sahip olup zekat nakdi olarak alınırdı. Altın ve gümüşte 

müslümanlar, gayrimüslim zimmîler ve yabancılar farklı bedelleri verirlerdi. 

Eyyûbîler madenlerden de zekat almış olup bunlar arasında arasında zümrüt, şap, 

demir, tuz bulunuyordu.2018 Eyyûbîler’de zanaat sahiplerinin vergi verip vermedikleri 

bilinmese de bunlardan zekat veya zekatü’d-davlebe alındığı tahmin edilmektedir.2019 

Eyyûbîler’de Melik Sâlih devrinde zekât vergisi hususunda yeni uygulamalar 

başlatılmıştır. Bu dönemde dükkanı bulunan küçük işletmecilerden zekatü’d-davlebe, 

köle sahiplerinden alınan zekatü’r-rakik, üzüm ve zeytin gibi mallardan ise zekat-ı 

sılalü’l-hares alınmaya başlanmıştır. Eyyûbîler’de zekat toplamada bir ara zorluk 

yaşanınca iltizam usulü de uygulanmıştır.2020 

Eyyûbîler ülkede bulunan Rum kilisesinden de vergi almaktaydı. Bu vergi hums ya da 

öşr olarak adlandırılırdı. Bu vergi donanmaya kaynak sağlayan ham maddeleri 

barındıran el-metcerü’s-sultaniye’ye gitmekte olup ordunun ahşap, demir, edevat, zift, 

                                                   
2014 Kuşçu, a.g.e., 2013,  289-290, 293, 298; Şeşen, a.g.e., 2018b, 325-326, 338. 
2015 Bal, a.g.e., 1998, 46; Koca, a.g.m., 2002b, 347-348. 
2016 Kuşçu, a.g.e., 2013,  286. 
2017 Terzioğlu, a.g.e., 2013, 239; Şeşen, a.g.e., 2018b, 322. Arazinin büyüklüğüne göre vergi tahsiline 
mesaha sistemi, arazide yetişen ürüne vergi belirleme ise mukaseme sistemi olarak anılmaktaydı. 

Abbasiler’de mukaseme sisteminde yetiştirilen ürünler belirli harmanlarda toplanarak Harâc divanının 

temsilcileri tarafından devlete gitmesi gereken pay tahsil edilirdi. Bkz. Terzioğlu, a.g.e., 2013, 236. 
2018 Kuşçu, a.g.e., 2013, 293-296, 316; Şeşen, a.g.e., 2018b, 328. 
2019 Kuşçu, a.g.e., 2013, 299-300. Fâtımîler’de sanat ve ticaret mensuplarından mükus vergisi 

alınıyordu. Bkz. Şeşen, a.g.e., 2018b, 321. 
2020 Kuşçu, a.g.e., 2013, 294, 296, 297. 



275 
 

yün, kumaş ve değirmen taşlarının alınması için kaynak olarak kullanılırdı. Hums eğer 

tam olarak toplanamaz ise üçte ikisi şap ile diğer üçte biri de altın ile tamamlanırdı.2021 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler buraya kadar zikrettiklerimiz dışında farklı vergiler 

de toplamaktaydı. Örneğin Selçuklular’da Türkmen grupları, vergilerini sürülerinin 

genişliği ölçüsünde vermekteydiler. Bununla birlikte sınır boylarındaki gruplar bu 

hizmetleri karşılığında vergiden muaf tutulurlardı.2022 Türkiye Selçukluları’nda resmi 

cabe, resmi ganem, resmi çift, resmi bennak, resmi badüheva, resmi arusane, resmi 

kovan gibi vergiler de vardı.2023 Alâaddin Siyavuş, Mayıs 1278’te Konya’da sultan 

olmadan önce teslim olunmasını istediği kale halkına 4000 dinar resm-i curm 

ödemelerini şart koşmuştu.2024 Türkiye Selçukluları, Osmanlılar’da bulunan çift 

akçesine denk bir vergi de almaktaydı.2025  

Aşar vergisi  

Türkiye Selçukluları’nda mevcut olan bu vergi Moğol hâkimiyeti döneminde 

alınmıştır. Moğol emîri İrincek’in bir adamı Şeyh Cemaleddin Hacı Hamuş’un 

mallarına el koymuş, bu malların beşte birini aşar olarak emîri olan İrincek için 

ayırırken kalan payın onda birini kendine ayırmıştır.2026  

Avarız vergisi 

Türkiye Selçukluları’nda ‘ilave ve fazla’ olarak nitelenen avarız vergisi de vardı. Bazı 

bölgeler bu vergiden muaf tutulabiliyorlardı. Örneğin yeni bir yer ele geçirildiğinde 

bu yöntem sık uygulanırdı. Selçuklu ülkesinin dört mali bölgeye bölündüğü dönemde 

Kemaleddin Tiflisi’nin kendi bölgesinde bu vergileri halktan aşırı istemesi sonucu 

bölgesindeki çiftçiler yurtlarını terk etmek zorunda kalmıştı.2027  

Nal-baha  

Bu vergi bir bölgenin ele geçirildikten sonra yağma edilmemesine karşı teslim 

olunması istenen taraftan alınmaktaydı. Verginin kullanımı ilk kez I. Keyhüsrev ile II. 

Süleyman Şah’ın çatışması sırasında geçer.2028 Nal-baha vergisi bu şekildeki özel 

                                                   
2021 Kuşçu, a.g.e., 2013, 299; Şeşen, a.g.e., 2018b, 329. 
2022 Bal, a.g.e., 1998, 41 
2023 Bal, a.g.e., 1998, 77. 
2024 Erdem, a.g.e., 1995, 242. 
2025 Turan, O. a.g.m., 1948, 559-561.  
2026 Aksarayî, a.g.e., 2000, 248; Merçil, a.g.e., 2021, 60. 
2027 Merçil, a.g.e., 2021, 60, 62.  
2028 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 60-62; Koca, a.g.e., 2005, 228-229 



276 
 

durumlarda bir defa alınan bir vergi2029 olmasına karşılık Moğol hakimiyeti devrinde 

daimi bir vergi olacaktır. Moğollar ayrıca bu vergiye tuzgu demişlerdir.2030  

Eyyûbîler’de de birçok farklı vergi toplanmaktaydı. Örneğin devlet, balık avlanma 

iznini mültezimlere satarak vergi geliri sağlamaktaydı. Nil nehri ile beraber Akdeniz 

ve Kızıldeniz kıyılarında balık avlama işi yaygındı. Balığın yoğun olduğu göller 

Eyyûbi sultanının şahsına bağlıydı.2031 Örneğin Nasturaveyh Gölünden elde edilen 

kazanç yetim ve dullara vakfedilmişti.2032 Eyyûbi sultanları kiraya verdikleri 

gemilerden de vergi almışlardır.2033 Yine Selâhaddin Eyyûbî 1177’de Frenklerden 

alınan sadır(ihracat) vergisini İskenderiyye’de yaşayan fakihlere vakfetmişti.2034 

Eyyûbîler Mısır’ın verimli otlak bölgesi olan Said bölgesinde iktâ sahiplerine, 

bölgedeki sürü sahiplerine kiraya verme hakkı tanıyarak devlet arazilerinden otlak 

vergisi de toplamışlardır. Direkt olarak devlet hazine giden bu vergi, büyükbaş ve 

kümes hayvanları için alınmakta olup Nil nehrinin durumu ve hayvanların üretim 

miktarına göre toplanıyordu. Meralarda otlayan hayvan sahiplerinden farklı 

miktarlarda mukarrerü’l-camus, mukarrerü’l-bakar el his ve mukarrerü’l-ağnam 

olarak bilinen bir vergi de alınırdı. Bu verginin hazineye getirisi oldukça fazlaydı. 

Hayvan çeşitlerine göre miktarı değişen bu vergi zekat kategorisinde değildi. Bu vergi 

Selçuklular, Osmanlılar ve Harezmşahlar’da “resm-i ağnam” adıyla alınırdı.2035  

Eyyûbîler’de mukarretü’l-cüsur denilen ve köprülerin yapımı ve bunların bakımı için 

alınan bir vergi de mevcut olup bu vergi özellikle Nil nehrinin kollarında pek çok 

köprü bulunması hasebiyle önem arz etmekteydi. Vergi, her küçük yerleşim birimden 

10 dinar olarak toplanırdı. Mısır’ın el-Garbiyye, eş-Şarkiyye ve Kusna bölgelerinde 

bulunan köprüler için divan bile tesis edilmiş olup bunların başlarında mütevelliler 

vardı. Bu görevliler köprülerle ilgili işlerle sorumlu olup toplanan vergi fazla verdiği 

takdirde mal divanına gönderirlerdi. Yukarıda zikredilen mukarretü’l-cüsur bedeliyle 

yapılan köprülere sultani köprüler denirdi. Bunlar haricindeki köprüler beledi köprüler 

                                                   
2029 Merçil, a.g.e., 2011, 158. 
2030 Merçil, a.g.e., 2018, 235. 
2031 Şeşen, a.g.e., 2018b, 336. 
2032 Kuşçu, a.g.e., 2013, 318-319. 
2033 Kuşçu, a.g.e., 2013, 298. 
2034 Kolukısa, a.g.e., 2022, 54-55. Eyyûbîler’de ihracat vergisine “sadır", ithalat vergisine ise “varid" 

denirdi. İthalat ve ihracat vergisi darü’l-harb tüccarlarından ise hums yani beşte bir olarak alınırdı. Bkz. 

Şeşen, a.g.e., 2018b, 328.  
2035 Kuşçu, a.g.e., 2013, 304-5; Şeşen, a.g.e., 2018b, 331. 



277 
 

olarak bilinip masrafları merkezi yönetim yerine iktâ sahipleri ve çiftçiler tarafından 

karşılanırdı.2036  

Rüsumü’l-vulat  

Bu vergi kamu hizmetleri için toplanan nakdi bir vergidir. Selâhaddin Eyyûbî’nin 

1181’de Mısır’da bazı bölgeleri bu vergiden muaf tuttuğunu biliyoruz. Bu verginin 

Fâtımîler’den mi devralandığı yoksa Selâhaddin Eyyûbî tarafından mı ihdas edildiği 

konusunda kesin bir kanaat olmadığı gibi onun halefleri tarafından toplandığına dair 

de bilginin bulunmadığı anlaşılmaktadır. 2037 

Muvazafü’l-etban 

Eyyûbîler’de ekinlerden elde dilen samanlar üç kısma ayrılmaktaydı. Bunların bir 

kısmı devlete bir kısmı iktâ sahibine bir kısmı da çiftçilere kalırdı. Ülkenin tamamında 

aynı kural geçtiğinden ayni değil, nakdi alınan bu vergide her 100 yük samana karşılık 

belirli bir dinar vergi temin edilirdi.2038 

Hazainü’s-silah  

Eyyûbîler’de, silahhanede görevli usta ve çalışanlarının ücretleri ve ordunun 

silahlarının ham maddesi olan ağaç, çengel, mancınık, demir gibi maddelerin 

masrafları için belirli bir miktarda vergi toplanmaktaydı. İktâü’l-hass sahibi büyük 

emîrler de devletin silahhane masraflarına mutlaka destek olurlardı. Ayrıyeten 

ahkardan yani devlete ait arsa ve bahçelerin kiralanmasından gelen gelirden de bu 

çalışanların ücretleri verilebiliyordu.2039 

Resmül’l harâc/Mukarrerü’s-sint 

Sint ağacından alınan vergi olup, gemilerin ve kalelerin inşaatlarında kullanılmayan 

keresteyi, değirmen yapmakta ve odun olarak kullanan halktan alınırdı. 2040  

Darü’d-darb vergisi 

Eyyûbi Devleti başta Mısır olmak üzere Suriye ve el-Cezire’de darphanelere sahipti. 

Darphanelerde para bastırmak isteyenler sahip oldukları madenleri belirli bir ödeme 

                                                   
2036 Kuşçu, a.g.e., 2013, 304-305. 
2037 Şeşen, a.g.e., 2018b, 333. 
2038 Kuşçu, a.g.e., 2013, 306. 
2039 Kuşçu, a.g.e., 2013, 305-307; Şeşen, a.g.e., 2018b, 337. 
2040 Kuşçu, a.g.e., 2013,  290-291. 



278 
 

karşılığında para olarak geri alabiliyorlardı. Devlet bu işlemden vergi almaktaydı. 

Selâhaddin Eyyûbî devrinde 1190’a kadar bastırılan her 1000 dinardan yüzde 3,4 

oranında vergi alınırdı. Bu vergi miktarı farklı dönemlerde düşebiliyor ya da 

artabiliyor, ayrıca basılan sikkenin değerine göre değişiklik gösterebiliyordu. Melik 

Kâmil devrinde ise devlet vergiyi artık kestirdiği sikkeden değil aldığı ham madde olan 

madenden almaya başlayacaktır.2041 Melik Sâlih döneminde darü’d-darb’ın aylık geliri 

3000 dinar olup 1238-1239 tarihlerinde bu sayı 80.000 dinarı aşmıştı. Buraya kadar 

verilen darphane ve darü’d-darb bilgileri yalnızca Kahire’de bulunan darphaneleri 

kapsamaktadır. Ancak genel olarak devletin farklı sahalarında bu alanda elde edilen 

gelirin daha fazla olduğu tahmin edilmektedir.2042 Eyyûbi coğrafyasında darphane 

olduğu bilinen bölgeler; Kahire, Fustat, İskenderiyye, Dımaşk, Halep, Hama, Harran, 

Yemen, Mardin, Cizre, Nusaybin, Musul, Âmid, Hısn-ı Keyfa, Meyyafarikin, Sincar 

ve Erbil idi. Darphane işçilerinin maaşları için de ayrıyeten vergi alınırdı.2043  

El-habsü’l-cüyüşi 

Feddan başına 3, ¼ veya 3,5 dinar olarak askeri vakıflardan alınan ayni ürün vergisidir. 

Mısır’da önemli ölçüde arazi bu vakıflar kapsamındaydı. Selâhaddin Eyyûbî 

donanmanın işlerine bakan Dîvânü’l-Üstûl’u kurduktan sonra askeri vakıfları bu 

divana tahsis etmişti.2044 

Eyyûbîler ayrıca meskûn bölgelerde ve yollarda güvenliğin tesis edilmesi, Bedevilere 

karşı halkın korunması için resmü’l-hafare veya himaye vergisi de toplamaktaydı. 

Yine nehir ve kanallarının düzenli olarak bakımı için rüsumü havliyyetü’l-bahr, 

resmü’l-cerarifü’l-hass denen vergi de halktan tahsil edilirdi.2045  

Vergi Muafiyetleri 

Türkiye Selçukluları’nda farklı nedenlerle farklı gruplar vergilerden muaf 

tutulabiliyordu.2046 Örneğin I. Gıyaseddîn Keyhüsrev Antalya’yı fethinin ardından 

ülkesinde ticaret yapan yabancı tüccarları bac vergisinden muaf tutmuştu.2047 Sultan 

                                                   
2041 Şeşen, a.g.e., 2018b, 340; Kuşçu, a.g.e., 2013, 321-322. Bu verginin zekat türünden olduğu 

anlaşılmaktadır. 
2042 Kuşçu, a.g.e., 2013,  321-322; Şeşen, a.g.e., 2018b, 341. 
2043 Terzioğlu, a.g.e., 2013, 245; Şeşen, a.g.e., 2018b, 340, 356. 
2044 Kuşçu, a.g.e., 2013, 290, 319, 363. 
2045 Şeşen, a.g.e., 2018b, 334. 
2046 Nuroğlu, B. (2004). Türkiye Selçuklu Devletinin Uyguladığı Ekonomik Politikalar, Karadeniz 

Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 41-42.  
2047 Merçil, a.g.e., 2021, 62. 



279 
 

ayrıca Bizans topraklarından ülkesine yerleştirdiği Hristiyan çiftçilerden de beş yıl 

vergi almamıştı.2048 Sultanın amacı şüphesiz üretimi arttırmaktı.2049 I. İzzeddin 

Keykâvus; Harezmli ve Iraklı tacirlere vergi muafiyeti getirmişti.2050 I. Alâaddin 

Keykubad, malları çalınan tüccarlara vergi muafiyeti verdiği gibi2051 Mengücekli 

Davud’un iktâsını devlet vergilerinden muaf tutmuştu.2052 II. Gıyaseddîn Keyhüsrev 

döneminde ise Âmid’in alınmasından sonra halk divani vergiler ve avarızdan muaf 

tutulmuştu.2053 İmamlar da avarız gibi vergilerden muaf tutulabiliyorlardı.2054 Yine 

seyyidlerin de bac vergisinden muaf tutulduğunun bilinmesi2055 konuyla ilgilenen 

araştırmacıları genel olarak Türkiye Selçukluları’nda din adamlarına karşı bir vergi 

ayrıcalığı olduğu sonucuna götürmüştür.2056 Eyyûbîler’de ise Selâhaddin Eyyûbî’nin 

Türkmenleri cezbetmek için onlara vergi affı getirdiğini biliyoruz.2057 Selâhaddin 

Eyyûbî’nin konargöçer gruplara sık sık iktâlar vererek hedeflediği şeylerden biri de 

yıllık olarak kendisine belirli bir vergi ödemelerini sağlamaktı.2058 Eyyûbi sultanları 

bir bölgeyi ele geçirdiklerinde de halk nezdinde itibar kazanmak için vergilerde 

düzenlemeler yapabilirlerdi. Selâhaddin, Mısır’ı ele geçirdikten sonra halkın vergi 

borçlarını affetmişti.2059 Melik Azîz de 1196’da Şam’a girerken vergileri affetiğini 

duyurmuştu.2060 Sultan Selâhaddin, Kudüs’ü almasının ardından şehirde kalan gayri 

müslim mükellefleri cizyeden muaf tutacaktı.2061 Melik II. Âdil de tahta çıktığı ay 

gümrük vergilerini yürürlükten kaldırmıştı.2062 Melik Cevad Muzafferüddin’in Şam’a 

II. Âdil’in nâibi olarak gittiğinde ilk yaptığı işlerden biri gümrük vergisini kaldırmak 

                                                   
2048 Sevim, a.g.m., 2022c, 347. 
2049 Bal, a.g.e., 1998, 39. 
2050 Bedirhan, a.g.m., 2014, 392. 
2051 İbni Bibi’de geçen tam ifade “Bu günden sonra bütün Rum ülkelerinden ticareti yapılırsa yapılsın 

ve ordan hangi tüccar geçerse geçsin vergiden (bac), geçiş ücretinden (ubur), ilave ve fazla rüsumdan 

muaf tutulmuştur diye ferman çıkardı". Bkz. İbn Bibi, a.g.e., 2020, 130. Ubur ile ifade edilmiş verginin 

bir görüşe göre bac ile aynı şeyi ifade etme ihtimali söz konusu olduğu gibi, yol güvenliği vergisi olarak 

da alınmış olması ihtimal dahilindedir. Bkz. Polat, S. (2002). “Selçuklu Türkiyesi'nde Ticaret", Türkler, 

7, 382-383. 
2052 Gordlevskiy, a.g.e., 2019, 41. 
2053 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 476. 
2054 Merçil, a.g.e., 2021, 61. 
2055 Turan, O. a.g.e., 2014, 54. 
2056 Merçil, a.g.e., 2021, 63-64. 
2057 Lyons, M.C., Jackson, D.E.P, a.g.e., 2018, 91, not. 27. 
2058 Şeşen, a.g.e., 1987, 250-251; Kubat, a.g.e., 2020, 179-180.  
2059 Gülşen, R. (2019). “Selâhaddin Eyyûbî’nin Hukuk/Adalet Anlayışı ve Uygulaması”, Selâhaddin 

Eyyûbî ve Dönemi, ed. Abdulhalim Oflaz, İstanbul: Hiperyayın, 215. 
2060 Kadro, a.g.m., 2020, 191. 
2061 Gülşen, a.g.m., 2019, 224. 
2062 Chickhou, a.g.m., 2020, 277. 



280 
 

olmuştur.2063 Selçuklular’da da siyasi amaçlı vergi muafiyetleri olabiliyordu. I. 

Keykubad, Ahlat’ı ele geçirdikten sonra bölgenin hızlı kalkınması için bazı vergi 

muafiyetleri getirmişti.2064 I. Keyhüsrev Akşehir’e yerleştirdiği hristiyan ziraatçi 

köylüleri 5 yıl vergiden muaf tutmuştu.2065 Âmid’in II. Keyhüsrev tarafından zaptı 

sırasında bazı vergilerin kaldırılması sözü, aman isteyen şehir halkına verilmişti.2066 

Eyyûbîler’de vergiden muaf bazı ürün ve emtialar da vardı. “Ülke içinde alınıp satılan 

veya ithal edilen bazı gıda maddeleri ile zaruri ihtiyaç maddeleri vergiden muaf idi. 

Kişnoş, anason, hardal, susam, keten tohumu, incir, şeftali ve benzeri gıda maddeleri 

bunlardandı. Yemen’de de Mısır’dan ithal edilen buğday, un, şeker, pirinç, sabun, 

uşnan, kutara, zeytin, zeytinyağı ile az miktarda olursa çerez ve bal öşrden muaftı. 

Ayrıca Hindistan’dan ithal edilen bazı mallardan öşr alınmazdı. Çivi, deri, susam, 

sabun, karanfil bunlardandı”. 2067 Türkiye Selçukluları da tahıl ürünlerini gümrük 

vergisinden muaf tutmaktaydı.2068  

Vergi muafiyetlerinin her iki devlette de uygulamada olması önemli bir ortak husustur. 

Özellikle otorite yerleştirme amacıyla siyasi bir yöntem olarak kullanımı dikkat çeker. 

Selçuklular Anadolu’da ticareti arttırmak ve para bolluğunu sağlamak için farklı tüccar 

gruplarına kolaylık sağlarken Eyyûbîler daha çok ülkede iaşe sorununun yaşanmaması 

için bazı mallara vergi muafiyeti getirmişlerdir. 2069 

Vergiler kısmında Türkiye Selçukluları’nda Moğol devri için ayrı bir paragraf açmak 

gerekmektedir. Bilindiği üzere Moğollar, Selçuklu ülkesinden topladıkları vergiler 

yetmeyince yeni düzen arayışlarına girmişlerdir. Pervâne Muineddin Süleyman’ın 

                                                   
2063 Chickhou, a.g.m., 2020, 286. 
2064 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 418. 
2065 Sevim, a.g.m., 2022b, 346-347. 
2066 İbn Bibi, a.g.e., 2020, 476. 
2067 Kuşçu, a.g.e., 2013, 297-298. 
2068 Turan, O. a.g.e., 2014, 126. 
2069 Eyyûbîler’de iaşe meselesi önemli bir iç sorundu. Mısır, Nil nehrinin özel durumu nedeniyle 

araştırmacılara göre ortalama olarak 7 ila 20 yılda bir kuraklık yaşamakta olup aynı anda bu kuraklığa 

Suriye’de yaşanan bir kuraklık da eşlik ederse ülkede çok büyük iaşe sıkıntısı oluyordu. Suriye’nin bu 

nedenlerle Mısır’a bağlı olması tarihi bir zorunluluktu. Selahaddin’in Suriye ve Haçlı savaşlarının dini 

temelle birlikte bir nedeni de budur. Sultan bu iaşe teminini sağlamak için yeri geldiğinde Haçlılar’a 
Mısır-Suriye nakliyatında topraklarından geçmek için ödeme bile yapıyordu. Eyyûbîler’de iaşe sorunu 

ve ekonomik krizler hakkında bilgi için Bkz. Özdal, a.g.e., 2016, 105-130; Özdal, A.N. (2020). 

“Eyyûbiler Döneminde Yaşanan Ekonomik Krizlere Bir Bakış”, Eyyûbiler’de Siyasi ve Ekonomik 

İlişkiler, ed. Abdulhalim Oflaz, Rümeysa Seven, İsa Babür, Aynur Çınar, Ahmad Alkhalil, İstanbul: 

Hiperyayın, 331-335. Ekonomik krizleri Nil nehrinin özel durumu dışında iç savaşlar ve ülkenin Mısır 

dışındaki bölgelerinde görülen Moğol ve Harezm istilaları da olumsuz etkilemiştir. Bkz. Şeşen, a.g.e., 

2018a, 171-172. 



281 
 

hakimiyeti zamanında vergiler daha ziyade Moğollar’ın tasarrufuna sunulmuştur: 

“Moğolların talep ettiği paraları karşılamak üzere Kastamonu ve Aksaray 

bölgelerinin bütün gelirleri Moğollara tahsis edilmiştir. Vergiler, yılda 

dört defa ve dört ayrı isimde toplanmaya başlanmış ve yeni vergi düzeni, 

halkın üzerindeki yükü daha da artırmıştır. Bu vergiler yivit, nal-baha, 

mâl-ı yam ve mâl-ı buzurg isimleri altında toplanmıştır. Ayrıca daha önce 

toplanan tekâlif ve zevat, yani zorunlu vergiler ise devlet tarafından 

yasaklanmıştır. Moğolların isteği doğrultusunda Antalya, Alanya ve Sinop 

gibi sahil bölgelerinden gümrük vergilerinin toplanmasına daha çok 

dikkat edilmiştir.”2070  

 

Moğollar kılan, kopçur, bac ve tamga adıyla vergiler toplamışlardır. Kılan vergisinin 

halktan ektiği ürünün onda birinin alınmasıyla toplandığı anlaşılmaktadır. Türkçe 

menşeli bir isme sahip bu vergi bazı yerlerde nakden de alınabiliyordu.2071 Kopçur 

vergisi ise yılda iki kez toplanırdı. Vergi uygulamaya konulduğunda Konya’da halk 

tarafından büyük tepkiye neden olmuştur. Tamga vergisini ise Anadolu’ya ilk kez 

Cüveyni getirmiştir.2072 Moğollar ayrıca Anadolu’da vergi tahsilinde iltizam sistemini 

uygulamışlardır ki daha önceden vergiler idari amirler tarafından toplanıyordu.2073  

Moğollar’ın Anadolu’ya gelişinin vergileri, açlığı ve sefaleti arttırmasının dışında 

ayrıyeten Türkmen saldırıları ve Selçuklu devlet adamlarının usulsüzlükleri ile de halk 

eziliyordu. Örneğin Argun Han’ın 1285’te Türkmenlere düzenlediği tedip seferinin 

finansmanı halktan toplanan vergilerle karşılanmıştı.2074 Vezir Fahreddin Ali öldükten 

sonra Moğollar’ın yolladığı Fahreddin Kazvini halkı daha fazla vergi isteyerek 

sömürecekti.2075 Anadolu halkı Geyhatu’nun hanlığı döneminde de ağır vergiler 

ödemek zorunda bırakıldı.2076 1296’da son Sultan II. Mesud döneminde Anadolu dört 

mali bölgeye ayrıldığında ülkeden toplam 60 tümen vergi geliri toplanması 

kararlaştırılmıştı.2077 Bu dönemlerde yine mülk sahiplerinin mallarını kamulaştırma 

çabası içerisine girilmiş ve bu mülklerin mültezimlerle vergi olarak doğrudan İlhanlı 

hazinesine gönderilmesi sağlanmıştır.2078 

                                                   
2070 Aktaş, a.g.m., 2015, 207-208. 
2071 Merçil, a.g.e., 2021, 76-77. 
2072 Erdem, a.g.e., 1995, 257, 320, 384. 
2073 Gordlevskiy, a.g.e., 2019, 57-58. 
2074 Kesik, a.g.m., 2004, 342-343.  
2075 Merçil, a.g.e., 2021, 77. 
2076 Kesik, a.g.m., 2004, 343. 
2077 Aksarayî, a.g.e., 2000, 186; Erdem, a.g.e., 1995, 348-349; Merçil, a.g.e., 2021, 83.  
2078 Erdem, a.g.e., 1995, 353. 



282 
 

İlhanlılar XIII. yüzyılın sonunda, Selçuklu ülkesinde bulunan her çiftlikten 100 dinar 

vergi toplanması uygulaması başlatmıştı. Tabi bu para da ülkedeki halkın fakir 

durumda olmasından dolayı toplanamayacaktı.2079 İlhanlı Devleti 1299-1300 

tarihlerinde kendi hazinesine aktarmak üzere Selçuklu gelirlerini toplamak ve 

Anadolu’da yeni bir mali düzen tesis etmek için bölgeye Nizamüddin Yahya’yı 

yollamıştır. Osmanlılar’da bulunan resm-i çift’e benzer olarak her evli çiftin vergi 

vermesi kararlaştırılmış, bu vergi Nizamüddin Yahya ve onunla beraber ülkeye gelen 

Moğol grubu için harcanmıştır. Nizamüddin Yahya’nın genel olarak önceki birçok 

Moğol yetkilisi gibi halktan çok ağır taleplerde bulunduğu görülmektedir.2080 Örneğin 

her bir çiftlik sahibinin onun masrafları için bir gümüş dinar vermesi uygulaması 

getirilmişti.2081 Yahya, halk haricinde önemli devlet adamlarını da yıldırarak büyük 

meblağlar toplamıştır. Lakin izlediği sert yöntemler nedeniyle Moğollar onu 1300’de 

yargılayıp idam etmişlerdir. Nizamüddin Yahya ile beraber Anadolu’da uygulamaya 

konulan iltizam usulünün tutmadığı anlaşılmıştır.2082 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler topladıkları hazine gelirleri ve vergileri açısından 

mukayese edilirse bazı benzer ve farklı hususların olduğu dikkati çeker. Selçuklular’ın 

genel olarak vasallarından daha fazla gelir temin ettiği görülmektedir. Bununla birlikte 

ganimet, fidye, müsadere gibi gelir yöntemleri de her iki devlet tarafından sıklıkla 

kullanılmıştır. Müsadere gelirlerinin Selçuklular’da bilhassa Moğol devrinden itibaren 

bozulan mali yapıyla arttığı görülürken Eyyûbîler’de bunun her devirde önemli bir 

gelir kaynağı olduğu dikkat çeker.  Mısır sahip olduğu coğrafya ile Eyyûbi Devleti’ne 

farklı gelir kalemleri sunmuş görünmektedir. Ribaya konu olan topraklar yalnızca 

Mısır’a özeldir. Yine Mısır’ın köprüleri, otlakları, askeri vakıfları ile beraber Nil 

nehrine bağlı pek çok vergi kaleminin olması dikkat çeker.  

  

 

 

  

                                                   
2079 Aksarayî, a.g.e., 2000, 196. Erdem, a.g.e., 1995, 361. 
2080 Aksarayî, a.g.e., 2000, 207; Erdem, a.g.e., 1995, 366-369. 
2081 Aksarayî, a.g.e., 2000, 208. 
2082 Erdem, a.g.e., 1995, 465-466. 



283 
 

8. SONUÇ 

Türkiye Selçuklu ve Eyyûbi devletlerinin teşkilatlanmaları pek çok konuda benzer ya 

da farklı kurum ve geleneklere sahip olup bunlar esasen Türk ve İslam devlet geleneği 

etkisi altında gelişme göstermiştir. Bununla birlikle Eyyûbîler’de kısmen Haçlı tesiri 

hissedilirken, Türkiye Selçukluları’nda İlhanlı tesirinin yansımalarını görmek 

mümkündür. Teşkilat unsurlarına yön veren hususlardan biri de Türkiye Selçuklu 

Devleti’nin daha merkeziyetçi, Eyyûbîler’in ise federatif bir idari yapıya sahip 

bulunması olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İslam devlet geleneğine ait unsurlar her iki devletin tüm teşkilat kademelerinde makam 

ve kurumların adlarından başlamak üzere ana unsur olarak göze çarpar. Türk devlet 

geleneğine göre her iki devlette ülke topraklarının hanedan üyelerine ait oluşu ve 

devleti yönetme hakkının bu ailelerin erkek üyelerine verilmesi ortak bir başka ana 

unsuru teşkil etmektedir. Türk devlet geleneği bünyesindeki unsurların özellikle 

Türkiye Selçukluları’nda daha belirgin olduğu dikkati çekmektedir. Türkiye 

Selçukluları’nda neredeyse tüm yüksek divan üyeleri ve bunun haricinde taşra ve saray 

görevlilerinde Türkçe kökenli ıstılâhların kullanımı Eyyûbîlere göre çok daha 

baskındır. Bununla birlikte özellikle askeri teşkilattaki çavuş, tulb, yezek, çaliş gibi 

ortak kullanıldığı fark edilen Türkçe menşeli tâbirler de her iki devletin Türk devlet 

geleneğinden mülhem ile kurumlarını oluşturduklarını göstermesi bakımından 

önemlidir. 

Türkiye Selçuklu ve Eyyûbi devletlerinin teşkilat ve siyasi tarihlerine yön veren en 

önemli hususlardan birisi de bu devletlerin farklı idari yapıya sahip olmasıdır. Türkiye 

Selçukluları özellikle XII. yüzyıl ikinci yarısından itibaren merkeziyetçi bir yapıya 

sahip olmaya başlarken Eyyûbîler federatif bir devlet konumundadır. Eyyûbîler’in 

federatif yapısı hemen tüm teşkilat alanlarında farklı uygulamalara sebep olmuştur. 

İdarede iktâ sahiplerinin Selçuklular’ın aksine ırsi yönetim hakkına sahip olması bu 

idari bölgelerin Mısır ile bağlarını zamanla koparmıştır. Bu yapının bir sonucu olarak 

örneğin askeriyede tüm Eyyûbi ülkesinden toplanan orduların esasen Selçuklular’daki 

gibi tek merkezden emir ve komuta edilmelerinin daha zor olduğu dikkat çekicidir. 

Eyyûbi sultanlarının ülke kuvvetlerini toplayabilmesi genellikle onların kişisel 

çabaları ile Haçlılar gibi dış tehtidlere bağlıydı. Eyyûbi tarihinde bu iki unsur da 

şüphesiz Selâhaddin Eyyûbî döneminde tezahür etmiştir. Yine adlî teşkilatta ülkede 



284 
 

birden fazla başkadı ve kazasker olması, diğer taraftan Güneydoğu Anadolu’da ayrı 

bir başkadılık mevcudiyeti gibi hususlar da ülkenin söz konusu yapısının bir sonucu 

olarak ortaya çıkmıştır. 

Eyyûbi devlet teşkilatı üzerinde Haçlı tehtidinin önemli etkisi görülmektedir. Nitekim 

askeri teşkilatta piyade ve kuşatma birliklerinin yoğun ve etkin kullanımı ile özellikle 

ağır silahlar ve denizcilik faaliyetlerinde devletin Selâhaddin Eyyûbî devrindeki 

kuvvetli durumunun, Eyyûbîler üzerinde hissedilen Haçlı tehlikesiyle doğrudan 

bağlantılı olduğu dikkati çekmektedir. Yine Berid teşkilatlanmasına önem verilmesi 

de Eyyûbîler’in bu süreçte duyduğu ihtiyaçtan ileri gelmiştir. Esasen Haçlı tehdit ve 

saldırıları federatif bir yapıya sahip bulunan Eyyûbi Devleti idarecilerini zaman zaman 

bir araya getirerek bu esnek yapıyı geçici olarak etkisiz hale getirmiştir. 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler, Büyük Selçuklular gibi Türk ve İslam devlet 

geleneğinden etkilenmiş olmakla birlikte Eyyûbîler’in ayrıca bazı devlet kurumlarında 

Fatımî mirasını sürdürdüğü görülmektedir. Donanma teşkilatı, maliye kurumlarındaki 

benzerlikler, berid teşkilatının mahiyeti ve Eyyûbîler’e kalan birçok saray yapısı bu 

mirasın bazı göstergelerini teşkil etmektedir. Bununla birlikte Eyyûbi devlet teşkilatı 

ve geleneğinde Fatımî etkisinin her alanda ve sürekli olarak hissedildiğini söylemek 

de mümkün değildir. Mesela Selâhaddin Eyyûbî’nin Fâtımîler’in mükus vergisini 

kaldırıp yerine zekâtı getirmesi ve ülkede Şiî kültür yerine Sünni kültürü yerleştirmeye 

çalışması gibi atılımları bunun göstergelerindendir. 

Türkiye Selçukluları’nda hükümdarların unvan ve lakaplarında ve bürokraside Fars 

etkisinin hissedildiği âşikârdır. İlhanlı nüfuzunun Anadolu’da kendini göstermesiyle 

Türkiye Selçuklu teşkilatında bu devletin etkisi görülmeye başlamıştır. İdarede 

hükümdarların zamanla tüm yetkilerini kaybetmeleri, askeriyede devletin 

Moğollar’dan izinsiz sefer bile yapamayacak duruma gelmesi, maliyede devletin 

bağımsızlığını simgeleyen hazine gelirlerinin Moğol yetkililerine tasarruf edilmesi, 

adlî teşkilatta Selçuklu idarecilerin hatta sultanların dahi Moğollar tarafından 

yargılanıyor olması bu durumu net olarak gösteren emârelerdendir. 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’in gayrimüslim unsurlar ile hükmettikleri 

coğrafyaların yerlisi olan ya da olmayan farklı grupları devlet kademelerinde 

kullanmada başarı göstermesi önemli bir ortak noktadır. Türkiye Selçukluları Rumlar, 

Gürcüler, Ermeniler, İranlılar gibi grupları farklı devlet kurumlarında kullanmışken 



285 
 

Eyyûbîler de yerli Kıpti ve Mağribi halk dışında Hristiyan ve Yahudilere de farklı 

devlet mansıblarını vermekte beis görmemiştir. Bu noktada her iki devlet de bu 

anlamda başarılı bir yaklaşım izlemiştir. 

Yine her iki devlette de emîrlerin gruplaşmaları ve rekabet halinde olması devletlerin 

kaderini etkileyen bir idari husus olmuştur. Selçuklular’da Türkler, İranlılar, Gulamlar, 

Harezmliler gibi gruplar farklı dönemlerde hizip oluşturmakla birlikte Eyyûbîler’de de 

Türkler, Kürtler ve Araplar arasında rekabet mevcuttu. Bu emîrlerin 

hizipleşmelerinin/rekabetlerinin her iki devleti de zayıflatmış hatta yıkıma götürmüş 

olduğu bilinen bir husustur. Bu bağlamda Selçuklu siyasi otoritesini sarsan Kösedağ 

Savaşı’na giden yolda emîrler arası rekabetlerin getirdiği sonuçların devletin idari ve 

askeri kademelerini zayıflattığı bir gerçektir. Eyyûbîler de yine devlete hizmet etmeleri 

için yetiştirdikleri memlük askerler tarafından ortadan kaldırılmıştır. Yine 

Eyyûbîler’de büyük emîrlerin sahip oldukları iktâları, ırsi şekilde mülk statüsünde 

yönetmiş olması da en önemli farklılıklardan biridir. Zira Türkiye Selçukluları’nda 

emîrler, ırsi olmayan bir şekilde sadece yüksek devlet memurları olarak maaş 

karşılığında bu toprakları yönetmekte olan merkezi hükümetin temsilcisiydiler. Tabi 

Moğol nüfuzu da Selçuklular’ın bu klasik idari yapısını bozmuş ve XIII. yüzyıl 

sonlarına doğru Anadolu’da pek çok emîr mülk sahibi olmaya başlamıştır. 

Selçuklu ve Eyyûbi Devleti’nin mali teşkilatları karşılaştırıldığında Eyyûbi 

Devleti’nin bu alanda daha gelişmiş bir teşkilata sahip olduğu görülmektedir. Örneğin 

Eyyûbîler’de her bir vergi veya gelir kalemi özel bir divan dairesine sahiptir. Yine 

Eyyûbi ülkesinin Mısır, Suriye ve Yemen gibi farklı bölgelerinde farklı mali 

yapılanmalar mevcuttu. Bu hususun esas nedeni genel olarak Eyyûbi coğrafyasının 

iktisadi yapısının ve bilhassa da Mısır’ın çok eski devirlerden beri mali teşkilatlanma 

konusunda gelişmiş olmasından kaynaklanmaktadır. Bununla beraber Fâtımî 

mirasının da bu teşkilatın farklılığı ve gelişmişliğinde etken olduğunu söylemek 

mümkündür. Ayrıca Eyyûbîler’in sahip olduğu federatif yapıya dayanan idari teşkilat 

da bu farklı yapının oluşmasına sebebiyet vermiştir.  

Selçuklu ve Eyyûbîler’in hazine gelirlerine bakıldığında İslami vergiler olarak zekat, 

öşr ve cizyenin öne çıktığı görülür. Bununla birlikte Eyyûbîler’de özellikle Mısır’ın, 

sahip olduğu verimli coğrafya ile devlete pek çok özel gelir kalemi sunmuş olması 

dikkat çeker. Nitekim Eyyûbi ribalarına benzer bir gelir kalemi Selçuklular’da mevcut 



286 
 

değildir. Mısır bunun haricinde askeri vakıflar, verimli zirai topraklar, köprüler gibi 

özel gelir ve hatta alt divanlara sahip olup Eyyûbi ülkesinin can damarı olan bir bölge 

hüviyeti taşımıştır. 

Eyyûbîler’de gelişmiş mali teşkilata karşı yaşanan mali sorunların Selçuklara oranla 

daha fazla olduğu görülmektedir. Öyle ki Eyyûbi sultanları arasında neredeyse 

borçlanmaya gitmemiş hükümdar yoktur. Bunda merkezi hükümetin tüm ülke 

gelirlerini toplayamamasının rolü bulunmakla birlikte, melikler arası iç çekişmeler ile 

Haçlılar gibi dış tehtidlere karşı yürütülen sürekli savaşlar ve devletin, bütçenin önemli 

bir kısmını buraya ayırması gibi faktörler etkili olmuştur. Netice itibarıyla Eyyûbi 

tarihinde bütçe yetersizliği kronik bir sorun haline gelmiştir. Selçuklular’da ise 

devletin borçlanması Moğol nüfuzu ile başlamaktadır. 

Türkiye Selçukluları ve Eyyûbîler’in ticarete bakış açıları, politikaları ve bunların 

siyasi gelişmelere tesiri iki devlette benzerlik gösteren bir başka husustur. Zira her iki 

devletin de iaşe temini, ülkede para bolluğu sağlama, yabancı tüccar gruplarına iktisadi 

imtiyazlar verme, sosyo-ekonomik faaliyetler ile savaşların çoğu kez iktisadi gayelerle 

yapılmış olması dikkat çekicidir. Bu meyanda özellikle Eyyûbîler’in ticaretlerini ham 

maddeye ulaşma ve iaşe sorunu yaşamama ekseninde döndürdüğü görülmektedir. 



287 
 

KAYNAKLAR 

Abû’l-Farac, Gregory (Bar Hebraeus). (1987). Abûl’l-Farac Tarihi, çev., Ömer Rıza 

Doğrul, 2 Cilt, Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Ahmet Eflâki. (1989). Ariflerin Menkıbeleri, çev., Tahsin Yazıcı, 2 Cilt, İstanbul: Milli 

Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Aksarayî. (2000).  Müsâmeretü’l-ahbâr, çvr., Mürsel Öztürk, Ankara: TTK. 

Aktaş, Y. (2015). “Anadolu Selçuklu Sultanı III. Gıyaseddin Keyhüsrev ve 

Saltanatının İlk Yılları“, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 55, 197-211. 

Alaaddin Ata Melik Cüveynî. (2013). Tarih-i Cihan Güşa, çev., Mürsel Öztürk, 

Ankara: TTK.  

Algül, H. (2002). “Türkiye Selçukluları Devrinde Akdeniz Siyasetine Genel Bir 

Bakış”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 645-650. 

Alptekin, C. (1990). “Selçuklu Devleti’nin Askeri Teşkilatının Eyyûbî Devleti Askeri 

Teşkilatına Tesiri”, Belleten, 54 (209), 117-120. 

Alptekin, C. (1991a). “Artuklular“, DİA, 3, 415-418. 

Alptekin, C. (1991b). “Atabeg”, DİA, 4, 38-40. 

Altan, A.A. (2001). Selçuklular’da Adliye Teşkilatı, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi.  

Altan, E. (2002). “Myriokephalon (Karamıkbeli) Savaşının Anadolu Türk Tarihindeki 

Yeri”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 630-634. 

Anonim Selçuknâme. (2014). Târîh-i Âl-i Selçuk, çev., Halil İbrahim Gök, Fahrettin 

Coşguner, Ankara: Atıf Yayınları. 

Arık, F.Ş. (1985). “Türkiye Selçuklu Devleti’nde Müsâdere”, Beşinci Milletler Arası 

Türkoloji Kongresi (İstanbul, 23-28 Eylül 1985): Tebliğler III. Türk Tarihi, I, İstanbul, 

47-64. 

Arık, R. (2017). Selçuklu Sarayları ve Köşkleri, Ankara: Ankara Üniversitesi 

Yayınevi. 

Arslan, İ. (2012). “İlk Türk-İslam Devletlerinde Hükümdarlık ve Hakimiyet 

Sembolleri”, Ekev Akademi Dergisi, 51 (51), 91-110. 

Arslan, S. (2021). Selçuklular’da Suç ve Cezalandırma Usulleri, Afyon Kocatepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Atik, K. (2018). “Türklerdeki Atabeylik Sisteminin Karşılaştırmalı Tarih Açısından 

Değerlendirilmesi”, Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6 (78), 128-134. 

Ayaz, F.Y. (2012). “Üstâdüddâr”, DİA, 42, 393-395. 

Ayaz, F.Y. (2013). “Eyyubilerde Vezir”, DİA, 43, 87-89.  

Aydın, H. (2020). “Melik Kâmil Dönemi (615-635/1218-1238)”, Eyyûbî Siyasi Tarihi, 

ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 243-276. 



288 
 

Aytaç, B. (2020). “İbn Vâsıl’a Göre Eyyûbîlerde Tahta Çıkış Yöntemleri (Türk Devlet 

Anlayışı Çerçevesinde Bir Değerlendirme)”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 38 (66), 

153-169. 

Azimi. (2006). Azimi Tarihi: Selçuklularla İlgili Bölümler (H. 430-538 = 1038/39 - 

1143/44), çev., Ali Sevim, Ankara: TTK. 

Azzam, A. (2015). Selahaddin Eyyübi, çev., Pınar Arpaçay, İstanbul: Alfa Yayınları. 

Bâhaeddîn İbn Şeddâd. (2021). Kâtibinin gözünden Sultan Salâhaddîn Eyyûbî / en-

Nevâdır es-Sultâniye ve”l-Mehâsin el-Yûsufiyye, çev., Aydın Usta, İstanbul: Yeditepe 

Yayınları. 

Bal, M.S. (1998). Türkiye Selçukluları'nda Ticari Hayat (1220-1277), Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Baluken, Y. (2016). Hasankeyf Eyyûbîleri (630-866/1232-1462), Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Barış, A. (2022). Haleb Emiri El-Melikü’z Zahir Gazi ve Dönemi, Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Basuğuy, B. (2017). Haçlılar Karşısında İslam’ın Sağlam Bir Kalesi Eyyûbîler El-

Melikü's-Sâlih Dönemi (637-647/1240-1249), İstanbul: Siyer Yayınları. 

Basuğuy, B. (2020). “I. Melik Âdil Dönemi (596-615/1200-1218)”, Eyyûbî Siyasi 

Tarihi, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 207-242. 

Baykara, T. (1985). “Türkiye Selçuklularında İdari Birim ve Bununla İlgili 

Meseleler“, Vakıflar Dergisi, (19), 49-60. 

Baykara, T. (1996). “Selçuklular Devrinde İğdişlik ve Kurumu”,  Belleten, 60 (229), 

681-694. 

Baykara, T. (1998). Türkiye Selçukluları Devrinde Konya, Konya Valiliği İl Kültür 

Müdürlüğü Yayını, Konya: Arı Ofset Matbaacılık. 

Baykara, T. (2002). “Türkiye Selçuklu Döneminde Toplum ve Ekonomi”, Türkler 

Ansiklopedisi, 7, 223-257. 

Baykara, T. (2003). “Lala”, DİA, 27, 70-71. 

Baykara, T. (2014). Türkiye’nin Sosyal ve İktisadi Tarihi (XI-XIV.Yüzyıllar), Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Bayram, M. (2002). “Türkiye Selçuklularında Devlet Yapısının Şekillenmesi”, 

Türkler Ansiklopedisi, 7, 169-175. 

Bedirhan, Y. (2014). “Türkiye Selçuklularında Dış Ticaret", Turkish Studies-

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic, 9 (5), 371-402. 

Bedirhan, Y. (2015). “Türkiye Selçukluları Devrinde Anadolu’nun Ticaret Şehirleri”, 

Tarih Okulu Dergisi, 8 (24), 25-50. 

Bezer, G.Ö. (2013). “Zengîler”, DİA, 44, 268-272. 

Bostan, İ. (1991). “Azeb”, DİA, 4, 312-313. 

Boz, C. (2021). “Kutalmışoğlu Süleyman’ın Sultanlık Mevzusu Hakkında Yeni Bir 

İddia”, Ankara Anadolu ve Rumeli Araştırmaları Dergisi, 2 (4), 319-338. 



289 
 

Bozkurt, A. (2020). “Salih Necmeddin Eyyûb Dönemi (637-647/1240- 1250)”, Eyyûbi 

Siyasi Tarihi, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 309-356. 

Bozkurt, N. (1991). “Bahriye”, DİA, 4, 495-501. 

Bozkurt, N. (2003). “Meclis”, DİA, 28, 241-242. 

Bozkurt, N. (2011). “Tercüman”, DİA, 40, 489-490. 

Bozkurt, N. (2020). “Mihmandar”, DİA, 30, 25-26. 

Burgu, Y.S. (2011). Anadolu Selçukluları Alaeddin Keykubad ve Zamanı, İstanbul: 

Selenge Yayınları. 

Cahen, C. (2022). Türkiye’nin Doğuşu: Anadolu Selçuklu Devleti: 11. yüzyıldan 14. 

yüzyıla, çev., Nilüfer Epçeli, İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

Chickhou, R. (2020). “II. Melik Âdil Dönemi (635-637/1238-1240)”, Eyyûbîler: 

Siyasi Tarih, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 277-308. 

Çakır, Ö, F. (2022). “Eyyûbî Yönetim Organizasyonunun Kabilesel Kökenleri”, 

Ortaçağ Araştırmaları Dergisi, V/I, 42-52. 

Çakıroğlu, H. (2008). Müferricü'l-kurub fî Ahbâri beni Eyyûb Asru evlâdı Selahaddîn 

ve ehîhi El-Melikü'l-Âdil / Müferricü'l-Kurub'a göre Selahaddîn'in çocukları ve 

kardeşi El-Melikü'l-Âdil Dönemi, Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Çaycı, A. (2019). Selçuklularda Egemenlik Sembolleri, İstanbul: İz Yayıncılık. 

Çelik, R. İ. (2022). “Türkiye Selçuklu Devleti’nde Askerî ve İdari Bir Makam: 

Beylerbeyliği”, Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 8 (1), 205-

218. 

Çetin, A. (2007). Memlûk Devletinde Askerî Teşkilat, İstanbul: Eren Yayıncılık. 

Çubukçu, A. (1994). “Devâtdâr”, DİA, 9, 221-222. 

Çubukçu, A. (1995). “Emîr-i Meclis”, DİA, 11, 141-142. 

Demir, A. (2011). Ahlat ve Çevresinde Eyyûbî Hâkimiyeti, Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Demir, D.M. (2019). Salâhaddîn'in Gemileri: Salâhaddîn Devrinde Akdeniz'de Eyyûbı̂ 

Deniz Kuvvetleri, İstanbul: Babil Kitap. 

Demirci, M. (2000) “İkta”, DİA, 22, 43-47. 

Demirkent, I. (2002). “Haçlı Seferleri ve Türkler”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 651-668. 

Demirkent, I. (2020). Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç Arslan, Ankara: 

TTK.  

DİA, (2022). “Kıptîler”, 25, 423-425. 

Emecen, F. (1991). “Antalya”, DİA, 3, 232-236. 

Eravşar, O. (2000). “Anadolu Selçukluları’nda İdari Mekan Olarak Devlethane”, I. 

Uluslararası Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Kongresi- Bildiriler I (11-13 Ekim 2000), 

Konya: Selçuk Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Merkezi Yayını, 281-296. 



290 
 

Ercilasun, A.B., Akkoyunlu, Z. (2014). Kâşgarlı Mahmud Dîvânu Lugâti’t-Türk Giriş- 

Metin-Çeviri-Notlar-Dizin, Ankara: TDK Yayınları. 

Erdem, İ. (1995). Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Erdoğan, C. (2010). Selçuklu Devletleri Teşkilatında Gulam Sistemi (Tarihsel 

Gelişimi, Özellikleri ve Uygulanışı), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi. 

Ergüven, Ş. (2019). “Eyyûbîler Dönemi Şairi İmâdüddîn el-İsfahânî'nin Selâhaddîn 

Eyyûbî İçin Namzettiği Mersiye Kasidesi”, Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, ed. 

Abdulhalim Oflaz, İstanbul: Hiperyayın, 264-286. 

Erkal, M. (1991). “Âmil”. DİA, 3, 58-60. 

Erkal, M. (1993). “Cizye”, DİA, 8, 42-45. 

Ersan, M. (2002). “Selçuklu - Ermeni İlişkileri”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 635-644. 

Eymen, F.S. (1995). “Fâtımîler”, DİA, 12, 228-237. 

Genç, R. (2002). Karahanlı Devlet Teşkilatı, Ankara: TTK. 

Gordlevskiy, V.A. (2019). Küçük Asya’da Selçuklular, çev., Abdülkadir İnan, Ankara: 

TTK. 

Gök, H.İ. (2001). Musul Atabegliği; Zengiler (Musul kolu: 1146-1233), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Göksu, E. (2009). “Türkiye Selçuklularında Iktâ”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (26), 137-154. 

Göksu, E. (2017). “Türkiye Selçuklu Devleti’ne Tâbi’ Devletler ve Tâbiiyet Hukuku 

Üzerine Bir Değerlendirme”, Belleten, 81 (290), 43-66. 

Göksu, E. (2018). Türkiye Selçuklularında Ordu, Ankara: TTK. 

Güçlüay, S. (1999). Selçuklular Döneminde Ortadoğu`da Ticaret (XI-XIII. yüzyıllar), 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Gülşen, R. (2019). “Selâhaddin Eyyûbî’nin Hukuk/Adalet Anlayışı ve Uygulaması”, 

Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, ed. Abdulhalim Oflaz, İstanbul: Hiperyayın, 214-226. 

Güner, A. (2004). “Melik”, DİA, 29, 52. 

Güngörmez, Z. (2014). XI-XIII. Yüzyıllarda Doğu Akdeniz’de Ticaret, 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Hacıgökmen, M.A. (2011). “Türkiye Selçukluları Zamanında Konya’nın Devlet 

Merkezi Oluşu”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (29), 231-260. 

Hacıgökmen, M.A. (2018). “Selçuklularda Av Merasimleri ve Emir-i Şikarlar”, Selçuk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 43, 325-339. 

Halaçoğlu, Y. (2012). “Ulak”, DİA, 42, 77-79. 

İbn Bibi (El-Hüseyin b. Muhammed b. Ali El- Ca’feri Er-Rugadi). (2020). El-

Evâmirü’l-Alâ’iyye Fi’l-Umûri”l-Alâ’iyye (Selçuknâme), Ankara: TTK. 

İbni Tağrıberdi. (2013). En-Nücumu’z-Zahire (Parlayan Yıldızlar), çev., D. Ahsen 

Batur, İstanbul: Selenge. 



291 
 

İbnü’l-Esîr. (2016). el-Kâmil fi’t-Tarih, çev., Abdullah Köşe, Ahmet Ağırakça, Beşir 

Erarsoy, Zülfikar Tüccar, Abdülkerim Özaydın, Yunus Apaydın, İstanbul: Ocak 

Yayıncılık, 10 Cilt. 

İlgürel, M. (1993). “Çaka Bey”, DİA, 8, 186-188. 

İpşirli, M. (1992a). “Beylerbeyi” DİA, 6, 69-74. 

İpşirli, M. (1992b). “Bitik”, DİA, 6, 225. 

İpşirli, M. (1993). “Cellat”, DİA, 7, 270-271. 

İpşirli, M. (2022). “Kazasker”, DİA, 25, 140-143. 

Jean De Joinville. (2014). Bir Haçlının Hatıraları, çev., Cüneyt Kanat, İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi. 

Kadro, N. (2020). “Selahaddin Eyyûbi’nin Oğulları Efdal Ali ve Aziz Osman 

Dönemi”, Eyyûbiler: Siyasi Tarih, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 177-206. 

Kallek, C. (1997). “Haraç“, DİA, 16, 71-88. 

Kallek, C. (1998). “Hisbe”, DİA, 18, 133-143. 

Kalyoncuoğlu, S. (2010). Selçuklularda İç Güvenlik, Afyon Kocatepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Kanat, C. (2013). Ortaçağ Türk devletlerinde Suç ve Ceza, İstanbul: Küre Yayınları. 

Kapar, M.A. (1995). “Es’ad b. Memmâtî”, DİA, 11, 349-350. 

Kara, S. (2002). “Türkiye Selçuklularında Dini Hayat”, Türkler Ansiklopedisi, 7, 308-

319. 

Kara, S. (2014). “Selçuklu Türkiye’sinde Eğlence Türü Olarak Bezm ve Musiki”, 

Bilig, (68), 169-182. 

Kara, S. (2018). Anadolu Selçuklularında Din ve Medeniyet, İstanbul: Deneme 

Yayınları. 

Karakuş, N. (2023). “Selâhaddin Eyyûbî’nin Mühendisi: Bahaüddin Karakuş”, Rize 

İlahiyat Dergisi, 24, 55-66. 

Kaya, S. (2010). “Süleyman Şah II”, DİA, 38, 105-108.  

Kayaoğlu, İ. (1994). “Mevlana’nın Mektupları’nın Döneminin Tarihi Açısından Bir 

Değerlendirilmesi”,  XII. Tük Tarih Kongresi Ankara: 12-16 Eylül 1994 Kongreye 

Sunulan Bildiriler, Cilt 2, 583-588. 

Kaymaz, N. (1970). Pervâne Mu'înü'd-dîn Süleyman, Ankara: Ankara Üniversitesi 

Yayınları.  

Kaymaz, N. (2011). Anadolu Selçuklularının İnhitatında İdare Mekanizmasının Rolü, 

Ankara: TTK. 

Kenanoğlu, M.M. (2013). “Vergi”, DİA, 43, 52-58. 

Kesik, M. (2002). “Sultan Melikşah (Şahinşah) ve Sultan I. Mesud Dönemleri”, 

Türkler Ansiklopedisi, 6, 940-942. 

Kesik, M. (2004). “Mesud II”, DİA, 29, 342-344. 

Kesik, M. (2007). “Pervâne”, DİA, 34, 244. 



292 
 

Kesik, M. (2017). At Üstünde Selçuklular Türkiye Selçukluları’nda Ordu ve Savaş, 

İstanbul: Timaş Yayınları. 

Kesik, M. (2021). Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyeti,  İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Keskin, M. (2002). “Gazi Süleyman Şah ve Türkiye Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, 

Türkler Ansiklopedisi, 6, 907-920. 

Kılıç, M. (2006). “Âlim ve Devlet Adamı Olarak Eyyubî Meliki: “el-Melikü’l-

Muazzam” ( 576-624/1180-1227)”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

X/2, 337-355.  

Kılıç, M. (2019). Halep Eyyûbîleri El-Melikü’n-Nâsır II. Salahaddin Yûsuf Devrinde 

Eyyûbîler Devleti, Ankara: TTK. 

Kılıç, Ü. (2012). “Vali”, DİA, 42, 492-494. 

Kızıltoprak, S. (2004). “Memlük”, DİA, 29, 87-90. 

Koca, S. (1995). “Türkiye Selçuklu Sultanı I. İzzeddin Keykâvus’un Aldığı ve 

Kullandığı Hakimiyet Sembolleri”, Belleten, 59 (224), 55-74. 

Koca, S. (2002a). “Türkiye Selçuklu Sultanı I. İzzeddin Keykâvus’un Şahsiyeti ve 

Tarihî Rolü”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 580-589. 

Koca, S. (2002b). “Türkiye Selçuklu Sultanlarının İzledikleri Ekonomik Politikalar”, 

Türkler Ansiklopedisi, 7, 344-353. 

Koca, S. (2005). Selçuklular’da Ordu ve Askeri Kültür, Ankara: Berikan Yayınevi. 

Koca, S. (2009). “Selçuklu İktidarının Belirlenmesinde Rol Oynayan Güçler ve 

Alâeddîn Keykubâd’ın Türkiye Selçuklu Tahtına Çıkışı”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, 25, 1-38. 

Koca, S, (2010). “Türkiye Selçuklu Tarihine Damgasını Vuran Menfur Bir Cinayet: 

Sultan I. Alâeddîn Keykubâd’ın Zehirlenmesi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (27), 347-369. 

Kök, B. (1990). Nureddin Mahmud Bin Zengi ve İslam Kurumları Tarihindeki Yeri, 

İstanbul: İşaret Yayınları. 

Kolukısa, Z.Ü. (2022). Es-sülûk li-Ma’rifeti Düveli’l-müluk adlı eserin I. cildi 

(Eyyubiler kısmının) çevirisi ve değerlendirilmesi, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Kortantamer, S. (2009). “Bir Hükümdarlık Alameti Olarak Tırâz”, Acta Turcıca 

Online Thematic Journal of Turkıc Studies, (2), 79-85. 

Köprülü, M.F. (1943). “Bayrak”, İA, II, 401-420. 

Köprülü, M.F. (1987), “Hil’at”, İA, V/1, 483-486. 

Köprülü, O.F. (1993). “Çavuş”, DİA, 8, 236-238. 

Köymen, M.A. (1992). Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi Alp Arslan ve Zamanı, 3 

Cilt, Ankara: TTK. 

Köymen, M.A. (2020). Büyük Alâeddîn Keykubad ve Zamanı, İstanbul: Kronik Kitap. 

Kubat, A. (2020). Eyyûbilerde Askerî Teşkilat, Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi.  



293 
 

Kucur, S.S. (1993), “Çomakdar“, DİA, 8, 369. 

Kucur, S.S. (2000). “İktâ”, DİA, 22, 47-49. 

Kucur, S.S. (2002). “Nizâmülmülk’ün Siyâset-Nâme’sine Selçuklu Devlet Teşkilatı 

Açısından Bir Bakış: Emîr-i Hares ve Emîr-i Dâd Örneği”, Türklük Araştırmaları 

Dergisi, 12, 41-72. 

Kucur, S.S. (2006). “Nâib-i saltanat”, DİA, 32, 313-314. 

Kudame İbn Cafer. (2018). Kitabü’l-Harac: (Fetihler, Siyaset, Coğrafya, Vergiler, 

Bürokrasi), çev., Ramazan Şeşen, ed. Sahure Ergüzel, İstanbul: Yeditepe Yayınları, 

Kuşçu, A.D. (2002). “Türkiye Selçuklularında Ordu ve Donanma”, Türkler 

Ansiklopedisi, 7, 249-269. 

Kuşçu, A.D. (2013). Eyyûbî Devleti Teşkilatı, Ankara: TTK. 

Kuşçu, A.D. (2022). “Eyyûbilerde Ticari ve İktisadi Hayat”, Eyyûbilerde Kültür ve 

Medeniyet, ed. Ziya Polat, Ayşe Çekiç, İstanbul: İlahiyat Yayın, 73-104. 

Küçükaşcı, M.S. (2006). “Müşrif”, DİA, 32, 167-169. 

Küçükaşçı, M.S. (2022).  “Kâtib”, DİA, 25, 49-52. 

Lyons, M. C., Jackson, D.E.P. (2018). Selahattin Eyyûbî Din Savaşları Siyaseti, çev., 

Aydın Çavdar, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Mecit, S. (2017). Anadolu Selçukluları Bir Hanedanın Evrimi, çev., Özkan Akpınar, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Merçil, E. (1995). “Selçuklularda Emîr-i Dâd Müessesesi”, Belleten, 59 (225), 327-

340. 

Merçil, E. (1996). “Gazneliler”, DİA, 13, 480-484. 

Merçil, E. (1998). “Hazinedar”, DİA, 17, 141-143 

Merçil, E, (2002). “Türkiye Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 503-528. 

Merçil, E. (2004). “Menşur”, DİA, 29, 149.  

Merçil, E. (2007a). “Peyk”, DİA, 34, 262-263. 

Merçil, E. (2007b). Selçuklular’da Hükümdarlık Alametleri, Ankara: TTK. 

Merçil, E. (2008). “Sâhib Ata”, DİA, 35, 515-516. 

Merçil, E. (2009a). “Selçuklular”, DİA, 36, 389-392. 

Merçil, E. (2009b). “Sipehsâlâr”, DİA, 37, 259-260.  

Merçil, E. (2010). “Şahne”, DİA, 38, 292-293. 

Merçil, E. (2011). Selçuklular’da Saraylar ve Saray Teşkilatı, İstanbul: Bilge Kültür 

Sanat. 

Merçil, E. (2012). “Tevkī”, DİA, 41, 35-36. 

Merçil, E., Sevim, A. (2014). Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 

Ankara: TTK. 

Merçil, E. (2015). Selçuklular Zamanında Divan Teşkilatı (Merkez ve Eyalet 

Divanları), İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 



294 
 

Merçil, E. (2021). Selçuklularda Vergiler, İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Metin, T. (2014). “Selçuklular Zamanında Müneccimliğe Dair Bazı Tespitler”, History 

Studies, 6 (3), 239-253 

Niyazi, M. (2021). Türk Devlet Felsefesi, İstanbul: Ötüken. 

Nizamülmülk. (2006). Siyasetname: (Siyeru’l-mülûk), çvr., Nurettin Bayburtlugil, 

İstanbul: Dergah Yayınları. 

Nuhoğlu, G. (1995). Beyhaki Tarihine Göre Gazneliler’de Devlet Teşkilatı ve Kültür, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Nuroğlu, B. (2004). Türkiye Selçuklu Devletinin Uyguladığı Ekonomik Politikalar, 

Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Odabaşı, Z. (2019). “Türk Devletlerinde Kullanılan İdari Ünvanlar”, Osmanlı 

Medeniyeti Araştırmaları Dergisi, 5 (9), 165-192. 

Oflaz, A. (2019). Kuruluş ve Yükseliş Döneminde Eyyûbîler (Melik Âdil Dönemi), 

İstanbul: Siyer Yayınları. 

Oflaz, A. (2020). “Melik Muazzam Turanşah Dönemi (647-648/1249-1250)”, 

Eyyûbiler: Siyasi Tarih, ed. Ziya Polat, Ankara: İlahiyat Yayınları, 357-392. 

Öngül, A. (1994). “Ebû Sâlim en-Nasîbî”, DİA, 10, 226-227. 

Önkal, A., Bozkurt, N. (1994). “Deve”, DİA, 9, 222-226. 

Özaydın, A. (1989). “Ali b. Zâfir”, DİA, 2, 459-460. 

Özaydın, A. (1992), “Bündârî”, DİA, 6, 489-490. 

Özaydın, A. (2001a). “Karahanlılar”, DİA, 24, 404-412. 

Özaydın, A. (2001b). “İsti’râz”, DİA, 23, 373-374. 

Özaydın, A. (2013). “Müslüman Türk Devletlerinde Vezirlik”, DİA, 43, 82-87.  

Özaydin, A. (2020). “Mîr-i Alem”, DİA, 30, 123-124. 

Özaydın, A. (2022). “Kılıcarslan II”, DİA, 25, 398-402. 

Özbek, S. (2018a). “Türkiye Selçukluları-Eyyûbî İlişkilerinde Çukurova Ermeni 

Prensliği’nin Rolü”, Selçuk Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Dergisi, 6, 13-34. 

Özbek, S. (2018b). “Türkiye Selçuklularının Çöküşünde Sebep Sonuç İlişkisi 

Yassıçemen’den Kösedağ’a”, Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları E – 

Dergisi, 5 (1), 2-17. 

Özbek, S. (2018c). “Güvercin Kanadında Gelen Haber: Ortaçağ Türk-İslam 

Devletlerinde Posta Güvercinleri” Gazi Türkiyat: Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 23, 

19-44. 

Özcan, A. (1993). “Casus“, DİA, 7, 163-166. 

Özcan, A. (2006). Memlük Devletinde Merkez Teşkilatı, Gaziosmanpaşa Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Özcan, A. (2020).  “Hassa Ordusu”, DİA, EK-1, 541-543.  

Özdal, A.N. (2016). Ortaçağ Ekonomisi ve Müslüman Tüccarlar, İstanbul: Selenge. 



295 
 

Özdal, A.N. (2020). “Eyyûbiler Döneminde Yaşanan Ekonomik Krizlere Bir Bakış”, 

Eyyûbiler’de Siyasi ve Ekonomik İlişkiler, ed. Abdulhalim Oflaz, Rümeysa Seven, İsa 

Babür, Aynur Çınar, Ahmad Alkhalil, İstanbul: Hiperyayın, 331-337. 

Özdemir, A. (2019). Selçuklu Saraylarında Haciblik, Marmara Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Özen, Ş. (2001). “Kādılkudât”, DİA, 24, 77-82. 

Palabıyık, M.H. (1996). Gazneli Devleti Saray Teşkilatı, Erzurum Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Pehlivanlı, H. (2002). “Eski Türkler ve Selçuklularda İstihbaratçılık”, Türkler 

Ansiklopedisi, 5, 279-285. 

Polat, S. (2002). “Selçuklu Türkiyesi’nde Ticaret”, Türkler Ansiklopedisi, 7, 375-385. 

Rapp, S. (2012). “Vasal”, DİA, 42, 531-534. 

Runcıman, S. (1987). Haçlı Seferleri Tarihi, çev., Fikret Işıltan, 3 Cilt, Ankara: TTK. 

Sahillioğlu, H. (1969). “İkinci Keykâvus’un Bir Mülknâmesi”, Vakıflar Dergisi, (8), 

Ankara, 57-65. 

Salman, A. (2022). Selçuklu Anadolu’sunda Av ve Avcılık, Marmara Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Sarı, Y. (2016). “Selâhaddin-i Eyyûbî’nin Abbasi Halifeleri ile Olan Münasebetleri”, 

Uluslararası Selâhaddin Eyyûbî Sempozyumu Bildirileri, Cilt 2, ed. Necati Sümer, 

Ahmet Aktaş, 589-604.  

Sevim, A. (2010). “Süleyman Şah I”, DİA, 38, 103-105. 

Sevim, A. (2022a). “Kılıcarslan III”, DİA, 25, 403. 

Sevim, A. (2022b). “Keyhüsrev I”, DİA, 25, 346-348. 

Sevim, A. (2022c). “Keyhüsrev II”, DİA, 25, 348-350. 

Sevim, A. (2022d). “Keyhüsrev III”, DİA, 25, 350-351. 

Sümer, F. (2004). “Mesud I”, DİA, 29, 339-340. 

Sümer, F. (2009). “Anadolu Selçukluları”, DİA, 36, 380-384. 

Sümer, F. (2022a). “Keykâvus I”, DİA, 25, 351-353. 

Sümer, F. (2022b). “Keykubad I”, DİA, 25, 357-359. 

Sümer, F. (2022c). “Keykâvus II”, DİA, 25, 354-356. 

Sümer, F. (2022d). “Keykubad II”, DİA, 25, 359.  

Sümer, F. (2022e). “Kılıcarslan IV”, DİA, 25, 403-405. 

Sümer, F. (2022f). “Keykubad III”, DİA, 25, 359-361. 

Şahin, K. (2002). ”Yükselme Devri Selçuklu-Bizans İlişkileri”, Türkler Ansiklopedisi, 

6, 618-629. 

Şeker, M. (1998). “Hil’at, DİA, 18, 22-25. 

Şenbaş, Y. (2023). Dımaşk Eyyûbîlerinin Siyasi Tarihi 582/1186-658/1260, Sivas 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 



296 
 

Şeşen, R. (1983). Salâhaddîn Devrinde Eyyûbîler Devleti, İstanbul: Edebiyat Fakültesi 

Basımevi. 

Şeşen, R. (1987). Salâhaddîn Eyyûbî ve Devlet, İstanbul: Çağ Yayınları. 

Şeşen, R. (1992). “Eyyûbîler”, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6, 301-432. 

Şeşen, R. (1994). “Eyyûbîler’de Divan”, DİA, 9, 381-383.  

Şeşen, R. (1995a). “Eyyûbîler”, DİA, 12, 20-31. 

Şeşen, R. (1995b). “Selâhaddin-i Eyyûbî”, DİA, 36, 337-340. 

Şeşen, R. (2007). Salahaddin’den Baybars’a Eyyûbîler - Memluklar (1193-1260), 

İstanbul: Yıldız Yayıncılık. 

Şeşen, R. (2018a). Eyyûbîler (1169-1260), Ankara: İsam Yayınları. 

Şeşen, R. (2018b). Selâhaddin Eyyûbî ve Dönemi, İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Takkuş, M. S. (2021). Musul ve Biladü'ş-Şam Atabegleri Zengîler : (1127-1233), çev., 

Mustafa İsmail Dönmez, ed. Doğan Mert Demir, İstanbul: Selenge Yayınları. 

Taneri, A. (1967). “Büyük Selçuklu İmparatorluğunda Vezirlik”, Ankara Üniversitesi 

Dil Tarih Coğrafya Fakültesi Tarih Araştırmaları Dergisi, 5 (8), 75-186. 

Taneri, A. (1993a). “Câmedar”, DİA, 7, 45. 

Taneri, A. (1993b). “Çaşnigîr”, DİA, 8, 232. 

Taneri, A. (1994a). “Büyük Selçuklular’da Divan”, DİA, 9, 384.  

Taneri, A. (1994b). “Nâib”, DİA, 9, 311-312. 

Taneri, A. (1995). “Emîr-i Dâd”, DİA, 11, 130. 

Taneri, A. (1996). “Hâcib“, DİA, 14, 508-511. 

Taneri, A. (1997a) “Hânsâlâr”, DİA, 16, 47-48. 

Taneri, A. (1997b). “Hadım”, DİA, 15, 1-3. 

Tanman, M.B. (1994). “Divanhane”, DİA, 9, 437-444. 

Terzi, M.Z. (1996). “Gulâm”, DİA, 14, 178-180. 

Terzioğlu, M.Z. (2013). İslam Kurumları Tarihi: El Kitabı, İstanbul: Grafiker 

Yayınları. 

Turan, A. (2021). Selâhaddin sonrası Eyyûbîler Devleti, İstanbul: Siyer Yayınları. 

Turan, O. (1948). “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku, Miri Topraklar ve Hususi 

Mülkiyet Şekilleri”, Belleten, 12 (47), 549-573. 

Turan, O. (1992). “İktâ”, İA, V/2, 949-959. 

Turan, O. (2002). “Selçuklu Sultanı II. Kılıç Arslan”, Türkler Ansiklopedisi, 6, 566-

579. 

Turan, O. (2010). Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, İstanbul: Ötüken. 

Turan, O. (2014). Türkiye Selçukluları Hakkında Resmî Vesikalar: Metin, Tercüme ve 

Araştırmalar, Ankara: TTK. 

Turan, O. (2020). Selçuklular Zamanında Türkiye, İstanbul: Ötüken. 



297 
 

Turan, R. (2002). “Türkiye Selçukluları ve Anadolu Beyliklerinde Teşkilat”, Türkler 

Ansiklopedisi, 7, 151-168. 

Turan, R. (2020). Türkiye Selçuklularında Hükümet (Vezir ve Divan), Ankara: TTK. 

Turşak, M. (2020). “Paylaşılamayan Bilge Kumandan Selahaddin Eyyubi”, 

Selahaddin Eyyûbi ve Dönemi, ed. Abdulhalim Oflaz, İstanbul: Hiperyayın, 118-136. 

Türcan, T. (2010). “Şûrâ”, DİA, 39, 230-235. 

Tüzmek, S. (2021). İbn Bîbî’nin El-Evâmiru’l-”Alâ’iyye Fî”l-Umûri’l-”Alâ’iyye Adlı 

Eserinde Kullanılan Siyâsî-İdarî-Askerî Istılâh ve Unvanların Tespit, Tahlil ve 

Değerlendirmesi, Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi. 

Uğurlu, K. (2002). “Kubâdâbâd Sarayı”, DİA, 26, 299-300. 

Usta, A. (2019). “Sâlâr, DİA, EK-2, 452-453. 

Uyar, G. (2006). “Nakib”, DİA, 32, 321-322. 

Uyumaz, E. (2002). Sultan I. Alâeddin Keykubat Devri Türkiye Selçuklu Tarihi (1220-

1237), Ankara: TTK.  

Uzunçarşılı, İ.H. (1988). Osmanlı Devlet Teşkilatına Medhal, Ankara: TTK. 

Vezir, İA, XIII, 309-314. 

Yakıt, İ. (2019). “Selahattin Eyyûbî’nin Nesebi”, Belleten, 83 (297), 469-484. 

Yazıcı, T., İpşirli, M. (1995). “Ferrâş”, DİA, 12, 408-409. 

Yeniçeri, C. (2004). “Mezâlim”, DİA, 29, 515-518. 

Yılmaz, S. (2013). “Veliaht”, DİA, 43, 28-30. 

Yiğit, İ. (2003). “Mahzen”, DİA, 27, 401-402. 

Yusuf Has Hacip. (2008). Kutadgu Bilig, çev., Reşid Rahmeti Arat, İstanbul: Kabalcı. 

Yürekli, T. (2017). “Zengiler ve Eyyûbîlerde İstihbarat”, Türkiyat Mecmuası, 27 (2), 

293-311. 

  



298 
 

  



299 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

 

Soyadı, adı : Daldal, Metin 

Uyruğu : Türk 
 

 
 

Eğitim 
 

Derece 

 

Eğitim Birimi 

 

Mezuniyet tarihi 

 

Yüksek lisans Ankara Hacı Bayram Veli 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü Tarih Bölümü Ortaçağ 

Bilim Dalı 

Devam ediyor  

Lisans Ankara Üniversitesi Tarih 

Bölümü 

2020  

Lise Özel Bahçelievler Kültür Temel 

Lisesi. 

                2016  



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



 

 


	ETİK BEYAN
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	Kısaltmalar Açıklamalar
	ÖZGEÇMİŞ

