
T.C.

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSMAİL KARAGÖZ’ÜN “KUR’ÂN'IN ANLAMI VE 
TEFSİRİ”ADLI ESERİNDE TARTIŞMALI BAZI 

KONULARA YAKLAŞIMI

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

     DANIŞMAN 

Doç. Dr. Ahmet KARADAĞ
HAZIRLAYAN 

Ayşe GELERİ 

MALATYA-2024 



ii 

T.C.

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI TEFSİR BİLİM DALI 

İSMAİL KARAGÖZ’ÜN “KUR’ÂN'IN ANLAMI VE TEFSİRİ”  

ADLI ESERİNDE TARTIŞMALI BAZI KONULARA YAKLAŞIMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

HAZIRLAYAN 

Ayşe GELERİ 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Ahmet KARADAĞ 

MALATYA-2024 



iii 

ONUR SÖZÜ 

Doç. Dr. Ahmet KARADAĞ’in danışmanlığında yüksek lisans tezi olarak

hazırladığım  “İSMAİL KARAGÖZ’ÜN “KUR’ÂN'IN ANLAMI VE TEFSİRİ” ADLI

ESERİNDE TARTIŞMALI BAZI KONULARA YAKLAŞIMI ” başlıklı bu araştırmanın,

bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma başvurmaksızın tarafımdan 

yazıldığını ve yararlandığım bütün yapıtların hem metin içinde hem kaynakçada 

yöntemine uygun biçimde gösterilenlerden oluştuğunu belirtir, bunu onurumla 

doğrularım.  

Ayşe GELERİ 



iv 

ÖN SÖZ 

İslam'ın temel kaynağı Kur’ân, ilahi mesajın son halkasını oluşturur. Kur’ân Müs-

lümanlar için bir hüküm kaynağıdır. İnsanlığa hidâyet için gönderilen Kur’ân, insan ha-

yatının tüm alanlarına etki edecek şekilde kurallar ve hükümler koymuştur. Sosyal haya-

tın sürekli değişkenlik arz etmesi sebebiyle, değişmeyen bu kural ve hükümler, aslı bo-

zulmadan yeni olaylara aktarılabilmektedir. Bu da Kur’ân'ı yorumlamanın ve tefsir etme-

nin gerekliliğini göstermektedir.  

İnsanın en temel gayesi, Allah’ın kelamı Kur’ân-ı Kerîmi okumak, anlamak ve 

yaşamaktır. Kur’ân-ı Kerîm ilk nazil olduğu andan itibaren anlaşılmaya ve hayata tatbik 

edilmeye çalışılmıştır. Bunun sonucunda da birçok farklı yorum ortaya çıkmıştır. İslamın 

yayılması ve Kur’ân-ı Kerîm’in farklı toplumlarda anlaşılmaya çalışılması bu farklı yo-

rumların artmasına sebep olmuştur. Ayrıca değişen şartlar, ortaya çıkan yeni durumlar, 

gelenek ve görenekler, başka toplumlardan etkilenme, müfessirin yaşadığı dönem ya da 

bağlı olduğu mezhep gibi sebeplerle müfessirler çok zengin tefsir kitapları ortaya koy-

muşlardır.  

Bu tefsir kitaplarından birisi de İsmail Karagöz tarafından kaleme alınan 

Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri adlı eserdir. Eser sekiz ciltten oluşmuş kapsamlı denilebile-

cek bir tefsir kitabıdır. Her kesimden okuyucunun rahatlıkla anlayabileceği, anlaşılır ve 

sade bir dille yazılmıştır. Her âyetin sonunda okuyucuya gerekli olan bilgi ve hükümler 

maddeler halinde sıralanmıştır. Önceden beri tartışılagelmiş konular hakkında da yazarı-

mız kendi fikrini ortaya koymuştur. 

Çalışmamız giriş, üç bölüm ve sonuç bölümünden oluşmaktadır. Giriş bölümünde 

genel olarak konunun amacı, önemi ve yöntemleri hakkında bilgi verildikten sonra birinci 

bölümde İsmail Karagöz’ün şahsi ve ilmi hayatı hakkında bilgiler verilmiştir. Daha sonra 

çalışmamıza konu olan eserinin genel özellikleri anlatılmıştır. İkinci bölümde Ku’rân 

ilimlerinden bazıları hakkında genel bilgiler verildikten sonra Karagöz’ün bu ilimler hak-

kındaki görüşleri bazı örnek âyetler üzerinden ortaya konmaya çalışılmıştır. Üçüncü bö-

lümde ise Karagöz’ün kelamî ve fıkhî bazı konular hakkındaki görüşleri, bazı müfessir-

lerin görüşleri ile birlikte ortaya konmaya çalışılmıştır. Sonuç bölümünde ise tartışmalı 

olan konular hakkında genel değerlendirmeler ve ulaşılan sonuçlar aktarılmıştır.  



v 

Bu çalışmanın her aşamasında desteğini esirgemeyerek katkıda bulunan danışman 

hocam Doç. Dr. Ahmet KARADAĞ’a, çalışmayı okuyarak katkıda bulunan jüri üyesi 

hocalarım Doç. Dr. Ahmet KÜÇÜK ve Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin POLAT’a, derslerinden 

istifade ettiğim İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi hocalarına ve her daim yanımda olan 

aileme teşekkürlerimi sunarım. 

Çalışmak bizden, başarı Yüce Allah’tandır. 



vi 

ÖZET 

Kur’ân-ı Kerim, nâzil olduğu andan itibaren muhatapları tarafından anlaşılmaya 

çalışılmış, bu çabaların bir sonucu olarak çeşitli yorumlar ortaya çıkmış ve günümüzdeki 

tefsir külliyatını oluşturmuştur. Bu tefsirlerden biri de İsmail Karagöz'ün kaleme aldığı 

"Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı eserdir. Bu eser, çağdaş yaşama dair yorumlarıyla bir-

likte, âyetlerin rehberliğinde günümüz toplumsal meselelerine çözüm arayışını hedefle-

yen önemli bir çalışmadır. 

Tezimizde, Türkiye'de son yıllarda yazılan tefsirlerden biri olan "Kur’ân'ın An-

lamı ve Tefsiri"ni çeşitli açılardan incelemiş bulunmaktayız. Çalışmamızda, tarih bo-

yunca tartışmalara konu olmuş ve günümüzde hala tartışılan, Kur’ân'da yer alan belirli 

konular ele alınmıştır. Bu çerçevede, İsmail Karagöz'ün tartışıla gelen geleneksel ve çağ-

daş konulara yaklaşımı ve yorumlama tarzı ortaya konmaya çalışılmıştır. Karagöz'ün bu 

konulardaki yorumları ve sunduğu çözüm önerileri, klasik ve çağdaş ilahiyatçıların yak-

laşımlarıyla birlikte ele alınarak kısa değerlendirmeler yapılmıştır. 

Çalışmamız, öteden beri tartışılan birçok meseleye dair konular hakkında genel 

fikirler içermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, Tefsir, Tartışmalı Konular, İsmail Karagöz 



vii 

ABSTRACT 

The Holy Quran has been tried to be understood by its addressees since the mo-

ment it was revealed, and as a result of these efforts, various interpretations have emerged 

and formed the present-day commentary corpus. One of these commentaries is the work 

called "Meaning and Interpretation of the Quran" written by İsmail Karagöz. This work, 

together with its interpretations of contemporary life, is an important work that aims to 

find solutions to today's social issues under the guidance of verses. 

In our thesis, we have examined "The Meaning and Interpretation of the Quran", 

one of the commentaries written in Turkey in recent years, from various perspectives. In 

our study, certain issues in the Quran, which have been the subject of debate throughout 

history and are still debated today, are discussed. In this context, İsmail Karagöz's appro-

ach and interpretation style to the traditional and contemporary issues under discussion 

has been tried to be revealed. Karagöz's comments on these issues and the solution sug-

gestions he offered were compared with the approaches of classical and contemporary 

theologians, and then brief evaluations were made. 

Our study includes analyzes that offer solutions to many issues that have arisen so 

far. 

Key Words: Quran, Tafsir, Controversial Topics, İsmail Karagöz 



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ONUR SÖZÜ ................................................................................................................... iii 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................... iv 

ÖZET ............................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. viii 

KISALTMALAR DİZİNİ ................................................................................................ x 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

ARAŞTIRMA HAKKINDA GENEL BİLGİLER ........................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu ................................................................................................ 1 

2. Araştırmanın Amacı ve Önemi ................................................................................. 1 

3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları ....................................................................... 2 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSMAİL KARAGÖZ'ÜN HAYATI VE İLMİ KİŞİLİĞİ ................................................ 3 

1.1. Eğitim ve Öğretim Hayatı ...................................................................................... 3 

1.2. Görev Hayatı .......................................................................................................... 3 

1.3. İlmi Kişiliği ............................................................................................................ 4 

1.3.1. Kitapları ............................................................................................................... 4 

1.3.2. Müşterek kitapları ............................................................................................. 28 

1.3.3. Editörlük yazıları ............................................................................................... 28 

1.3.4. Bölüm yazıları ................................................................................................... 29 

1.4. Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri Adlı Eserinin Özellikleri ve Tefsirdeki Metodu ..... 29 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. KUR’ÂN İLİMLERİNDEN BAZILARINA DAİR YAPILAN YORUMLAR ........ 33 

2.1. Nâsih-Mensûh ...................................................................................................... 33 

2.2. Muhkem - Müteşabih ........................................................................................... 40 

2.3. Sebeb-i Nüzûl ....................................................................................................... 43 

2.4. Kasasu’l Kur’ân ................................................................................................... 47 

2.5. Hurûf-u Mukattaa ................................................................................................. 51 

2.6. Emsâlu’l-Kur’ân ................................................................................................... 54 



ix 

 

2.7. Aksâmü’l-Kur’ân ................................................................................................. 57 

2.8. İ’câzu’l Kur’ân ..................................................................................................... 59 

2.9. Müşkilü’l-Kur’ân ................................................................................................. 61 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KELAMÎ VE FIKHÎ BAZI KONULAR HAKKINDA YAPILAN YORUMLAR ... 65 

3.1. Kelami Konular .................................................................................................... 65 

3.1.1. Allah’ın Arşa İstivası ..................................................................................... 65 

3.1.2. Ruyetullah ...................................................................................................... 68 

3.1.3. Hz. İsa’nın nüzulü ......................................................................................... 72 

3.1.4. Muğayyebat-ı Hamse ..................................................................................... 74 

3.1.5. Kabir azabı ..................................................................................................... 77 

3.1.6. Şefaat Bahsi ................................................................................................... 79 

3.1.7. A’râf Ehli ....................................................................................................... 85 

3.1.8. Ülü’l-emre itaat ............................................................................................. 88 

3.1.9. Ehli Kitabın Ahiretteki Durumu .................................................................... 89 

3.2. Fıkhi Konular ....................................................................................................... 92 

3.2.1. Kur’an’a Abdestsiz Dokunma ....................................................................... 92 

3.2.2. Çok Eşlilik Bahsi ........................................................................................... 94 

3.2.3. Kadınlarla İlgili Bahisler ............................................................................... 99 

3.2.3.1. Kadınların Örtüsü ....................................................................................... 99 

3.2.3.2. Kadının Mirastaki Payı ............................................................................. 102 

3.2.3.3. Kadının Şahitliği ....................................................................................... 104 

3.2.4. Erkeğin Kavvamlığı ..................................................................................... 107 

3.2.5. Cihad ............................................................................................................ 110 

3.2.6. Ganimetler ................................................................................................... 114 

3.2.7. Mürtedin Cezası ........................................................................................... 118 

SONUÇ ......................................................................................................................... 123 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 125 

 

 

  



x 

 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

as  :   aleyhisselam 

b.  : Bin, İbn 

bk : bakınız 

Çev./çev.  : Çeviri 

DİB :  Diyanet İşleri Başkanlığı  

H./h.  : Hicrî 

Hz. :  Hazreti 

ö. : ölüm tarihi 

sav :  Sallallahu aleyhi ve sellem 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

terc : tercüme 

Thk.  : Tahkik Eden 

t.s.  : Basım tarihi yok 

v.b.  : ve benzeri 

v.d.  : ve diğerleri 

y.y.  : Basım Yeri Yok 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMA HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

1. Araştırmanın Konusu 

 Kur’ân-ı Kerim, nazil olduğu andan itibaren insanlar tarafından anlaşılmaya ve 

yorumlanmaya çalışılan ilahi bir kitaptır. Bu süreç, sadece belirli bir dönemle sınırlı kal-

mamış, aksine günümüze kadar devam etmiştir. İnsanlık var olduğu sürece, Kur’ân'ın yo-

rumlanması da devam edecektir. Bu nedenle, tarih boyunca sayısız tefsir kitabı yazılmış-

tır. Bu tefsirler, Kur’ân'ın anlamını daha iyi kavramak ve onun mesajını günümüz bağla-

mında anlamak amacıyla yapılan çalışmalardır. 

Son dönemde yazılan tefsirlerden biri olan "Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı ça-

lışma da, Kur’ân'ın anlaşılması üzerine yapılan kapsamlı çalışmalara bir örnektir. Bu eser, 

Kur’ân'ın anlamını daha derinlemesine kavram ve günlük hayat için çıkarımlar yapma 

amacı güden bir yaklaşımı temsil etmektedir. 

Kur’ân'ın tefsiri yapılırken, hem Kur’ân ilimleriyle ilgili hem de günümüz güncel 

meseleleriyle ilgili bazı tartışmalı konular da ele alınmıştır. Bu tez çalışmasının konusu; 

Karagöz’ün öteden beri tartışılmış ve hala tartışılan konular hakkındaki görüşlerini, 

Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri adlı kitabında nasıl ortaya koyduğunu ve bu konular için ne 

tür bir çözüm arayışına girdiğini ele almaktadır. 

2. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

 Karagöz’ün kaleme aldığı “Kur’ân’ın anlamı ve tefsiri” adlı eser modern dö-

nemde, dil açısından her kesimden insanın anlayabileceği ölçüde sade bir üsluba sahip ve 

klasik birçok kaynaktan yararlanması bakımından önemli bir eserdir. Eserin basımının 

çok yeni olması, bu eserle ilgili herhangi bir çalışmanın olmaması bizi bu eser üzerine 

çalışmaya sevk etmiştir. 

 Kur’ân ilimlerinin tartışılan bazı başlıkları ve tartışılan kelamî ve fıkhî konular her 

dönemde alimleri araştırmaya sevk etmiştir. Bu tarz meselelerin günümüzde yazılan bir 



2 

 

eserde nasıl ele alındığını ve günümüz toplumsal meselelerine nasıl yaklaşıldığını ortaya 

koymak, bu çalışmanın önemini ve amacını oluşturmaktadır. 

3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları 

 Bu tez çalışmasının ilk bölümünde, müellifin hayatı, eserleri ve tefsiri hakkında 

detaylı bilgiler sunulacaktır. Bu bilgiler, müellifin tefsiri ve diğer eserlerinin biyografile-

rinden derlenecek, böylece okuyucuya müellifin akademik geçmişi ve yazılarına genel 

bir bakış sağlanmış olacaktır. 

İkinci bölümde, Kur’ân İlimleri’nden özellikle tartışma konusu olabilecek Nâsih-

Mensûh, Muhkem-Müteşabih, Sebeb-i Nüzûl, Kasasu’l Kur’ân, Huruf-u Mukatta, 

Emsâlu’l Kurân, Aksâmu’l Kur’ân, Îcâzu’l Kur’ân ve Müşkilü’l Kur’ân başlıklarıyla il-

gili; Arapça sözlüklerden, klasik eserlerden ve günümüzde tefsir usulü alanında yazılmış 

eserlerden yararlanılarak her bir başlık ile ilgili inceleme yapılarak, genel bilgiler verile-

cektir. Yine çalışmanın asıl amacına uygun olarak, her bir başlık ile ilgili âyetlerden ba-

zıları esas alınarak yazarın tefsir kitabındaki görüşleri etraflıca ortaya konulacaktır. 

Üçüncü bölümde ise; ilk dönemlerden itibaren tartışılmış ve tartışılmaya devam 

eden fıkhî ve kelamî bazı meseleler hakkında bilgiler verilecektir. Öncelikle bu konulara 

mesnet olan âyetler tespit edilecek ardından tahlilleri yapılacaktır. Âyetlerin tahlilleri ya-

pılırken hem klasik hem de çağdaş tefsirlerden yararlanılacaktır. Sonrasında ise çalışma-

nın amacına uygun olarak Karagöz’ün tefsirinde bu âyetlerin nasıl anlaşıldığı ve yorum-

landığı ortaya konmaya çalışılacaktır. 

 



3 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSMAİL KARAGÖZ'ÜN HAYATI VE İLMİ KİŞİLİĞİ 

1.1. Eğitim ve Öğretim Hayatı 

 İsmail Karagöz, 10 Nisan 1954 tarihinde Bolu ilinin Gerede ilçesine bağlı Hasan-

lar köyünde dünyaya gelmiştir.1966 yılında ilkokulu tamamlayan Karagöz, aynı yıl İs-

tanbul Kadıköy İskele Cami Kuran Kursu'nda hafızlık eğitimini başarıyla tamamladı. Eği-

tim hayatına 1967-1968 öğretim yılında Düzce İmam Hatip Okulu'nda devam eden araş-

tırmacı, 1973 yılında Ankara İmam Hatip Okulu'ndan mezun oldu. Aynı yıl içinde Yıldı-

rım Beyazıt Lisesi'nden de diplomasını aldı. 

1974 yılında başladığı Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi'ni 1979 yılında ba-

şarıyla tamamlayan Karagöz, 1983 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı Haseki Eğitim Mer-

kezi'nde Müftü ve Vaizlik İhtisas Kursu'nu tamamladı. 1990 yılında Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Tefsir Ana Bilim Dalı'nda doktora çalışmalarına başladı ve 1994 yılında 

"Kuran'da Zulüm Kavramı" adlı teziyle Tefsir doktoru unvanını elde etti. 

1998 yılında doçentlik unvanını kazanan yazar, 13 Kasım 2016 tarihinde Düzce 

Üniversitesinde tefsir profesörü olarak atması yapıldı. Hayatı boyunca ilahiyat alanında 

önemli çalışmalara imza atan ve akademik kariyerinde üstün başarılar elde eden ilahi-

yatçı, özellikle tefsir alanındaki katkılarıyla tanınmaktadır.1 

1.2. Görev Hayatı 

 Karagöz, 1973 yılında Ankara ili Altındağ ilçesi Merkez Hasköy Cami İmam Ha-

tibi olarak göreve başladı. 1979 yılında müftülük sınavını kazandı ve Bartın ili Ulus ilçe-

sine müftü olarak atandı. 1983 yılında İhtisas Kursu'nu tamamladıktan sonra Samsun ili 

                                                 
1 İsmail Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri Açıklamalı ve Kırık Meali (Ankara: Kar, 2020), 8/724. 



4 

 

Havza İlçesi müftülüğüne ataması yapıldı. Bu süreçte, 1984 ile 1987 yılları arasında Al-

manya'da din görevlisi olarak görev yaptı. Yurtdışı görevinin ardından 1987 yılında 

Havza ilçesinde vaizlik görevine devam etti. 

1988 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı'nda Müfettiş Yardımcısı olarak atanarak  

1991 yılında müfettiş unvanını aldı. 2001 yılında Din İşleri Yüksek Kurulu üyeliğine ge-

tirilen Karagöz, 2007 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı İç Denetçisi olarak atandı ve 2010 

yılında Rehberlik ve Teftiş Başkanlığı'na getirildi. 

23 Aralık 2016 yılında Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi'ne Tefsir profesörü 

olarak atandı ve görevine 2017 yılında başladı. 13 Aralık 2017 tarihinde İlahiyat Fakültesi 

dekanlığına atanan Karagöz, bu görevine devam etmektedir. İsmail Karagöz evli olup beş 

çocuk babasıdır.2 

1.3. İlmi Kişiliği 

Bu başlık altında İsmail Karagöz’ün ilmi kişiliğini ortaya koyan kitapları, yap-

mış olduğu akademik çalışmaları, makaleleri, bölüm çalışmaları hakkında bilgi verile-

cektir.  

1.3.1. Kitapları 

1. Fert ve Toplumlara İsabet Eden Musibetler Sebep ve Sonuçları: Bu kitabın 

odak noktası, Bakara sûresi 156. âyetin musibetlere yönelik işâri yorumlarını ele almak 

ve değerlendirmektir. Çalışmanın temel amacı, söz konusu âyetin rehberliğinde deprem, 

sel, yangın gibi doğal afetlerle ve diğer musibetlerle karşılaşıldığında sergilenmesi gere-

ken tavrı belirlemek ve tasavvufi yorumların bu konuda ne kadar katkı sağlayabileceğini 

ortaya koymaktır.3 

2. Kur’ân'a Göre Zulüm Açısından Allah ve İnsan: Kur’ân'ın temel odağı Allah 

ve insan ilişkisi üzerinedir. Bu sebeple, Kur’ân'ın anahtar kelimeleri arasında Allah ve 

insan öne çıkar. Kur’ân, baştan sona kadar bu iki temel kelime etrafında dönen anahtar 

                                                 
2 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,8/724. 
3 İsmail Karagöz, Fert ve Toplumlara İsabet Eden Musibetler Sebep ve Sonuçları (Ankara: Kitap Neşriyat 

Yayınları, 2007). 



5 

 

terimlerle Allah-İnsan ilişkisini açıklar. Allah, yaratıcı olarak tanımlanırken, insan ise ya-

ratılan ve Allah'a ibadet eden bir varlık olarak ifade edilir. Kur’ân, bu ilişkiyi anlatırken, 

Yaratıcı'nın insan için belirlediği emir ve yasakları, inanma şeklini ve amel etme yöner-

gelerini aktarır. Kur’ân, içinde küçük ve büyük günahları, mü'min ve kafir herkesin ilâhî 

iradeye aykırı inanç, söz, fiil ve davranışlarını kapsayan geniş anlamı olan kavramları 

barındırır. "Zulüm" kavramı da bu kavramlardan biridir. Çünkü bu terim, bir yandan in-

sanın küfür, şirk, nifâk ve her türlü isyanını anlatırken diğer yandan mü'minin Allah ve 

peygamberin emir ve yasaklarına uymayan bütün söz, amel ve davranışlarını ifade eder. 

Diğer bir deyişle, "zulüm" kavramı, insanın kendi nefsi, diğer insanlarla ve Allah ile olan 

ilişkilerinde ortaya çıkan olumsuz yönleri açıklar.4 

3. Kur’ân’a Göre İnsana Verilen Değer ve Görev: Bu kitapta yazar, insanı Al-

lah'ın pek çok varlığı arasında en değerli kılan ve sayısız nimetlerle lütfettiği kul olarak 

tanımlar. İnsanın, diğer canlılardan ayıran en belirgin özellik; iyiyi ve kötüyü, doğruyu 

ve yanlışı birbirinden ayırabilme yeteneğine sahip, akıllı ve düşünen bir varlık olmasıdır. 

Bu özellik nedeniyle insan, hayatı ve ölümüyle imtihana tabi tutulmuştur. İnsan, Allah'a 

ibadet etmek amacıyla yaratılmış ve ona verilen sayısız nimetlerle şükretmesi için dona-

tılmıştır.5 

4. Kur’ân’da Dört Kavram: İbadet, İtaat, İcabet ve İttiba: Kitap, giriş ve beş ana 

bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde, "insanın yaratılış gayesi" ele alınmıştır. İlk 

bölümde ibadet, ikinci bölümde itaat, üçüncü bölümde icabet, dördüncü bölümde ittiba 

konuları detaylı bir şekilde incelenmiştir. Beşinci bölümde ise ibadet, itaat, icabet ve ittiba 

kavramlarıyla eş anlam ifade eden kunut, huşû, hudû ve ihbat kavramları tahlil edilmiştir.6 

5. Kur’ân’da Dört Kavram: Adalet, İhsan, Birr ve Takva: Bu eser, giriş ve dört 

ana bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde, Kur’ân'ın anlaşılmasında kavramların ne 

kadar önemli olduğuna vurgu yapılmış ve Kur’ân'da insanı anlatan kavramların bir listesi 

sunulmuştur. Bu giriş, okuyucuyu eserin ana temasına hazırlamak adına önemli bilgiler 

içermektedir. Birinci bölümde, "adalet" kavramı detaylı bir şekilde incelenmiştir. Kavra-

mın sözlük ve terim anlamı üzerinde durulduğu gibi, Kur’ân'daki kullanımı da ele alın-

                                                 
4 İsmail Karagöz, Kur’an’a Göre Zulüm Açısından Allah ve İnsan (Çelik Yayınevi, 1996). 
5 İsmail Karagöz, Kur’an’a Göre İnsana Verilen Değer ve Görev (Çelik Yayınevi, 1996). 
6 İsmail Karagöz, Kur’an’da Dört Kavram 2. Cilt İbadet, İtaat, İcabet, İttiba (Kar, 2017). 



6 

 

mıştır. Ayrıca, "adil" insanların nitelikleri ve bu niteliklere sahip olanlara vaat edilen dün-

yevi ve uhrevi yararlar da açıklanmıştır. Her bölümde olduğu gibi, bu kavramı da bir 

"sonuç" ile noktalanmıştır. İkinci bölümde, "ihsan" kavramına odaklanılmıştır. Yine söz-

lük ve terim anlamı üzerinde durularak, Kur’ân'daki kullanımı incelenmiş ve "muhsin" 

insanların karakteristik özellikleri üzerinde durulmuştur. Ayrıca, bu niteliklere sahip 

olanlara vaat edilen ödüller ve yararlar ele alınarak bölüm bir sonuca bağlanmıştır. 

Üçüncü bölümde, "birr" kavramı detaylı bir şekilde açıklanmıştır. Bu kavramın sözlük ve 

terim anlamının yanı sıra, Kur’ân'daki kullanımı da ele alınmıştır. "Ebrâr" insanların ni-

telikleri ve onlara vaat edilen dünyevi ve uhrevi yararlar üzerinde durularak bölüm son-

landırılmıştır. Son olarak, dördüncü bölümde "takva" kavramına odaklanılmıştır. Bu bö-

lümde de sözlük ve terim anlamı üzerinde durulmuş, Kur’ân'daki kullanımı incelenmiş 

ve "muttaki" insanların nitelikleri detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Buna ek olarak, bu 

niteliklere sahip olanlara vaat edilen dünyevi ve uhrevi yararlar bölümü sonlandırmıştır. 

Her bölümde olduğu gibi, bu kavram da bir sonuç ile noktalanmıştır.7 

6. Âyet ve Hadislerin Işığında Seferilik ve Hükümleri: İslam'ın temel kaynakları 

olan Kur’ân-ı Kerim ve Hz. Muhammed'in hadisleri (sözleri ve uygulamaları) ışığında 

seferilik kavramını ele almaktadır. Bu kitap, seferilik durumlarında uygulanması gereken 

hükümleri detaylı bir şekilde inceleyerek bu konuda rehberlik sağlamayı amaçlamaktadır. 

Eserin Giriş bölümünde, seferilik kavramının İslam hukukundaki yerine ve önemine dair 

genel bir çerçeve çizilmektedir. Ayrıca, seferilik durumlarında uygulanacak hükümlerin 

kaynaklarına vurgu yapılarak, bu konudaki temel prensipler okuyucuya sunulmaktadır. 

Kitabın Birinci Bölümü'nde, seferilik kavramının Kur’ân-ı Kerim'deki yerine odaklanıl-

maktadır. Seferilikle ilgili olarak Kur’ân âyetlerinin nasıl anlaşılması gerektiği, seferilik 

durumlarında oruç, namaz gibi ibadetlerin nasıl yerine getirileceği konuları ele alınmak-

tadır. Bu bölümde ilgili âyetler tefsir edilerek açıklanmaktadır. İkinci Bölüm'de ise, sefe-

rilik durumlarında uygulanan hükümlerin temelini oluşturan hadisler incelenmektedir. 

Hz. Muhammed'in seferilikle ilgili sözleri ve uygulamaları, bu bölümde detaylı bir şe-

kilde ele alınarak, seferilik durumlarındaki pratik hükümlere ışık tutulmaktadır. Eserin 

Üçüncü Bölümü'nde, seferilik hükümleriyle ilgili fıkhî perspektif ve görüşler ele alın-

maktadır. Farklı İslam hukukçularının seferilik konusundaki görüşleri, bu bölümde der-

                                                 
7 İsmail Karagöz, Kur’an’da Dört Kavram 1. Cilt Adalet, İhsan, Birr, Takva (Kar, 2015). 



7 

 

lenerek okuyucuya sunulmaktadır. Sonuç bölümünde ise, kitap boyunca ele alınan âyet-

ler, hadisler ve fıkhî görüşler ışığında seferilik kavramının önemli hükümleri özetlen-

mekte ve bu hükümlerin günlük hayata nasıl yansıtılabileceği konusunda bir değerlen-

dirme sunulmaktadır.8 

7. İnsanın Dine Olan İhtiyacı ve İslam (Kur'ân'da Dört Kavram: Din, Millet, 

Ümmet ve Şeriat): Bu eser, insanın doğasında bulunan dini bir arayışı ele almaktadır. 

Kitap, dinin insan hayatındaki rolüne odaklanarak, özellikle İslam'ın bu ihtiyaca nasıl ce-

vap verdiğini anlatmayı amaçlamaktadır. Eserin Giriş bölümünde, insanın ruhsal, manevi 

ve sosyal boyutlarını anlamak için dinin önemine dair genel bir çerçeve çizilmektedir. 

Aynı zamanda, dinin insan hayatında var olmasının altında yatan temel ihtiyaçlara dair 

teorik bir bakış sunulmaktadır. Kitabın İkinci Bölümü'nde, insanın dine olan ihtiyacı ta-

rihsel ve kültürel bağlamda ele alınmaktadır. İnsanlık tarihindeki farklı medeniyetlerde 

ve kültürlerde dinin nasıl bir rol oynadığı, insanların yaşadığı topluluklarda nasıl bir ihti-

yaç olduğu bu bölümde detaylı bir şekilde incelenmektedir. Üçüncü Bölüm, İslam'ın din 

olarak insanın ihtiyaçlarına nasıl cevap verdiğini incelemektedir. İslam'ın temel prensip-

leri, insanın varoluşsal sorularına nasıl yanıtlar sunduğu, ahlaki değerleri ve sosyal norm-

ları bu bölümde detaylı bir şekilde ele alınarak okuyucuya sunulmaktadır. Dördüncü bö-

lümde, İslam'ın insan hayatına kattığı değerlerin ve prensiplerin pratik uygulamaları ör-

neklerle ele alınmaktadır. İslam'ın günlük yaşantıya nasıl entegre edilebileceği, bireylerin 

ve toplumların bu değerlere nasıl uyum sağlayabileceği konuları bu bölümde detaylı bir 

şekilde açıklanmaktadır. Kitabın Sonuç bölümünde, İslam'ın insanın dinî ihtiyaçlarına 

olan cevaplarının özetlenmesi ve bu çerçevede dinin insan hayatındaki rolünün nasıl şe-

killendiğine dair genel bir değerlendirme sunulmaktadır.9 

8. Kur’ân’da Zikir Kavramı ve Allah’ı Zikir: Bu eserde, Kur’ân-ı Kerim'de geçen 

"zikir" kavramını ve bu zikrin odak noktasındaki Allah'ı ele almaktadır. Kitap, zikir kav-

ramının anlamını, önemini ve uygulanışını inceleyerek, bu kavramın İslam'ın ruhsal bo-

yutundaki yerini açıklamayı amaçlamaktadır. Eserin Giriş bölümünde, "zikir" kavramının 

önemine ve bu kavramın Kur’ân'daki yerine dair genel bir bakış sunulmaktadır. Aynı za-

manda, Allah'ı zikretmenin insanın manevi gelişimindeki rolüne dair teorik bir çerçeve 

çizilmektedir. Kitabın İkinci Bölümü'nde, "zikir" kavramının Kur’ân'daki terim anlamı 

                                                 
8 İsmail Karagöz, Âyet ve Hadislerin Işığında Seferilik ve Hükümleri (Ankara: Kitap Yayınevi, 2005). 
9 İsmail Karagöz, Kur’an’da Dört Kavram 6. Cilt Din, Millet, Ümmet, Şeriat (Kar, 2015). 



8 

 

ve kullanımı incelenmektedir. Âyetler üzerinden zikir kavramının nasıl tanımlandığı ve 

hangi bağlamlarda kullanıldığı detaylı bir şekilde açıklanmaktadır. Üçüncü bölümde, Al-

lah'ı zikrin önemi ele alınmaktadır. İslam'ın temel inançlarından biri olan tevhid perspek-

tifinden, Allah'ı zikretmenin müminler üzerindeki etkileri ve bu pratiğin nasıl gerçekleş-

tirilebileceği üzerinde durulmaktadır. Dördüncü Bölüm, Allah'ı zikri pratiğine odaklan-

maktadır. Bu bölümde, günlük hayatta Allah'ı zikretmenin farklı yolları, bu pratiğin nasıl 

derinleştirilebileceği ve Allah'a yaklaşmanın bu yolla nasıl mümkün olabileceği konuları 

detaylı bir şekilde incelenmektedir. Kitabın Sonuç bölümünde, zikir kavramının ve Al-

lah'ı zikrin önemli özetlemeleri sunulmaktadır. Ayrıca, Allah'ı zikrin müminler üzerin-

deki olumlu etkilerinin genel bir değerlendirmesi yapılırken, okuyucuya bu pratiği günlük 

yaşantısına nasıl aktarması gerektiği konusunda öneriler sunulmaktadır.10 

9. Âyet ve Hadislerin Işığında Sevgi ve Dostluk: Bu eser, İslam'ın kutsal kitabı 

Kur’ân-ı Kerim ve Hz. Muhammed'in hadisleri ışığında sevgi ve dostluk kavramlarını ele 

almaktadır. Kitap, İslam'ın öğretileri çerçevesinde insanlar arasındaki sevgi ve dostluk 

ilişkilerini anlamayı ve bu değerleri günlük hayatta nasıl yaşamayı gerektirdiğini açıkla-

mayı amaçlamaktadır. Eserin Giriş bölümünde, sevgi ve dostluğun İslam perspektifinden 

ne kadar önemli olduğuna ve bu kavramların Kur’ân ve hadislerde nasıl ele alındığına 

dair genel bir çerçeve çizilmektedir. İslam'ın temel prensipleri çerçevesinde insanlar arası 

ilişkilerin nasıl olması gerektiğine dair teorik bir bakış sunulmaktadır. Kitabın İkinci Bö-

lümü'nde, Kur’ân-ı Kerim'de sevgi ve dostluk kavramlarına dair âyetler incelenmektedir. 

Bu âyetler çerçevesinde, insanların birbirleriyle kurmaları gereken sevgi ve dostluk iliş-

kilerinin öğretileri detaylı bir şekilde ele alınmaktadır. Üçüncü bölümde, Hz. Muham-

med'in hadisleri üzerinden sevgi ve dostluk konuları işlenmektedir. Peygamberimizin öğ-

retileri çerçevesinde, müminler arasındaki sevgi ve dostluğun nasıl olması gerektiği üze-

rinde durulmaktadır. Dördüncü Bölüm, sevgi ve dostluğun günlük hayata yansıtılmasını 

ele almaktadır. Kitap boyunca verilen öğretiler ve örnekler üzerinden, bu değerlerin gün-

lük yaşantıya nasıl taşınabileceği ve uygulanabileceği konuları detaylı bir şekilde ince-

lenmektedir. Sonuç bölümünde ise, sevgi ve dostluğun İslam'daki yeri özetlenmekte, bu 

değerlerin insan hayatındaki rolüne dair genel bir değerlendirme sunulmaktadır.11 

                                                 
10 İsmail Karagöz, Kur’an’da Zikir Kavramı ve Allah’ı Zikir (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012). 
11 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Sevgi ve Dostluk (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2011). 



9 

 

10. Âyet ve Hadislerin Işığında Engelliler: Bu eser, İslam'ın kutsal kitabı Kur’ân-

ı Kerim ve Hz. Muhammed'in hadisleri doğrultusunda engellilik konusunu ele almaktadır. 

Kitap, engelli bireylerle ilgili Kur’ân âyetleri ve hadislerin ışığında, toplumda engellilikle 

ilgili nasıl bir anlayışın benimsenmesi gerektiğini ve bu bireylerin topluma uyumunu sağ-

lamanın önemini açıklamayı amaçlamaktadır. Eserin Giriş bölümünde, engellilik kavra-

mının İslam perspektifinden nasıl ele alınması gerektiğine dair genel bir çerçeve çizil-

mektedir. İslam'ın temel prensipleri ve insan hakları çerçevesinde, engelli bireylerin top-

luma kazandırılması ve onlara yönelik nasıl bir anlayışın benimsenmesi gerektiğine dair 

teorik bir bakış sunulmaktadır. Kitabın İkinci Bölümü'nde, Kur’ân-ı Kerim'de engellilikle 

ilgili âyetler incelenmektedir. Engelli bireylere yönelik Allah'ın nasıl bir perspektifle yak-

laştığını ve onlara yönelik nasıl bir sevgi ve anlayış gösterdiğini gösteren âyetler detaylı 

bir şekilde ele alınmaktadır. Üçüncü bölümde, Hz. Muhammed'in hadisleri üzerinden en-

gellilik konuları işlenmektedir. Peygamberimizin engellilere yönelik öğretileri çerçeve-

sinde, toplum içinde bu bireylerle nasıl bir iletişim kurulması gerektiği ve onlara nasıl 

yardım edilmesi gerektiği konuları detaylı bir şekilde incelenmektedir. Engelli bireylerin 

topluma uyumu ve onların hayatlarını kolaylaştırmak adına alınabilecek tedbirleri ele al-

maktadır. Engellilik konusunda farkındalığın artırılması, eğitim ve sosyal destek konuları 

bu bölümde detaylı bir şekilde açıklanmaktadır. Sonuç bölümünde ise, engellilikle ilgili 

Kur’ân âyetleri ve hadislerin ışığında elde edilen öğretiler özetlenmekte ve bu öğretilerin 

toplumda engelli bireylerle olan ilişkileri nasıl etkilemesi gerektiğine dair genel bir de-

ğerlendirme sunulmaktadır.12 

11. İnsan, Din ve Peygamber (Peygamberimiz, İnsan ve Din): Bu kitapta, insanın 

varoluşu, din kavramı ve peygamberlik gibi temel konuları ele almaktadır. Kitap, bu ko-

nuları İslam'ın perspektifinden ele alarak, insanın manevi boyutunu, dinin hayatındaki 

rolünü ve peygamberlerin insanlara getirdiği mesajları anlamayı amaçlamaktadır. Eserin 

Giriş bölümünde, insanın doğası, dinin insan hayatındaki yeri ve peygamberlik kavramı-

nın önemi hakkında genel bir çerçeve çizilmektedir. İslam'ın temel prensipleri çerçeve-

sinde, bu konulardaki teorik temeller okuyucuya sunulmaktadır. Kitabın İkinci Bölü-

mü'nde, insanın varoluşu ve manevi boyutu ele alınmaktadır. İnsanın yaratılış amacı, ma-

nevi ihtiyaçları ve bu ihtiyaçların nasıl giderilebileceği konuları detaylı bir şekilde ince-

lenmektedir. Din kavramı geniş bir perspektifle ele alınmaktadır. Dinin temel prensipleri, 

                                                 
12 İsmail Karagöz, Ayetler ve Hadisler Işığında Engelliler (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2013). 



10 

 

ibadetler, ahlaki değerler ve insan hayatındaki rolü bu bölümde detaylı bir şekilde açık-

lanmaktadır. Kitabın diğer kısmı peygamberlik konusuna odaklanmaktadır. İslam pey-

gamberlerinin görevi, getirdikleri mesajlar, peygamberlerin insanlara rehberlik etme rol-

leri ve peygamberlere olan sorumluluklar bu bölümde ele alınmaktadır. Sonuç bölümünde 

ise, insanın varoluşu, dinin rolü ve peygamberlik kavramının bir araya getirilerek özet-

lenmesi yapılmakta ve bu konuların birbirleriyle nasıl ilişkilendirilebileceğine dair genel 

bir değerlendirme sunulmaktadır.13 

12. Sorumluluk ve Sorunları Açısından Aile ve Gençlik: Eser, aile yapısını ve 

gençlik dönemini ele alarak, bu iki önemli kavramı sorumluluklar ve beraberinde gelen 

sorunlar bağlamında inceliyor. İslam'ın perspektifinden yaklaşarak, aile içindeki sorum-

lulukların nasıl yerine getirilebileceğini ve gençlerin karşılaştığı sorunları nasıl aşabile-

ceğini açıklıyor. Ailedeki rol ve sorumlulukların detaylı bir şekilde incelendiği eser, aynı 

zamanda gençlerin toplumsal baskılar, eğitim zorlukları, sosyal ilişkiler ve manevi geli-

şim gibi konulardaki sorunlarına çözüm önerileri sunarak geniş bir perspektif sunuyor. 

Aile ve gençlik arasındaki etkileşimi ele alarak, dinamiklerin gençler üzerindeki etkilerini 

ve aile içindeki sorunlara yönelik çözüm yollarını detaylı bir şekilde açıklıyor. Eser, aile 

ve gençlik konularındaki sorumlulukları, sorunları ve çözüm önerilerini özetleyerek, bu 

konuların toplumun genel dinamikleri içindeki yerine dair genel bir değerlendirme sunu-

yor.14 

13. Kur’ân’ı Yaşamak, İyi İnsan İyi Müslüman: Kur’ân'ın sadece okunan bir ki-

tap olmanın ötesinde, günlük hayatta nasıl yaşanması gerektiğini vurgulayarak, İslam'ın 

temel öğretilerini pratiğe dökme amacını taşımaktadır. Kitap, sadece ritüellerle değil, ah-

laki değerlerin günlük yaşamla bütünleşmesiyle bir kişinin iyi bir Müslüman olabilece-

ğini savunmaktadır. İslam'ın insan hayatına dokunan temel prensipleri, etik siplerin nasıl 

yaşanabileceği ve topluma nasıl katkı sağlanabileceği detaylı bir şekilde açıklanmaktadır. 

Aynı zamanda, iyi bir Müslüman olmanın sadece ibadetle değil, çevreye duyarlılık, yar-

dımseverlik ve adalete olan bağlılık gibi ahlaki erdemlerle de ölçüldüğüne dair önemli bir 

perspektif sunarak, dini değerlerin günlük hayatta nasıl yansıtılması gerektiğine dair reh-

berlik etmektedir.15 

                                                 
13 İsmail Karagöz, İnsan Din ve Peygamber (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012). 
14 İsmail Karagöz, Aile ve Gençlik (Diyanet Vakfı Yayınları, 2009). 
15 İsmail Karagöz, Kur’ân’ı Yaşamak, İyi İnsan İyi Müslüman (Ankara: Kar, 2013). 



11 

 

14. Din ve Vicdan Özgürlüğü(İnsan, Din ve Özgürlük): Bireylerin dinî inançla-

rına ve vicdanlarına saygı gösterilmesi gerektiğini vurgulayarak, özgürlük kavramını İs-

lam'ın perspektifinden ele almaktadır. Kitap, din ve vicdan özgürlüğünün insan haklarıyla 

uyumlu olduğunu savunurken, bu özgürlüklerin sınırları ve toplum içindeki rolü konu-

sunda da ayrıntılı bir bakış sunmaktadır. İslam'ın temel prensipleri ışığında, bireylerin 

kendi dinî inançlarına serbestçe sahip olma hakkına vurgu yaparken, aynı zamanda farklı 

inançlara ve düşünceldeğerler ve günlük yaşantıdaki sorumluluklar, eserin temelini oluş-

tururken, bu prenere saygı göstermenin önemini vurgulamaktadır. Vicdan özgürlüğünün 

bireyin içsel bir hak olduğunu ve bu özgürlüğün korunması gerektiğini belirten eser, bu 

hakların bireyin kişisel gelişimi ve toplumsal barış açısından önemini vurgulayarak, din 

ve vicdan özgürlüğünün demokratik bir toplumun temel taşlarından biri olduğunu ortaya 

koymaktadır.16 

15. İslam’ın Ana Kaynakları Kur’ân ve Sünnet: İslam'ın temel öğretilerini belir-

leyen ana kaynaklar, Kur’ân ve Sünnet, İslam'ın doğrudan Allah tarafından indirilmiş 

kutsal metinleri olarak kabul edilir. Kur’ân, İslam'ın temel kitabı olup Allah'ın peygam-

beri Muhammed aracılığıyla indirildiğine inanılır. Bu kitap, inananlara Allah'ın iradesini, 

ahlaki prensipleri, ibadet yönergelerini ve toplumsal normları ileten bir rehber olarak ka-

bul edilir. Sünnet ise, peygamber Muhammed'in sözleri, davranışları, onayları ve sessiz 

onaylarından oluşan geleneksel öğretileri içerir. Sünnet, Kur’ân'ın genel prensiplerini de-

taylandırır ve uygulama rehberi olarak görülür. Birlikte, Kur’ân ve Sünnet, Müslümanla-

rın yaşamlarını düzenleyen temel kaynaklar olarak kabul edilir ve İslam hukuku, ahlaki 

prensipler, ibadet ritüelleri ve toplumsal normlar gibi çeşitli alanlarda rehberlik ederler. 

İslam'ın ana kaynakları olan Kur’ân ve Sünnet, Müslümanların inançlarını ve yaşam tarz-

larını şekillendiren temel referans noktaları olarak, İslam dünyasında bir birlik ve rehber-

lik kaynağı olarak değerlendirilir.17 

16. Âyet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları (Esmâ-i Hüsnâ): (DİB 

Yayınları, Ankara, 2007, 2012, Yeni Şafak, İstanbul, 2010) İslam'ın temel öğretilerinden 

biri olan Allah'ın isim ve sıfatlarını, yani Esmâ-i Hüsnâ'yı Kur’ân âyetleri ve Hz. Muham-

med'in hadisleri ışığında ele almaktadır. Kitap, Allah'ın kendini tanıttığı, niteliklerini ve 

                                                 
16 İsmail Karagöz, Din ve Vicdan Özgürlüğü (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007). 
17 İsmail Karagöz, İslam’ın Ana Kaynakları Kur’an ve Sünnet (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2010). 



12 

 

isimlerini açıkladığı kutsal kitap Kur’ân'dan alıntılar yaparak, bu isim ve sıfatları anlama-

nın önemine vurgu yapmaktadır. Aynı zamanda, peygamberin sözleri olan hadisler aracı-

lığıyla da Allah'ın isim ve sıfatlarına dair daha fazla bilgi sunmaktadır. Eser, Müslüman-

ların Allah'a olan inançlarını güçlendirmek ve O'nu daha derinlemesine anlamalarına kat-

kıda bulunmak amacıyla yazılmıştır. Allah'ın Esmâ-i Hüsnâ'sının anlamı, önemi ve bu 

isimlerin insan hayatındaki yeri detaylı bir şekilde incelenirken, her bir ismin anlamı ve 

taşıdığı mana üzerinde durarak bu kavramların insanların manevi hayatına nasıl yön ver-

diğini anlatmayı hedeflemektedir.18 

17. Kur’ân’ı Anlamak, Kırk Âyet ve Yorumu : (Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara, 2007, 2008, üçüncü ve dördüncü baskı 2009, beşinci baskı 2012, altıncı baskı 

2015)Kur’ân'ın anlaşılması ve yorumlanmasına dair özgün bir bakış açısı sunarak, özel-

likle seçilmiş kırk âyeti ele almaktadır. Kitap, Kur’ân'ın derinliğine inmek isteyen oku-

yuculara rehberlik etmek amacıyla, belirli âyetleri seçip detaylı bir şekilde açıklamayı 

hedefler. Bu seçilmiş âyetler üzerinden, Kur’ân'ın temel mesajları, ahlaki prensipleri ve 

toplumsal normları anlamak için okuyuculara bir kılavuz sunar. Her âyetin tefsiri, o âyetin 

geçtiği bağlam, dilbilgisi ve semantik özellikleri ile birlikte sunularak, okuyuculara 

Kur’ân'ı daha iyi anlama konusunda yardımcı olur. Eser, hem temel İslam prensiplerini 

anlamak isteyenler için hem de daha derin bir Kur’ân anlayışı geliştirmek isteyenler için 

bilgilendirici bir kaynak olarak tasarlanmıştır.19 

18. Sigara Alkol Uyuşturucu Zararları ve Dini Hükmü: Sigara, alkol ve uyuştu-

rucu gibi zararlı maddelerin kullanımının insan sağlığına etkilerini ve bu tür alışkanlıkla-

rın İslam dini açısından değerlendirmesini ele almaktadır. Kitap, bu maddelerin kullanı-

mının insan vücuduna ve ruh sağlığına olan zararlarını detaylı bir şekilde açıklarken, aynı 

zamanda İslam'ın bu tür alışkanlıklara yaklaşımını da ele almaktadır. Eserde, sigara, alkol 

ve uyuşturucunun fiziksel, psikolojik ve sosyal etkileri ele alınmakta, sağlık üzerindeki 

olumsuz etkileri detaylı bir şekilde incelenmektedir. Ayrıca, bu maddelerin bağımlılık 

yaratma potansiyeli ve bu bağımlılıkların nasıl tedavi edilebileceği konularına da değinil-

mektedir. Dini hükümler bağlamında, İslam'ın insan sağlığına verdiği önem ve zararlı 

                                                 
18 İsmail Karagöz, Âyet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları Esma-i Hüsna (Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2011). 
19 İsmail Karagöz, Kur’an’ı Anlamak Kırk Ayet ve Yorumu (Diyanet Vakfı Yayınları, 2008). 



13 

 

alışkanlıklardan kaçınma konusundaki öğretileri vurgulanmaktadır. Sigara, alkol ve uyuş-

turucu kullanımının İslam dini kurallarına uygun olup olmadığı, insanın bedenini ve ru-

hunu koruma sorumluluğu çerçevesinde ele alınmaktadır. Bu eser, hem sağlık hem de 

dini bir perspektiften bu tür zararlı alışkanlıkların önemini vurgulayarak, okuyuculara bu 

konuda bilinçlenme ve gerekli tedbirleri alma konusunda rehberlik etmeyi amaçlamakta-

dır.20 

19. Allah Sevgisi Allah Korkusu: İnsanın Allah'a duyduğu sevgi ve korku arasın-

daki dengeyi anlamaya yönelik bir perspektif sunmaktadır. Kitap, İslam'ın temel öğreti-

leri çerçevesinde, insanın yaratıcısı olan Allah'a duyduğu sevginin nasıl bir temele dayan-

dığını ve bu sevginin nasıl bir hayat tarzını beraberinde getirdiğini ele almaktadır. Eserde, 

Allah sevgisinin, sadece bir ibadet ritüeli değil, aynı zamanda günlük hayatta doğru bir 

şekilde yansıtılması gereken derin bir duygu olduğu vurgulanmaktadır. Bu sevginin, Al-

lah'ın yaratılış, rahmet ve adalet gibi sıfatlarına olan derin bir anlayışa dayandığı açıkla-

narak, bu anlayışın insanın hayatına nasıl rehberlik etmesi gerektiği anlatılmaktadır. Aynı 

zamanda, Allah korkusunun da, kulluğun bir ifadesi olarak değerlendirildiği eserde, bu 

korkunun bir yandan günahlardan kaçınmayı teşvik ettiği diğer yandan da Allah'ın mer-

hamet ve affına olan güveni pekiştirdiği belirtilmektedir. İnsanın, Allah'a karşı hem sevgi 

dolu bir bağlılık hem de O'nun huzurunda bir korku ile yaklaşmasının, dini bir denge ve 

yaşam prensibi olduğu vurgulanarak, bu konuda sağlıklı bir anlayış geliştirmenin önemi 

açıklanmaktadır.21 

20. Toplumsal Emanet Engelliler: Toplumsal sorumluluk ve adalet perspektifin-

den engelli bireylerin hayatına odaklanarak, onların toplum içindeki yerini ve haklarını 

ele almaktadır. Kitap, engellilik kavramını sadece bireysel bir durum olarak değil, top-

lumsal bir sorumluluk olarak ele alırken, toplumun bu bireylere karşı sorumluluklarını 

vurgulamaktadır. Eserde, engelli bireylerin yaşadığı zorluklar, karşılaştıkları ayrımcılık 

ve toplumun bu konudaki duyarlılığı ele alınmakta, aynı zamanda İslam'ın engellilere yö-

nelik öğretileri ve bu bireylerin toplumdaki hakları ve değerleri konusunda bilgi sunul-

maktadır. Engelli bireylerin toplumsal yaşama aktif bir şekilde katılımını teşvik etmek ve 

                                                 
20 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Sigara, Alkol, Uyuşturucu Zararları ve Dini Hükmü (Diya-

net İşleri Başkanlığı, 2019). 
21 İsmail Karagöz, Allah Sevgisi Allah Korkusu (Diyanet Vakfı Yayınları, 2020). 



14 

 

onların haklarını korumak amacıyla toplumun nasıl bir sorumluluk taşıması gerektiği üze-

rinde durulmaktadır. Kitap, engellilikle ilgili bilinç oluşturmayı amaçlarken, toplumun bu 

bireylerle daha iyi iletişim kurma, anlayış gösterme ve onlara eşit fırsatlar sunma konu-

sundaki rolünü vurgulamaktadır. Eserde, engelli bireylerin toplum içinde daha fazla des-

teklenmeleri ve güçlendirilmeleri için atılması gereken adımlar konusunda öneriler sunu-

larak, toplumsal bir emanet olarak engelli bireylere yaklaşımın nasıl olması gerektiği ko-

nusunda bilgi verilmektedir.22 

21. Kur’ân’dan Öğütler: Kur’ân-ı Kerim'den alınmış öğütleri okuyuculara suna-

rak, İslam'ın temel prensiplerini, ahlaki değerleri ve yaşam rehberini anlamalarına yar-

dımcı olmayı amaçlar. Kitap, belirli âyetlerin seçilmiş bölümlerini ele alarak, bu âyetlerin 

içerdikleri öğütleri açıklar ve günlük hayatta nasıl uygulanabileceği konusunda rehberlik 

eder. Eserde, Kur’ân'dan alınan öğütler aracılığıyla insanların ahlaki değerlerini güçlen-

dirmeleri, insan ilişkilerini düzeltmeleri, sabır, hoşgörü, yardımseverlik gibi erdemleri 

geliştirmeleri ve toplumsal sorumluluklarını yerine getirmeleri konularında bilgiler su-

nulmaktadır. Ayrıca, günlük hayatta karşılaşılan zorluklara nasıl başa çıkılacağı, hayatın 

anlamı ve insanın yaratılış gayesi gibi temel konularda da öğütler verilmektedir. Kitap, 

Kur’ân'ın öğütleriyle günlük hayat arasında bağlantılar kurarak, okuyucuların İslam'ın 

evrensel değerlerini anlamalarına, içselleştirmelerine ve yaşamlarına entegre etmelerine 

yardımcı olmayı hedefler. Bu şekilde, günlük yaşamda karşılaşılan sorunlara çözümler 

bulmak, insani değerleri güçlendirmek ve toplumsal bir düzen oluşturmak adına Kur’ân'ın 

sağladığı rehberlik ve öğütleri daha iyi anlamalarına olanak tanır.23 

22. İlahî Çağrı Ey Müminler: Allah'ın insanlara yönelik kutsal çağrısını ele ala-

rak, bu çağrının anlamını, önemini ve insanların buna nasıl cevap vermesi gerektiğini 

açıklamayı amaçlar. Kitap, İslam'ın temel öğretileri çerçevesinde Allah'ın insanlara sun-

duğu kılavuzluğu ve rehberliği vurgulayarak, bu çağrının bireylerin hayatında nasıl bir 

değişim yaratması gerektiğini anlatır. Eserde, Allah'ın insanlara yönelik sevgi dolu bir 

çağrısı olduğu ve bu çağrının insanın manevi yaşamına derin bir anlam kattığı belirtil-

mektedir. Kitap, bu çağrının Kur’ân-ı Kerim'den alıntılarla desteklenerek anlamını açık-

lamakta, insanların bu çağrıya nasıl uygun bir şekilde yanıt verebilecekleri konusunda 

                                                 
22 İsmail Karagöz, Toplumsal Emanet Engelliler (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2011). 
23 İsmail Karagöz, Kur’an’dan Öğütler (Diyanet Vakfı Yayınları, 2009). 



15 

 

rehberlik etmektedir. Aynı zamanda, İslam'ın temel kavramları, ibadetlerin anlamı ve in-

sanın Allah'a olan bağlılığı gibi konular da bu eserde ele alınmaktadır. İlahî Çağrı'nın 

bireyin içsel bir dönüşümüne nasıl vesile olduğu ve bu çağrıya uygun bir yaşamın nasıl 

kurulabileceği konularında da bilgiler sunulmaktadır. Kitap, bireylerin manevi bir derin-

lik kazanmalarına, Allah'a daha yakın bir ilişki kurmalarına ve İslam'ın öğretilerini gün-

lük yaşamlarına entegre etmelerine yardımcı olmayı amaçlamaktadır.24 

23. Kur’ân’ı ve Sünneti Anlamak: İslam'ın temel kaynakları olan Kur’ân-ı Kerim 

ve Sünnet'i anlamak, yorumlamak ve bu öğretileri günlük yaşamda nasıl uygulamak ge-

rektiği konularını ele alır. Kitap, İslam'ın kutsal metinlerinin anlamının nasıl çıkarılması 

gerektiğini, tefsir yöntemlerini, hadis bilimi ve sünnetin önemini ele alarak bu konularda 

okuyuculara rehberlik etmeyi hedefler. Eserde, Kur’ân'ın nazil olduğu dönemdeki bağ-

lamı anlamak, Arapça kelimelerin etimolojisi, tefsir geleneği ve farklı tefsir anlayışları 

gibi konular ele alınır. Ayrıca, hadislerin güvenilirliği, isnad (zincir) analizi, hadis termi-

nolojisi gibi hadis bilimi konularına da değinilir. Kitap, İslam hukuku, ahlakı, ibadetleri 

ve sosyal prensipleri anlama çabası içinde olan okuyuculara bu konularda sağlam bir te-

mel sunmayı amaçlar. İslam'ın öğretilerini anlamak, yorumlamak ve günlük yaşamda uy-

gulamak isteyenler için rehber niteliğinde olan bu eser, Kur’ân ve Sünneti anlamanın öne-

mini vurgulayarak okuyuculara bu konuda bilgi ve anlayış kazandırmayı hedefler.25 

24. Seçme Dualar: Müslümanların günlük yaşamlarında kullanabilecekleri çeşitli 

duaları içeren bir derlemedir. Kitap, farklı durumlar, ibadetler, sevinçler ve zorluklar kar-

şısında okunabilecek duaları içerir. İslam geleneğinde dua, Allah'a yönelmek, O'ndan yar-

dım dilemek, şükretmek ve ibadetin bir parçası olarak önemli bir yer tutar. Eserde, sabah 

ve akşam duaları, namazlarda okunan dualar, seyahat duası, hastalık ve sıkıntı anlarında 

okunabilecek dualar gibi çeşitli kategorilerde dualara yer verilir. Her dua öncesinde, o 

duanın ne zaman, hangi durumda okunması gerektiği ve hangi Peygamber veya kutsal 

kitap kaynağında geçtiği gibi bilgiler verilir. Böylece okuyucular, dualarını daha bilinçli 

bir şekilde seçebilir ve anlamlarını daha iyi anlayabilirler. "Seçme Dualar" kitabı, Müs-

                                                 
24 İsmail Karagöz, İlahî Çağrı Ey Müminler (Ankara: Kar, 2014). 
25 İsmail Karagöz, Kur’ân’ı ve Sünneti Anlamak (Ankara: Kar, 2012). 



16 

 

lümanların ibadet pratiğine derinlik katmak ve duanın gücünü anlamalarına yardımcı ol-

mak amacıyla hazırlanmış bir kaynaktır. Her bir dua, içeriğine uygun bir şekilde açıkla-

malarla birlikte sunularak okuyucuların dua pratiğini zenginleştirmeyi hedefler.26 

25. Günahlar, Tövbe ve İstiğfar: İslam'ın temel kavramlarından biri olan günah-

lar, tövbe ve istiğfar konularını ele alarak, bu kavramların İslam öğretisi içindeki yerini, 

önemini ve nasıl uygulanması gerektiğini açıklamayı amaçlar. Kitap, Müslümanların gü-

nahları anlama, tövbe etme ve Allah'tan af dileme konularında rehberlik eden bir kaynak 

olarak tasarlanmıştır. Eserde, günahın tanımı, çeşitleri ve günah işlemenin sonuçları gibi 

konular ele alınır. Ayrıca, tövbe ve istiğfarın ne anlama geldiği, nasıl yapılması gerektiği 

ve bu eylemlerin insanın manevi hayatındaki önemi üzerinde durulur. Kitap, İslam'ın öğ-

retileri ışığında, günahların affı için yapılan tövbe ve istiğfarın nasıl bir içsel dönüşümü 

simgelediğini ve Allah'la olan bağın nasıl güçlendirildiğini açıklamaktadır. "Günahlar, 

Tövbe ve İstiğfar" eseri, okuyuculara günahlarla başa çıkma, manevi bir gelişim süreci 

içinde olma ve Allah'a yönelme konularında bilgi vererek, İslam'ın öğretilerini günlük 

yaşamlarına nasıl entegre edebilecekleri konusunda rehberlik etmeyi amaçlar.27 

26. Namaz Dosdoğru Nasıl Kılınır?: İslam'ın temel ibadetlerinden biri olan na-

mazın nasıl doğru bir şekilde kılınması gerektiğini açıklamayı amaçlar. Kitap, namazın 

temel prensipleri, rükünleri ve önemi üzerinde durarak, Müslümanlara namaz ibadetini 

daha etkili ve anlam dolu bir şekilde yerine getirmeleri konusunda rehberlik etmeyi he-

defler. Eserde, namazın farzları, sünnetleri, vakitleri, namazın nasıl niyet edileceği gibi 

konular ele alınır. Ayrıca, namazın temel ayakta duruşları, rükû, secde gibi hareketleri 

detaylı bir şekilde açıklanır. Her bir hareketin nasıl yapılacağı, hangi duaların okunacağı 

gibi pratik bilgiler verilerek, okuyuculara namazlarını daha derinlemesine anlamaları ve 

içselleştirmeleri konusunda yardımcı olur. "Namaz Dosdoğru Nasıl Kılınır" eseri, nama-

zın sadece fiziksel bir ritüel olmanın ötesinde, manevi bir bağ kurma ve Allah'a yönelme 

eylemi olduğunu vurgular. Kitap, namazın ruhsal boyutunu anlamak ve ibadeti daha etkili 

bir şekilde yerine getirmek isteyen Müslümanlara pratik bilgiler sunarak, namazın içeri-

ğini ve anlamını daha derinlemesine kavramalarına yardımcı olmayı amaçlar.28 

                                                 
26 İsmail Karagöz, Seçme Dualar (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016). 
27 İsmail Karagöz, Günahlar Tövbe ve İstiğfar (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2019). 
28 İsmail Karagöz, Namaz Dosdoğru Nasıl Kılınır? (Ankara: Kar, 2012). 



17 

 

27. İslam ve İnsan:  İslam'ın temel prensiplerini ve insanın bu prensiplerle olan 

ilişkisini anlamaya yönelik bir bakış açısı sunar. Kitap, İslam'ın insan hayatına, ahlaki 

değerlere, toplumsal ilişkilere ve dünya görüşüne nasıl bir rehberlik yaptığını ele alarak, 

Müslümanların bu öğretileri günlük yaşamlarına nasıl entegre edebilecekleri konusunda 

bilgi verir. Eserde, İslam'ın temel kavramları, inanç esasları, ibadetler, ahlaki prensipler 

ve toplumsal normlar incelenir. İslam'ın insan haklarına, adalet anlayışına, sevgi ve hoş-

görü öğretilerine vurgu yapılır. Ayrıca, kitap, insanın yaratılış gayesi, sorumlulukları, 

dünya ve ahiret hayatına dair İslam'ın öğretilerini açıklar. "İslam ve İnsan" eseri, Müslü-

manların İslam'ın evrensel değerlerini anlamalarına, bu değerleri içselleştirmelerine ve 

günlük yaşamlarına uygulamalarına yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, İslam'ın insanın ma-

nevi, ahlaki ve sosyal gelişimine katkı sağlayan kapsamlı bir rehberlik sunduğunu vurgu-

lar.29 

28. İnceleme ve Soruşturma Rehberi:  Eser, kapsamlı bir yapıya sahip olup, bir 

giriş ve beş ayrı bölümden meydana gelmektedir. Giriş bölümü, genel prensipleriyle bir-

likte teftiş, tahkikat ve bu süreçlerin temel dinamikleri üzerinde durarak okuyucuya temel 

bir çerçeve sunmaktadır. Bu bölümde, teftişin ve tahkikatın genel ilkelere dayalı işleyişi, 

süreçlerin nasıl yönetildiği ve hangi prensiplere dayandığı gibi temel konular ele alın-

maktadır. Birinci bölüm, adli soruşturmanın öncesi olan ön inceleme sürecine odaklan-

maktadır. Bu aşama, adli soruşturmanın başlangıcını oluşturan önemli bir aşama olarak 

incelenmekte ve bu sürecin nasıl yürütüldüğü, hangi adımlardan geçildiği detaylı bir şe-

kilde açıklanmaktadır. İkinci bölümde, idari soruşturmanın detayları ele alınmaktadır. Bu 

süreç, kurumsal düzeyde gerçekleştirilen soruşturmaların temel prensipleri ve işleyişi 

hakkında bilgi sağlar. İdari soruşturmanın nasıl başlatıldığı, hangi aşamalardan geçtiği ve 

sonuçlandırıldığı bu bölümde detaylı bir şekilde açıklanmaktadır. Üçüncü bölüm, adli ve 

idari soruşturmanın yürütülme ve raporlanma aşamalarına odaklanmaktadır. Bu süreçle-

rin nasıl organize edildiği, hangi adımları içerdiği ve elde edilen sonuçların nasıl rapor-

landığı gibi konular detaylı bir şekilde incelenmektedir. Dördüncü bölüm, ilgili mevzuatı 

içermekte olup, teftiş ve tahkikat süreçlerinin yasal dayanakları ve çerçevesi hakkında 

okuyucuya kapsamlı bir bilgi sunmaktadır. Beşinci bölüm ise örnek belgeler üzerinden 

konuyu ele almakta ve teorik bilgilerin pratik uygulamalarını içermektedir. Bu bölümde, 

                                                 
29 İsmail Karagöz, İslam ve İnsan (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015). 



18 

 

adli ve idari soruşturmalara dair örnek belgeler aracılığıyla gerçekleştirilen süreçler ve bu 

belgelerin nasıl oluşturulduğu detaylı bir şekilde incelenmektedir.30 

29. Kur'ân'dan Mesajlar: Kuran-ı Kerim'den alınan önemli âyetlerin, mesajların 

ve öğretilerin bir derlemesini sunarak, Müslümanlara dini metinlerin içerdiği derin an-

lamları anlamalarına yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, Kuran-ı Kerim'in öğretilerini daha 

yakından keşfetmek ve bu kutsal metnin rehberliğindeki yaşam prensiplerini anlamak is-

teyen okuyuculara hitap eder. Her bir bölüm, belirli bir konu veya tema etrafında düzen-

lenmiş seçilmiş Kuran âyetlerini içerir. Bu âyetlerin içeriği, tefsir ve yorumlarla destek-

lenerek, okuyuculara âyetlerin derin anlamlarını ve uygulamadaki yeri hakkında bilgi ve-

rir. Ayrıca, her bir mesajın günlük yaşamdaki pratik uygulanabilirliğine vurgu yapar. 

"Kur’ân'dan Mesajlar" eseri, Müslümanlara Kuran-ı Kerim'den ilham alarak günlük ya-

şamlarında nasıl daha bilinçli ve anlam dolu bir şekilde hareket edebilecekleri konusunda 

rehberlik etmeyi amaçlar. Kitap, Kuran'ın evrensel öğretilerini vurgular ve bu öğretileri 

anlamlı bir şekilde hayata geçirmenin yollarını öğretmeyi hedeflemektedir.31 

30. Allah, İnsan ve Merhamet: Allah'ın varlığı, insanın yaratılışı ve merhamet 

kavramları üzerine odaklanarak, bu temel konular arasındaki ilişkileri anlamaya çalışır. 

Kitap, İslam'ın temel öğretileri ışığında Allah'ın insanlığa olan merhameti, insanın Allah'a 

olan ilişkisi ve bu bağlamda merhametin önemini ele alır. Her bölümde belirli bir konu 

ya da temaya odaklanan eser, Allah'ın merhameti, insanın yaratılışı, yaşam amacı ve bu 

bağlamda merhametin nasıl bir rehberlik ilkesi olduğu gibi konuları detaylı bir şekilde 

inceler. Aynı zamanda, Kuran-ı Kerim ve hadislerden alıntılarla desteklenen bu konular, 

İslam'ın temel kaynaklarına dayalı bir anlam oluşturmayı amaçlar. "Allah, İnsan ve Mer-

hamet" eseri, merhametin İslam düşüncesindeki önemine vurgu yaparak, bu kavramın 

insan hayatındaki etkilerini ve bu etkilerin nasıl anlamlı bir şekilde yaşam bulabileceğini 

okuyuculara açıklamayı hedefler. Kitap, Allah ile insan arasındaki ilişkiyi, merhametin 

hayatımıza olan etkilerini ve bu bağlamda yaşanan manevi derinliği anlamak isteyenlere 

yönelik bir rehberlik sunar.32 

31. İman İlmihali: İslam'ın temel inançlarını, ibadetlerini ve günlük yaşamla ilgili 

esasları açıklamayı amaçlayan bir bilgi kitabıdır. Genellikle, Müslümanların temel iman 

                                                 
30 İsmail Karagöz, İnceleme ve Soruşturma Rehberi (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2013). 
31 İsmail Karagöz, Kur’an’dan Mesajlar (Diyanet Vakfı Yayınları, 2014). 
32 İsmail Karagöz, Allah, İnsan ve Merhamet (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2020). 



19 

 

esaslarına dair bilgi sahibi olmaları ve günlük ibadetleri nasıl yerine getirebilecekleri ko-

nusunda rehberlik eder. Eserde, İslam'ın altı temel iman esasına (Allah'a, meleklere, ki-

taplara, peygamberlere, ahiret gününe ve kaza ile kaderin Allah'tan olduğuna inanmak) 

dair detaylı açıklamalara ve bu esasları günlük yaşamda nasıl uygulayabileceğimize dair 

bilgilere yer verilir. Aynı zamanda, beş vakit namaz, oruç, zekat ve hac gibi temel ibadet-

lerin nasıl yerine getirileceği hakkında da bilgiler içerir.33 

32. Din Görevlisinin Misyonu ve Vizyonu: Din görevlilerinin, yani imamların, 

vaizlerin veya din hizmeti sunan diğer kişilerin, topluluklarına yönelik misyon ve vizyon-

larını anlamalarına yardımcı olmayı amaçlayan bir kaynaktır. Kitap, din görevlilerinin 

topluluklarına hizmet etme amacını ve uzun vadeli hedeflerini belirlemelerine rehberlik 

etmek üzere tasarlanmıştır. Eserde, din görevlisinin misyonu, yani topluluğuna karşı ta-

şıdığı sorumluluklar ve hizmet etme amacı detaylı bir şekilde incelenir. Ayrıca, din gö-

revlisinin uzun vadeli hedeflerini belirlemesi ve topluluğunu nasıl daha etkili bir şekilde 

yönlendirebileceği konusunda vizyonunu geliştirmesi üzerinde durulur. "Din Görevlisi-

nin Misyonu ve Vizyonu" eseri, din hizmeti sunan kişilerin, topluluklarına daha iyi hiz-

met etmek ve onları manevi olarak yönlendirmek için nasıl bir strateji oluşturabilecekleri 

konusunda pratik bilgiler sunmayı amaçlar. Bu kitap, din görevlilerinin hem kısa vadeli 

hedeflerini yerine getirmelerine hem de uzun vadeli bir vizyonla topluluklarına rehberlik 

etmelerine yardımcı olacak bir kaynak olarak tasarlanmıştır.34 

33. Helal Kazanç, Helal Rızık: İslam'ın ticaret, iş ve kazançla ilgili prensiplerini 

anlamak ve uygulamak isteyen Müslümanlara yönelik bir rehberlik kaynağıdır. Kitap, 

helal kazanç ve helal rızık elde etmenin önemini vurgular, İslam'ın ticaret etiği ve iş dün-

yasına bakış açısını açıklar. Eserde, helal kazanç ve rızık kavramları detaylı bir şekilde 

ele alınır. Ticarette dürüstlük, adil rekabet, tüketicilere karşı sorumluluk gibi İslam'ın ti-

caret etiği ile ilgili prensipler açıklanır. Ayrıca, faizsiz finans prensipleri ve helal ticaretin 

özellikleri gibi konular kitapta işlenir. "Helal Kazanç, Helal Rızık" eseri, Müslümanların 

ticaret ve kazançla ilgili konularda İslam'ın öğretilerini anlamalarına ve bu prensipleri 

günlük yaşamlarında nasıl uygulayabileceklerine dair pratik bilgiler sunmayı amaçlar. 

                                                 
33 İsmail Karagöz, İman İlmihali (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013). 
34 İsmail Karagöz, Din Görevlisinin Misyonu ve Vizyonu (İzmir: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2014). 



20 

 

Kitap, ticaretin ve kazancın sadece maddi başarı değil, aynı zamanda manevi bir sorum-

luluk olduğunu vurgular, bu nedenle helal kazanç elde etmenin Müslümanlar için öne-

mine odaklanır.35 

34. İslam ve Samimiyet: İslam'ın öğretileri çerçevesinde samimiyetin önemini an-

latan bir kaynaktır. Kitap, Müslümanların günlük yaşamlarında samimiyetin nasıl sağla-

nabileceği, Allah'a karşı samimi olmanın ve diğer insanlarla ilişkilerde dürüstlüğün nasıl 

hayata geçirilebileceği konularına odaklanır. Eserde, Kuran-ı Kerim ve hadislerden alın-

tılarla desteklenen, samimiyetin İslam perspektifinden nasıl anlaşılması gerektiği açıkla-

nır. İslam'ın temel prensipleri ve ahlaki değerleri çerçevesinde samimiyetin önemi vurgu-

lanır. Aynı zamanda, günlük hayatta karşılaşılan zorluklar ve bu zorluklarla başa çıkarken 

nasıl samimi olunabileceği konularına da değinilir. "İslam ve Samimiyet" eseri, Müslü-

manlara samimiyetin manevi bir erdem olduğunu hatırlatmayı amaçlar. Kitap, kişinin 

kendi iç dünyasıyla, Allah'a ve çevresindeki insanlarla olan ilişkilerinde samimiyetin sağ-

lanması konusunda rehberlik sunar.36 

35. Kur’ân'a Karşı Görevlerimiz: Müslümanların Kuran-ı Kerim ile olan ilişkile-

rini, bu kutsal kitaba karşı sorumluluklarını ve görevlerini anlamalarına yardımcı olmayı 

amaçlayan bir kaynaktır. Kitap, Kuran'a yönelik bilincin artırılması ve bu kitaba karşı 

yerine getirilmesi gereken görevlerin vurgulanması amacıyla tasarlanmıştır. Eserde, Ku-

ran'ın Müslümanlar için nasıl bir rehberlik kaynağı olduğu, bu kitapla nasıl etkileşimde 

bulunulması gerektiği ve Kuran'a yönelik görevlerin neler olduğu detaylı bir şekilde açık-

lanır. Kuran'ın anlaşılması, okunması, üzerinde düşünülmesi, hükümlerine uyulması gibi 

temel görevler ele alınır. "Kur’ân'a Karşı Görevlerimiz" eseri, Müslümanlara Kuran'ın 

anlamını derinleştirmeleri ve bu kutsal kitaba daha yakından bağlanmaları için rehberlik 

etmeyi amaçlar. Kitap, Kuran'ın sadece okunan bir metin olmanın ötesinde, hayatın her 

alanında rehberlik eden bir ilahi kaynak olduğunu hatırlatır ve bu doğrultuda görevlere 

vurgu yapar.37 

36. Cami ve Genç: Gençlerin camiyle olan ilişkisini ve caminin gençler için nasıl 

bir merkez olduğunu anlamalarına yardımcı olmayı amaçlayan bir kaynaktır. Kitap, genç-

lerin camiye yönlendirilmesi, camide nasıl daha etkin bir rol alabilecekleri ve caminin 

                                                 
35 İsmail Karagöz, Helal Kazanç, Helal Rızık (Ankara: Kar, 2013). 
36 İsmail Karagöz, İslam ve Samimiyet (Ankara: Kar, 2014). 
37 İsmail Karagöz, Kur’ân’a Karşı Görevlerimiz (Ankara: Kar, 2014). 



21 

 

gençlerin manevi gelişimine nasıl katkıda bulunabileceği gibi konulara odaklanır. Eserde, 

caminin İslam toplumlarında gençler için ne kadar önemli olduğu vurgulanır. Caminin 

sadece bir ibadet mekânı olmanın ötesinde, gençler için bir topluluk merkezi ve manevi 

gelişim yerini nasıl ifade ettiği anlatılır. Ayrıca, gençlerin camiye daha fazla ilgi göster-

melerini teşvik etmek, camide düzenlenen etkinliklere katılımlarını artırmak ve gençler 

arasında bir dayanışma ve kardeşlik ortamı oluşturmak için öneriler sunulur. "Cami ve 

Genç" eseri, gençlerin cami ile olan bağlarını güçlendirmek ve bu mekânı manevi bir 

gelişim alanı olarak değerlendirmelerini sağlamak amacıyla yazılmıştır. Kitap, gençlerin 

cami ile daha sıkı bir bağ kurmaları ve bu mekânın onların hayatlarına olumlu bir etki 

yapmasını desteklemek için rehberlik etmeyi hedefler.38 

37. İlahî Emirler: İslam'ın temel prensipleri ve Allah'ın insanlara yönelik emirle-

rini anlamak isteyenler için bir kaynaktır. Kitap, Kuran-ı Kerim ve hadislerden alınan 

ilahi emirleri ele alarak, Müslümanların günlük hayatlarında bu emirlere nasıl uygun bir 

şekilde yaşayabilecekleri konusunda rehberlik etmeyi amaçlar. Eserde, Allah'ın insanlara 

yönelik emirleri ve bu emirlerin İslam'ın temel ilke ve değerleri ile nasıl uyumlu olduğu 

detaylı bir şekilde incelenir. Namaz, oruç, zekat gibi ibadetlerden ahlaki değerlere, dü-

rüstlükten cömertliğe kadar geniş bir yelpazede İslam'ın emirleri ele alınır. Her emir, Ku-

ran ve hadisler ışığında açıklanır ve günlük yaşamda nasıl uygulanabileceği üzerinde du-

rulur. "İlahî Emirler" eseri, okuyuculara İslam'ın temel prensiplerini ve Allah'ın insanlara 

yönelik beklentilerini daha iyi anlamalarına yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, İslam'ın 

emirlerini sadece bir ibadet değil, aynı zamanda günlük yaşamın bir parçası olarak nasıl 

yaşanabileceğini vurgular.39 

38. İlahî Yasaklar: İslam'ın temel prensipleri ve Allah'ın insanlara getirdiği ya-

sakları anlamak isteyenler için bir kaynaktır. Kitap, Kuran-ı Kerim ve hadislerden alınan 

ilahi yasakları ele alarak, Müslümanların günlük hayatlarında bu yasaklara nasıl riâyet 

edebilecekleri konusunda rehberlik etmeyi amaçlar. Eserde, Allah'ın insanlara getirdiği 

yasaklar ve bu yasakların İslam'ın temel ilkeleri ile nasıl uyumlu olduğu detaylı bir şe-

kilde incelenir. Faiz, içki, hırsızlık gibi yasaklarla birlikte, gıda konusundaki haramlardan 

doğru dürüst davranış kurallarına kadar geniş bir yelpazede ilahi yasaklar ele alınır. Her 

yasak, Kuran ve hadisler ışığında açıklanır ve günlük yaşamda nasıl uygulanabileceği 

                                                 
38 İsmail Karagöz, Cami ve Genç (Ankara: Kar, 2014). 
39 İsmail Karagöz, İlahî Emirler (Ankara: Kar, 2015). 



22 

 

üzerinde durulur. "İlahî Yasaklar" eseri, okuyuculara İslam'ın temel prensiplerini ve Al-

lah'ın insanlara getirdiği yasakları daha iyi anlamalarına yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, 

İslam'ın yasaklarını sadece bir kısıtlama değil, aynı zamanda bir rehberlik ve koruma ola-

rak nasıl görmeleri gerektiğini vurgular.40 

39. İbadet İlmihali: İslam'ın temel ibadetlerini, bu ibadetlerin nasıl yerine getiri-

leceğini ve ibadetlerin önemini anlamak isteyen Müslümanlara yönelik bir rehberlik kay-

nağıdır. Kitap, namaz, oruç, zekat, hac gibi temel ibadetlerin yanı sıra günlük hayatta 

yerine getirilen diğer ibadetlerle ilgili bilgiler içerir. Eserde, her bir ibadetin nasıl yerine 

getirileceği adım adım açıklanır. Namazın rükunları, oruç tutmanın hükümleri, zekatın 

nasıl hesaplanacağı gibi konular detaylı bir şekilde incelenir. Ayrıca, günlük hayatta ya-

pılması gereken dua ve zikirler, ibadetlerin manevi boyutu ve ibadetlerin insan hayatın-

daki rolü üzerinde durulur. "İbadet İlmihali" eseri, Müslümanlara temel ibadetleri daha 

iyi anlamaları ve bu ibadetleri nasıl daha bilinçli bir şekilde yerine getirebilecekleri ko-

nusunda rehberlik etmeyi amaçlar. Kitap, ibadetlerin sadece rutin birer görev değil, aynı 

zamanda manevi bir bağ ve disiplin olduğunu vurgular, bu nedenle ibadetlerin günlük 

hayatın merkezinde nasıl yer alması gerektiğini açıklar.41 

40. Peygamberimiz ve Ona Karşı Görevlerimiz: İslam peygamberi Muhammed'in 

(sav) hayatını, öğretilerini ve Müslümanların peygamberlerine karşı sorumluluklarını an-

lamak isteyenlere yönelik bir rehberlik kaynağıdır. Kitap, Peygamberimizin hayatı, ahlaki 

öğretileri, sünneti ve ona karşı yerine getirilmesi gereken görevlere odaklanarak Müslü-

manları rehberlik etmeyi amaçlar. Eserde, Peygamberimizin doğumu, gençlik yılları, pey-

gamberlik görevi, hicret, Uhud Savaşı gibi önemli olaylar detaylı bir şekilde ele alınır. 

Ayrıca, Peygamberimizin ahlaki öğretileri, sünneti ve günlük hayatta uygulanan dualar 

gibi konular da açıklanır. Kitap, Peygamberimizin örnek yaşantısı üzerinden Müslüman-

lara düşen sorumlulukları vurgular. "Peygamberimiz ve Ona Karşı Görevlerimiz" eseri, 

okuyuculara İslam peygamberi Muhammed'in hayatını daha yakından tanımaları ve onun 

öğretilerini günlük yaşamlarında nasıl uygulayabilecekleri konusunda rehberlik etmeyi 

amaçlar. Kitap, Peygamberimizin öğretilerini sadece tarihî bir figür olarak değil, aynı za-

manda yaşam rehberi olarak görmeleri gerektiğini vurgular.42 

                                                 
40 İsmail Karagöz, İlahî Yasaklar (Ankara: Kar, 2015). 
41 İsmail Karagöz, İbadet İlmihali (Ankara: Kar, 2015). 
42 İsmail Karagöz, Peygamberimiz ve Ona Karşı Görevlerimiz (Ankara: Kar, 2015). 



23 

 

41. Birlikte Yaşama Ahlakı ve Hukuku: İnsanların bir arada yaşarken uygun dav-

ranışlarını ve hukuki sorumluluklarını anlamak isteyenlere yönelik bir rehberlik kaynağı-

dır. Kitap, toplum içinde uyumlu bir şekilde yaşamanın önemini vurgular, ahlaki değerleri 

ele alır ve hukuki sorumlulukları açıklar. Eserde, komşuluk ilişkileri, aile içi ilişkiler, 

toplumda etkileşim, ticaret ve sözleşmeler gibi konular üzerinde durularak insanların bir-

birleriyle olan ilişkilerinde nasıl dürüst, adil ve sorumlu olmaları gerektiği anlatılır. Aynı 

zamanda, yerel yasal düzenlemelere ve İslam hukukuna uygun davranmanın önemi vur-

gulanır. "Birlikte Yaşama Ahlakı ve Hukuku" eseri, insanların bir arada yaşama sürecinde 

ahlaki değerleri ve hukuki sorumlulukları anlamalarına yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, 

toplumsal ilişkilerde dürüstlük, adalet, hoşgörü gibi değerlerin önemini vurgular ve bu 

değerlerin hem toplum hem de birey açısından nasıl pozitif sonuçlar doğurabileceğini 

açıklar.43 

42. Allah'a Karşı Görevlerimiz: Müslümanların Allah'a karşı sorumlulukları ve 

bu sorumlulukları nasıl yerine getirebilecekleri konusunda rehberlik etmeyi amaçlayan 

bir kaynaktır. Kitap, Kuran-ı Kerim ve hadislerden alınan öğretiler ışığında Allah'a yöne-

lik ibadetlerin yanı sıra ahlaki sorumlulukları ve manevi ilişkiyi ele alır. Eserde, namaz, 

oruç, zekât gibi temel ibadetlerin yanı sıra Allah'a tevekkül etme, şükretme, sabır gös-

terme gibi manevi değerleri içeren görevler detaylı bir şekilde incelenir. Aynı zamanda, 

Allah'a karşı sorumluluklarımızın günlük hayatta nasıl pratiğe dökülebileceği ve bu gö-

revlerin insanın manevi gelişimine nasıl katkı sağlayabileceği üzerinde durulur. "Allah'a 

Karşı Görevlerimiz" eseri, Müslümanlara Allah'a karşı sorumluluklarını daha iyi anlama-

ları ve bu sorumlulukları nasıl daha bilinçli bir şekilde yerine getirebilecekleri konusunda 

rehberlik etmeyi amaçlar. Kitap, Allah'a yönelik ibadetlerin sadece bir görev değil, aynı 

zamanda manevi bir bağ ve sevgi ifadesi olduğunu vurgular.44 

43. Din Görevlisinin Mevzuat Rehberi: Din görevlilerinin günlük görevlerini ye-

rine getirirken karşılaşabilecekleri hukuki konuları anlamalarına ve mevzuata uygun dav-

ranmalarına yardımcı olmayı amaçlayan bir kaynaktır. Kitap, din görevlilerinin hukuki 

sorumlulukları, ibadetlerin düzenlenmesi, vakıf yönetimi gibi konularda mevzuat rehber-

liği yapar. Eserde, Türkiye'de din görevlilerinin çalışma şartları, ibadetlerin düzenlenmesi 

sırasında dikkat edilmesi gereken hukuki detaylar, vaaz ve hutbe konularında mevzuata 

                                                 
43 İsmail Karagöz, Birlikte Yaşama Ahlakı ve Hukuku (Ankara: Kar, 2015). 
44 İsmail Karagöz, Allah’a Karşı Görevlerimiz (Ankara: Kar, 2015). 



24 

 

uyum gibi konular ele alınır. Ayrıca, vakıf yönetimi, mülkiyet hakları gibi hukuki konu-

larda din görevlilerine pratik bilgiler sunar. "Din Görevlisinin Mevzuat Rehberi" eseri, 

din görevlilerine günlük görevlerini yerine getirirken mevzuata uygun davranmalarında 

yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, din görevlilerinin hukuki sorumluluklarını anlamalarına, 

mevzuata uygun şekilde faaliyet göstermelerine ve toplumlarına hizmet etmelerine reh-

berlik etmeyi hedefler.45 

44. Kur’ân'da Dört Kavram: Sıdk, İstikamet, Sabır ve Şükür: Kuran-ı Kerim'de 

önemli bir rol oynayan dört temel kavramı ele almaktadır. Kitap, sıdk (doğruluk), istika-

met (dürüstlük), sabır ve şükür gibi kavramların Kuran perspektifinden nasıl anlaşılması 

gerektiğini açıklamayı amaçlamaktadır. Eserde, her bir kavramın Kuran'daki kökleri, kul-

lanımı ve önemi detaylı bir şekilde incelenir. Sıdk kavramıyla doğruluk ve dürüstlük, is-

tikamet kavramıyla dürüst ve adil olma, sabır kavramıyla zorluklar karşısında dayanıklı-

lık ve şükür kavramıyla Allah'a minnettarlık gibi konular üzerinde durulur. Her bir kav-

ram, Kuran âyetleri ve hadislerle desteklenerek anlatılır. "Kur’ân'da Dört Kavram: Sıdk, 

İstikamet, Sabır ve Şükür" eseri, okuyuculara Kuran'ın temel ahlaki öğretilerini daha de-

rinlemesine anlamalarına yardımcı olmayı hedefler. Kitap, bu dört önemli kavramın Müs-

lümanların karakter gelişiminde ve günlük yaşamlarında nasıl rehberlik edebileceğini 

vurgular.46 

45. Kur’ân'da Dört Kavram: İman, İslam, İhlâs ve Salih Amel: Kuran-ı Ke-

rim'de yer alan temel kavramlardan dört tanesini ele almaktadır. Kitap, iman, İslam, ihlâs 

(samimiyet) ve salih amel gibi kavramların Kuran perspektifinden nasıl anlaşılması ge-

rektiğini açıklamayı amaçlamaktadır. Eserde, her bir kavramın Kuran'daki temsilini ve 

önemini anlatan âyetlerle desteklenerek açıklanır. İman kavramıyla ilgili âyetler, İslam'ın 

temel prensipleri, ihlâsın önemi ve salih amel kavramının nasıl hayata geçirilmesi gerek-

tiği gibi konular detaylı bir şekilde incelenir. Her bir kavramın günlük yaşamla nasıl iliş-

kilendirilebileceği ve Müslümanların bu kavramları nasıl uygulayabilecekleri üzerinde 

durulur. "Kur’ân'da Dört Kavram: İman, İslam, İhlâs ve Salih Amel" eseri, okuyuculara 

Kuran'ın temel kavramlarını daha derinlemesine anlamalarına yardımcı olmayı hedefler. 

                                                 
45 İsmail Karagöz, Din Görevlisi Mevzuat Rehberi (Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015). 
46 İsmail Karagöz, Kur’an’da Dört Kavram 4. Cilt Sıdk, İstikamet, Sabır, Şükür (Kar, 2015). 



25 

 

Kitap, bu dört önemli kavramın Müslümanların inançlarına ve pratik yaşamlarına nasıl 

rehberlik edebileceğini vurgular.47 

46. Kur’ân'da Dört Kavram: Nisyan, Cehalet, Gaflet ve Sefahat: Kuran-ı Ke-

rim'de geçen ve insan hayatını etkileyen dört önemli kavramı ele almaktadır. Kitap, nis-

yan (unutkanlık), cehalet, gaflet ve sefahat gibi kavramların Kuran perspektifinden nasıl 

anlaşılması gerektiğini açıklamayı amaçlamaktadır. Eserde, her bir kavramın Kuran'daki 

kökleri, kullanımı ve önemi detaylı bir şekilde incelenir. Nisyan kavramıyla unutkanlık, 

cehalet kavramıyla bilgisizlik, gaflet kavramıyla dikkatsizlik ve sefahat kavramıyla aşırı 

lüks ve savurganlık gibi konular üzerinde durulur. Her bir kavram, Kuran âyetleri ve ha-

dislerle desteklenerek anlatılır. "Kur’ân'da Dört Kavram: Nisyan, Cehalet, Gaflet ve Se-

fahat" eseri, okuyuculara Kuran'ın insan davranışlarına ve karakterine dair önemli öğre-

tileri daha iyi anlamalarına yardımcı olmayı hedefler. Kitap, bu dört kavramın insan ha-

yatında nasıl etkili olduğunu ve Müslümanların bu kavramlarla nasıl başa çıkabileceğini 

vurgular.48 

47. Cami ve Namaz: İslam'ın temel ibadetlerinden biri olan namazın camide nasıl 

yerine getirilmesi gerektiğini ve caminin İslam toplumundaki önemini anlatan bir kay-

naktır. Kitap, cami atmosferi, namazın toplum üzerindeki etkisi ve caminin İslam kültü-

ründeki rolü gibi konuları ele alarak okuyuculara rehberlik etmeyi amaçlar. Eserde, na-

mazın camide kılınmasının öğretisi, cemaatle namazın önemi, camiye gidip namaz kıl-

manın manevi etkileri gibi konular detaylı bir şekilde incelenir. Ayrıca, camilerin İslam 

toplumunda birleştirici rolü, ilmi faaliyetlerin yürütüldüğü merkezler olma özellikleri ve 

sosyal dayanışma alanları olarak camilerin fonksiyonları üzerinde durulur. "Cami ve Na-

maz" eseri, Müslümanlara cami ve namazın önemini daha iyi anlamalarına yardımcı ol-

mayı amaçlar. Kitap, caminin sadece ibadet mekanı değil, aynı zamanda toplumsal bir 

buluşma ve dayanışma noktası olduğunu vurgular, bu nedenle camiye ve namaza verilen 

önemin altını çizer.49 

48. Kur’ân ve Miras: Kuran-ı Kerim'in miras konusundaki hükümlerini anlamak 

isteyenlere yönelik bir rehberlik kaynağıdır. Kitap, Kuran perspektifinden miras hüküm-

lerini açıklamayı ve Müslümanlara miras konusunda rehberlik etmeyi amaçlar. Eserde, 

                                                 
47 İsmail Karagöz, Kur’an’da Dört Kavram 3. Cilt İman, İslam, İhlas, Salih Amel (Kar, 2015). 
48 İsmail Karagöz, Kur’an’da Dört Kavram 5. Cilt Nisyan, Cehalet, Gaflet, Sefahat (Kar, 2015). 
49 İsmail Karagöz, Cami ve Namaz (Ankara: Kar, 2015). 



26 

 

Kuran'da mirasla ilgili geçen âyetler detaylı bir şekilde ele alınır. Mirasın nasıl bölüne-

ceği, mirasçıların hakları ve sorumlulukları gibi konular incelenir. Ayrıca, İslam huku-

kundaki miras prensipleri ve bu prensiplerin günlük yaşamda nasıl uygulanabileceği üze-

rinde durulur. "Kur’ân ve Miras" eseri, Müslümanlara Kuran'ın mirasla ilgili hükümlerini 

daha iyi anlamalarına yardımcı olmayı amaçlar. Kitap, miras konusundaki İslam huku-

kunu açıklar ve bu hükümlerin adil bir şekilde nasıl uygulanabileceği konusunda rehber-

lik eder.50 

49. Kur’ân ve Sünnetin Işığında Birlik ve Beraberlik: İslam'ın temel kaynakları 

olan Kuran-ı Kerim ve Hz. Muhammed'in (sav) sünneti ışığında birlik ve beraberliğin 

önemini anlatan bir kaynaktır. Kitap, Müslümanlara birlik ve beraberliğin nasıl sağlana-

bileceği, toplumsal dayanışma, kardeşlik ve hoşgörü konularında rehberlik etmeyi amaç-

lar. Eserde, Kuran'dan ve sünnetten alınan öğretilerle birlikte Müslümanların arasındaki 

birliğin ve dayanışmanın önemi vurgulanır. Toplumsal birlik, aile içi birlik, Müslümanlar 

arasındaki kardeşlik ilişkileri gibi konular detaylı bir şekilde ele alınır. Ayrıca, birlik ve 

beraberliğin toplumun güçlenmesine, dayanışma kültürünün oluşmasına nasıl katkı sağ-

layabileceği üzerinde durulur. "Kur’ân ve Sünnetin Işığında Birlik ve Beraberlik" eseri, 

Müslümanlara toplumsal birliği ve dayanışmayı güçlendirmeleri konusunda rehberlik et-

meyi amaçlar. Kitap, Kuran ve sünnetin rehberliğinde birlik içinde yaşamanın Müslüman 

toplumları güçlendireceğini ve daha sağlam temellere oturtacağını vurgular.51 

50. Âyet ve Hadislerin Işığında Helal, Mekruh ve Haramlar: Kuran-ı Kerim ve 

hadisler ışığında İslam'ın helal, mekruh ve haram kavramlarını anlamak isteyenlere yö-

nelik bir rehberlik kaynağıdır. Kitap, İslam'ın helal olanları teşvik ettiği, mekruh olanlar-

dan kaçınılması gerektiği ve haram olan şeylerden uzak durulması gerektiği ilkesini açık-

lamayı amaçlar. Eserde, Kuran âyetleri ve Peygamberimiz Hz. Muhammed'in (sav) ha-

disleriyle desteklenerek helal, mekruh ve haram kavramları detaylı bir şekilde incelenir. 

Yiyecek içecek konularından, ticaret etiketine, ahlaki davranışlardan ibadetlere kadar ge-

niş bir yelpazede helal, mekruh ve haram konularına değinilir. Aynı zamanda, İslam hu-

kukunun bu konulardaki prensipleri ve bu prensiplerin günlük hayata nasıl yansıyabile-

ceği üzerinde durulur. "Âyet ve Hadislerin Işığında Helal, Mekruh ve Haramlar" eseri, 

                                                 
50 İsmail Karagöz, Kur’ân ve Miras (Ankara: Kar, 2015). 
51 İsmail Karagöz, Kur’ân ve Sünnetin Işığında Birlik ve Beraberlik (Ankara: Kar, 2016). 



27 

 

Müslümanlara İslam'ın günlük yaşamlarını nasıl düzenlemeleri gerektiği konusunda reh-

berlik etmeyi amaçlar. Kitap, helal, mekruh ve haram kavramlarını anlamanın sadece dini 

bir sorumluluk değil, aynı zamanda sağlıklı bir yaşam ve toplumsal düzenin temeli oldu-

ğunu vurgular.52 

51. Peygamberimiz ve Güven Toplumu:  Hz. Muhammed'in (sav) hayatından çı-

karılan öğretilerle güven, adâlet, hoşgörü ve toplumsal dayanışma gibi kavramları ele al-

maktadır. Kitap, Peygamberimizin liderlik tarzını, etik değerlerini ve toplumsal ilişkilerde 

sağladığı güven ortamını anlatarak okuyuculara rehberlik etmeyi amaçlar. Eserde, Pey-

gamberimizin güvene verdiği önem, adâleti sağlama çabaları, hoşgörüsü ve toplumsal 

dayanışma anlayışı detaylı bir şekilde incelenir. Aynı zamanda, Peygamberimizin liderlik 

prensipleri ve güven toplumu oluşturmak adına hayatında gerçekleştirdiği uygulamalar 

üzerinde durulur. Bu öğretiler, İslam toplumlarında güvenin nasıl inşa edilebileceği ve 

sürdürülebileceği konusunda rehberlik sunar. "Peygamberimiz ve Güven Toplumu" eseri, 

Müslümanlara Peygamberimizin örnek yaşantısı ışığında güvenli, adil, hoşgörülü ve da-

yanışma içinde bir toplumun nasıl kurulabileceğini anlamalarına yardımcı olmayı amaç-

lar. Kitap, bu değerlerin İslam toplumlarında günlük hayata nasıl yansıyabileceği konu-

sunda okuyuculara ilham verici bir bakış sunar.53 

52. Kader, Şefaat ve Kabir Hayatı: İslam'ın temel inançlarından olan kader, şefaat 

ve kabir hayatı konularını ele almaktadır. Kitap, bu konulardaki temel İslam prensiplerini 

Kuran-ı Kerim ve hadisler ışığında açıklamayı amaçlar. Eserde, kaderin anlamı ve önemi, 

şefaat kavramının nasıl anlaşılması gerektiği, kabir hayatının İslam perspektifindeki yeri 

gibi konular detaylı bir şekilde incelenir. Her bir konu, İslam'ın kutsal kitabı olan Kuran 

ve Peygamberimiz Hz. Muhammed'in (sav) hadisleriyle desteklenerek anlatılır. "Kader, 

Şefaat ve Kabir Hayatı" eseri, Müslümanlara temel İslam inançları hakkında bilgi vermek 

ve bu konulardaki yanlış anlamaları düzeltmek amacıyla yazılmıştır. Kitap, okuyuculara 

bu inançları anlamanın önemini vurgular ve İslam'ın bu konulardaki öğretilerini daha de-

rinlemesine kavramalarına yardımcı olmayı hedefler.54 

                                                 
52 İsmail Karagöz, Âyet ve Hadislerin Işığında Helal, Mekruh ve Haramlar (Ankara: Kar, 2016). 
53 İsmail Karagöz, Peygamberimiz ve Güven Toplumu (Ankara: Kar, 2017). 
54 İsmail Karagöz, Kader, Şefaat ve Kabir Hayatı (Ankara: Kar, 2017). 



28 

 

1.3.2. Müşterek kitapları 

1. Namaz İlmihali 55 

2. Oruç İlmihali 56 

3. Zekât İlmihali 57 

4. Hac İlmihali 58 

5. Yasin Tebâreke Amme Kısa Sûre ve Dualar59 

6. Bir Arada Yaşama Ahlakı 60 

7. Din Görevlisi Rehberi 61 

1.3.3. Editörlük yazıları 

1. Dualar. 62 Giriş Bölümü: Duanın Anlamı ve Önemi, Çeşitledi, Usulü, Adabı ve 

İnsan Hayatına Etkisi, Dördüncü Bölüm: Âyet ve Hadislerden Seçme dualar.  

2. Dinî Kavramlar Sözlüğü.63 Eser, 1991 kavram içermektir. 816 madde İsmail 

Karagöz tarafından yazılmıştır.  

3. Kürsüden Öğütler.64 Giriş Bölümü. Vaaz ve İrşat Hizmetlerinde Uyulması Ge-

reken Bazı Kurallar. Birinci Bölüm: İman Esasları ve İmanın Kabul Olma Şartları. İkinci 

Bölüm: Allah’ı Tanımak ve O’na İman emek. Dördüncü Bölüm: Kitaplara İman ve 

Kur’ân’ın Özellikleri. Beşinci Bölüm: Peygamberlere İman ve Son Peygamber Hz. Mu-

hammed (s.a.s). On İkinci Bölüm. Oruç İbadeti ve Nefis terbiyesi. Yirmi Birinci Bölüm: 

İslam Ahlakı. Otuz İkinci Bölüm. Engelliler ve İslam.  

                                                 
55 İsmail Karagöz - Halil Altunaş, Namaz İlmihali (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007). 
56 İsmail Karagöz vd., Oruç İlmihali (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2008). 
57 İsmail Karagöz vd., Zekât İlmihali (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011). 
58 İsmail Karagöz vd., Hac İlmihali (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2004). 
59 İsmail Karagöz - Halil Altunaş, Yasin Tebâreke Amme Kısa Sûre ve Dualar (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2007). 
60 İsmail Karagöz vd., Bir Arada Yaşama Ahlakı (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2016). 
61 İsmail Karagöz vd., Din Görevlisi Rehberi (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015). 
62 İsmail Karagöz (ed.), Dualar (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007). 
63 İsmail Karagöz (ed.), Dini Kavramlar Sözlüğü (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2005). 
64 İsmail Karagöz (ed.), Kürsüden Öğütler (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007). 



29 

 

1.3.4. Bölüm yazıları 

1. İslam’a Giriş Gençliğin İslam Bilgisi adlı kitabın Allah’a karşı görevler bö-

lümü.65 

2. Cami Yazıları adlı kitabın Camiler ve Engelliler bölümü.66 

3. Hz. Peygamber ve İnsan Onuru adlı kitabın Toplumda İlgiye, Desteğe ve Yar-

dıma Muhtaç Gruplar ve İnsan Onuru bölümü.67 

4. Kadın ve Aile Yazıları adlı kitabın Kur’ân’ın Kadına Bakışı bölümü.68 

5. Sahtekârlığın Diğer Adı: Din İstismarı, adlı kitabın Takiyye bölümü.69 

 İsmail Karagöz'ün aynı zamanda Diyanet İlmi Dergi, Diyanet Avrupa Aylık Dergi 

ve Hakses Dergilerinde beş yüzden fazla makalesi yayımlandı. Sempozyum ve kongre-

lerde çok sayıda tebliğ sundu, müzakere ve oturum başkanlığı yaptı.70 

1.4. Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri Adlı Eserinin Özellikleri ve Tefsirdeki Me-

todu 

 İsmail Karagöz’ün  "Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı eserini yazma motivas-

yonu, onun Kuran'a olan derin sevgisi ve bu kutsal kitabın anlaşılması, öğrenilmesi, öğ-

retilmesi konusundaki sorumluluğunu yansıtır. Her müminin üzerine düşen görevlerin, 

Kuran'ın öğrenilmesi ve bu öğrenilen bilgilerin diğer müminlerle paylaşılması olduğuna 

inanan Karagöz, bu görevleri yerine getirmek amacıyla kapsamlı bir tefsir yazma kararı 

almıştır. 

                                                 
65 İsmail Karagöz - Yunus Vehbi Yavuz, “Allah’a Karşı Görevler”, İslam’a Giriş, Gençliğin İslam Bilgisi 

(Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007), 285-328. 
66 İsmail Karagöz, “Camiler ve Engelliler”, Cami Yazıları (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2012), 79-92. 
67 İsmail Karagöz, “Toplumda İlgiye, Desteğe ve Yardıma Muhtaç Gruplar ve İnsan Onuru”, Hz. Pey-

gamber ve İnsan Onuru (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2013), 77-95. 
68 İsmail Karagöz, “Kur’ân’ın Kadına Bakışı”, Kadın ve Aile Yazıları (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2011), 18-22. 
69 İsmail Karagöz, “Takiyye”, Sahtekârlığın Diğer Adı: Din İstismarı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2017), 68-71. 
70 Karagöz, Kur’an’dan Öğütler,5. 



30 

 

Karagöz’ün tefsirini yazmaya yönelik motivasyonu, uzun yıllar boyunca Kuran'ı 

anlama ve anlatma çabalarının bir ürünüdür. Bu süre zarfında gerçekleştirdiği âyet yo-

rumları, konulu tefsir çalışmaları ve Kuran ile ilgili yazdığı makaleler, onun bilgi biriki-

mini ve anlama çabasını yansıtan önemli adımlardır. Eserinin ortaya çıkışı, sadece beş 

yıllık bir yazım sürecinin değil, aslında yirmi beş yıl süren birikimin ve çabanın bir sonu-

cudur. 

Yazarın eserini Allah'ın lütfu ve yardımıyla tamamlamış olması, onun bu büyük 

projeye olan samimiyetini ve Allah'a olan güvenini vurgular. İsmail Karagöz'ün 

"Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı eseri, sadece bir tefsir değil, aynı zamanda bir öğreti 

ve rehberlik niteliği taşıyan, uzun yılların emeğini ve bilgi birikimini yansıtan özel bir 

çalışmadır.  

İsmail Karagöz'ün "Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı eseri, sekiz ciltten oluşan 

kapsamlı sayılabilecek bir tefsir çalışmasıdır ve Ekim 2020 tarihinde "Kar" yayınları ta-

rafından basılmıştır. Bu eser, sûrelerin tefsirini Mushaf'taki sıralamaya göre yaparak, 

Kur’ân'ın metni üzerinden detaylı bir anlam çıkarma çabası içerir. Karagöz, kendi tefsirini 

"Kur’ân'ın Kuran'la tefsiri" olarak nitelendirerek, Kur’ân'ın kendi içinde nasıl birbirini 

açıkladığına vurgu yapar. Karagöz'ün tefsirindeki çalışma usulünü özetlerken, Kur’ân'ın 

kendi içindeki bağlantıları, kavramları ve anlam derinliklerini vurgular. Kavramsal ber-

raklık ve anlam zenginliği, bu tefsirin temel özelliklerindendir. Yazarın Kur’ân'ın içsel 

bütünlüğüne odaklanması, her bir cildin, Kur’ân'ın farklı yönlerini ve derinliklerini açığa 

çıkaran birer rehber niteliği taşımasını sağlar. 

 Karagöz'ün tefsirinde öncelikli olarak ele aldığı konular arasında Kuran ile ilgili 

temel kavramlar bulunmaktadır. Bu kavramlar, ayrı başlıklar altında detaylı bir şekilde 

incelenmiş ve açıklanmıştır. Karagöz, Kur’ân, sûre, âyet, tefsir, tevil, meâl, peygamber 

ve Kuran'ın diğer temel kavramlarını, okuyucunun bu temel kavramları daha iyi anlama-

sını sağlamak amacıyla ayrıntılı bir şekilde açıklamıştır.  

İsmail Karagöz'ün "Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı eserinde sûrelerin tefsirine 

dair belirtilen yöntem ve yaklaşım şu şekildedir: 



31 

 

Genel Bilgiler: Sûrelerin tefsirine başlarken, öncelikle her sûre hakkında genel 

bilgiler verilmiştir. Bu sûrenin nazil olduğu dönem, Mekke veya Medine dönemine ait 

olup olmadığı, toplam âyet sayısı, sûrenin fazileti, sûre ile ilgili varsa hadisi şerifler gibi 

temel bilgileri içermektedir. 

Âyet Metni ve Açıklamalı Meâl: Her bir sûrede, âyetlerin orijinal metni verilmiş 

ve ardından açıklamalı meâli ve kırık kelime meâli sunulmuştur. Bu meâller, açık, sade 

ve anlaşılır bir dil kullanılarak yapıldığından okuyucunun âyetleri daha iyi anlamasına 

yardımcı olmuştur. 

İtalik Kullanımı ve Zamir Açıklamaları: Âyet metni içinde lafız olarak bulun-

mayan manalar "italik" olarak yazılmıştır. Ayrıca, zamirler kullanıldığında açıklamalarla 

birlikte parantez içinde belirtilmiştir. Bu, âyetin doğru bir şekilde anlaşılmasına katkı sağ-

lar. 

İlgili Diğer Âyetler: Âyetle ilgili diğer âyetler, parantez içerisinde (bk) şeklinde 

gösterilmiştir. Bu, okuyucunun konuyla ilgili diğer âyetlere yönlendirilmesini sağlar. 

Tefsir Yöntemi: Âyetlerin tefsiri sırasında, önce nüzûl sebebi belirtilmiş, ardın-

dan kelime veya cümlelerin hakikî veya mecazî anlamları açıklanmıştır. Daha sonra, âye-

tin içerdiği hükümler maddeler halinde detaylı bir şekilde açıklanmıştır. 

Âyetin Mesajları: Her bir âyetin tefsir bölümünün sonunda, âyetin okuyucuya 

verdiği mesajlar maddeler halinde yazılmıştır. Bu, âyetin içerdiği temel öğretileri ve insan 

hayatına yönelik mesajları öne çıkarmayı amaçlar. 

 İsmail Karagöz'ün "Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" adlı eserinde âyetlerin tefsiri için 

kullanılan yöntem ve kaynaklar şu şekildedir: 

Âyetler: Âyetlerin tefsiri için öncelikle Kur’ân'ın kendi metni kullanılmıştır. 

Âyetlerin orijinal metni, tefsir sürecinde temel referans olarak alınmış ve anlam çıkarma 

sürecinde esas unsur olmuştur. 

Eserde genel olarak her bir âyet ayrı ayrı tefsir edilmişse de konu bütünlüğü olan 

kısımlar arka arkaya mealleri verildikten sonra topluca tefsir edilmiştir. 



32 

 

Hadisler: Hadisler, âyetlerin anlaşılmasına katkı sağlamak amacıyla kullanılmış-

tır. Hadisler, peygamberin âyetlere dair açıklamalarını içerir ve tefsir sürecine ek bir pers-

pektif kazandırır. Bu hadislerin kaynakları belirtilmiştir. Sahabe ve tabiinden gelen riva-

yetler de âyetleri tefsir etmede kullanılmış ancak bunların ana kaynağı yerine tefsir kitap-

ları referans gösterilmiştir. 

Klasik Tefsirler: Âyetlerin tefsiri için geleneksel klasik tefsirlerden faydalanıl-

mıştır. Bu tefsirler arasında Taberî, Kurtubî, İbn Kesîr, Râzî gibi önemli müfessirlerin 

eserleri bulunmaktadır. Bu tefsirler, âyetlerin tarihsel ve kültürel bağlamını anlama, dil 

ve kavram analizi yapma konularında rehberlik etmiştir. 

Kaynak Belirtme Yöntemi: Yazar, tefsirinde kullanılan kaynakları belirtirken, 

cilt ve sayfa numaraları yerine sûre adı ve âyet numaraları ile referans vermiştir. Bu, oku-

yucuların ilgili kaynakları daha kolay bulmalarına olanak tanır. 

Kırık Meâl Yöntemi: Âyetleri kelime kelime anlamak isteyenler için, meâlin al-

tında "kırık meâl" denilen yöntemle âyetlere parça parça anlam verilmiştir. Bu, âyetlerin 

ayrıntılı bir şekilde anlaşılmasını sağlamak amacıyla kullanılmış bir yöntemdir.71 

Müellif genel olarak Kur’ân’ın anlaşılması noktasında kendine özgü bir yol takip 

ederek, âyette geçen kelimeler, âyetin cümleleri, ilgili diğer âyetler ve sûreler şeklinde bir 

sırayla âyetleri yorumlamıştır.  

 

                                                 
71 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/5-6. 



33 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. KUR’ÂN İLİMLERİNDEN BAZILARINA DAİR YAPILAN YORUM-

LAR 

 

Arapçada, “Ulûmu’l Kur’ân” şeklinde bir terkip olan “Kur’ân İlimleri” Kur’ân’la 

bağlantılı birçok ilmi içine almaktadır. “Ulûm” kelimesi “ilim” kelimesinin çoğuludur. 

Sözlükte; bilmek, anlamak1 ve kesin bir düşünceye sahip olmak2 anlamlarına gelir. Istı-

lahî olarak ise; herhangi bir açıdan bir araya getirilerek sistemleştirilmiş konulara ilim 

denir.3 Ulûmu’l Kur’ân ise, Kur’ân’ın; tefsiri, okunması, yazılması, icazı, irabı, nüzûlü, 

nâsih-mensûhu, muhkem- müteşabihi gibi konularda bilgi veren, Kur’ân’ın anlaşılmasına 

yardımcı olan ilimlerdir.4 

Kur’ân ilimleri sayı bakımından oldukça fazladır. Ancak burada, tartışmalı olan 

veya müfessirlerin farklı görüşler ileri sürdüğü bazı ilimler ile Karagöz’ün daha çok öne 

çıkardığı başlıklardan bazıları ele alınacaktır. 

2.1. Nâsih-Mensûh 

Kur’ân ilimleri çerçevesinde, İslam’ın ilk dönemlerinden itibaren tartışılan konu-

lardan birisi “nesh “ meselesidir. Nesh meselesi hem tefsir hem de fıkıh ilmiyle yakından 

alakalıdır. Nesh konusunun tarihin hangi dönemlerinde ve nasıl ortaya çıktığı tam olarak 

bilinmese de hicri birinci yüzyılın sonlarına doğru ortaya çıktığı kabul edilmektedir. Mü-

fessirler özellikle de fakihler, birbirleriyle çelişkiliymiş izlenimi veren âyetlerden hüküm 

çıkarırken, nesh meselesini bir çıkış yolu olarak kullanmışlardır.5 

Neshin, tartışılan bir konu olmasına, nesh kavramına müteahhirun olarak isimlen-

dirilen halef âlimlerinin, mütekaddimun denilen selef âlimlerinden farklı manalar vermesi 

                                                 
1 Ebü’l-Fazl Muhammed b Mükerrem b Ali el-Ensârî İbn Manzur, Lisânü’l-arab (Beyrut : Dâru Sadır, 

1993), 3/61; Muhsin Demirci, Tefsir Usulü (M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2021), 129. 
2 Muhammed Abdülazîm Zürkânî, Menâhilü’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân (Beyrut : Kütübi’l-Arabi Neşriyat, 

1991), 1/14. 
3 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 1/15. 
4 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 1/23. 
5 Demirci, Tefsir Usulü, 233. 



34 

 

sebep olmuştur. Ekseriyetle halef âlimleri âyetlerde geçen nesh kavramını özel terim ma-

nalarıyla tarif edip kullanmış, selef âlimleri ise bu kelimelerin geçtiği âyetleri siyak ve 

sibakına uygun manalarda kullanmışlardır.6 

Hicri birinci asırdan itibaren tartışılmaya başlayan nesh meselesi klasik dönem 

müfessirlerince tartışıldığı gibi modern dönemde de tartışılmaya devam etmektedir.  

Nesh kelimesine lügatlarda birden çok anlam verilmiştir. Nesh; bir şeyi bir yerden 

başka bir yere aktarmak,7 bir şeyi kendi özüyle beraber başka bir şeye çevirmek, naklet-

mek,8 kopya etmek, yazmak anlamlarına gelir.9 Nesh ayrıca; silmek, yok etmek, bir şeyi 

gidermek, izale etmek anlamlarına gelir.10 Arapların “Güneş gölgeyi yok etti.” veya “İh-

tiyarlık gençliği yok etti.” kullanımları buna örnektir.11 

Nesh kelimesi ıstılahta ise, şer’i bir hükmün başka bir şer’i delille kaldırılması-

dır.12 Yahut bir nassın hükmünü daha sonra gelen bir nasla kaldırmaktır.13 Konuyla ala-

kalı olarak ortaya çıkan nâsih, önce gelen bir Kur’ân âyetinin hükmünü yürürlükten kal-

dıran yeni hüküm veya âyet; mensûh ise, belli bir müddet yürürlükte kaldıktan sonra yeni 

bir nasla hükmü yürürlükten kaldırılan âyet veya hükümdür.14 Bu durumda nâsih âyet, 

tarih itibariyle sonra nazil olan âyettir. 

 Nesih konusuyla ilgili genel olarak üç mesele ortaya çıkmıştır.  

a) Prensip itibariyle aklen nesih caiz midir? 

b) Nesh caiz ise pratik olarak vuku bulmuş mudur? 

                                                 
6 M. Zeki Duman, “Kur’ân-ı Kerim’de Neshe Delil Gösterilen ve Mensuh Addedilen Ayetlerin Mana Yö-

nünden Yeniden Gözden Geçirilip Değerlendirilmeleri”, Bilimname : Düşünce Platformu VII/XVII (Şu-

bat 2009), 9. 
7 Manzur, Lisânü’l-arab, 3/61; Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 2/137. 
8 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 2/137. 
9 Ebü’l-Kâsım Hüseyin b Muhammed b Mufaddal Ragıb el-İsfahani, el-Müfredat fî garibi’l-Kur’ân. 

(Beyrut : Mustafa el-Babi el-Halebi, 1981), 490.  
10 el-İsfahani, el-Müfredat, 490; Manzur, Lisânü’l-arab, 3/61. 
11 Manzur, Lisânü’l-arab, 3/61; Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 2/137; Ebû Nasr İsmail b Hammad Cevheri, 

Tacü’l-luga ve sıhahi’l-arabiyye (Kahire: Dârü’l-İlm, 1956), 1/433. 
12 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân 2/138; Demirci, Tefsir Usulü 232; Subhi Salih, Kur’an İlimleri, çev. M. Sait 

Şimşek (Hikmetevi Yayınları, 2015) 269. 
13 Bedreddin b Muhammed b Abdullah ez-Zerkeşi, el-Burhan fî ulumi’l-Kur’ân (Beyrut : Dârü’l-Ma’rife, 

1990), 1/436; Ebü’l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b Ebî Bekr Suyuti, el-İtkan fî ulûmi’l-Kur’ân. (Bey-

rut : Merkezi’d-Diraseti’l Kur’aniyyeti’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1981), 3/66; İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü 

(Diyanet Vakfı Yayınları, 2007), 124. 
14 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 2/136; Demirci, Tefsir Usulü 227. 



35 

 

c) Kur’ân'da nesh var mıdır?15 

 Prensip olarak neshin aklen caiz olduğu bütün müfessirlerce kabul edilmiştir. Her 

toplumda dinin özü diyebileceğimiz temel esaslar değişmemektedir. Ancak dinin ikinci 

derecedeki, muamelat denilen kısımları her toplumda ve her asırda farklılık gösterebil-

mektedir. Allah Teâla'nın da farklı asırlarda yaşayan toplumlara peygamberler aracılı-

ğıyla farklı şeriatlar göndermesi mümkün görünmektedir. Bu nedenle nesih aklen caizdir. 

“Nesih aklen caiz ise pratik olarak vuku bulmuş mudur?” sorusuna da müfessirler olumlu 

cevap vermişlerdir. Tevrat'taki bazı hükümlerin, zamanın ve şartların değişmesi sonucu 

İncil'de değişmesi, İncil'deki bazı hükümlerin zamanın ve şartların değişmesi sonucu 

Kur’ân-ı Kerim'de değişmesi buna örnek olarak verilebilir.16 

 Ancak "Kur’ân-ı Kerim'de nesih var mıdır?" problemine gelindiğinde müfessirle-

rin bu konuda iki gruba ayrıldığı görülmektedir. Müfessirlerin çoğunluğu neshin Kur’ân-

ı Kerim'de var olduğunu kabul etmişlerdir. Kur’ân-ı Kerim'in kendinden önceki şeriatleri 

nesh ettiği gibi, Kur’ân-ı Kerim'in bazı âyetlerinin sonradan gelen bazı âyetlerle de nesh 

edildiğini söylemişlerdir. Ancak bu müfessirler de neshin sadece hüküm içeren âyetler 

bağlamında olduğunu ve yeni gelen hükmün uygulanabilirlik ve sevap bakımından önce-

kinden daha hayırlı veya eşit olduğunu savunmuşlardır. Hatta bazı âlimler sahih sünnetin 

bile Kur’ân âyetlerini nesh edebileceğini söylemişlerdir.17 

 Bir kısım müfessir de Kur’ân-ı Kerim'in kendi bünyesi içinde nesh edilmediğini, 

ancak Kur’ân-ı Kerim'in kendinden önceki şeriatleri nesh etmiş olduğunu söylemişlerdir. 

Ebu Müslim Muhammed el İsfehani (ö.322/933), Muhammed Tevfik Sıdki (ö. 1920), 

Ömer Rıza Doğrul (ö. 1952)18, Süleyman Ateş19 ve M. Sait Şimşek gibi müfessirler 

Kur’ân'da neshin olmadığını savunmuşlardır.20 

                                                 
15 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü 124. 
16 İdris Şengül, “Ulûmü’l-Kur’an Konusu olarak Nesh - Mensuh”, Diyanet İlmi Dergi 38/3 (Temmuz 

2002), 91-112. 
17 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 124. 
18 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 125. 
19 Süleyman Ateş, Kur’an’da Nesh Meselesi (Yeni Ufuklar Neşriyat, 1996), 22. 
20 M. Sait Şimşek, Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele (Hikmetevi Yayınları, 2021), 79. 



36 

 

 Karagöz, nesh terimini klasik nesh anlayışı çerçevesinde tanımlar. Buna göre 

nesh, "dini bir hükmün yürürlükten kaldırılması veya daha sonra gelen bir hükümle de-

ğiştirilmesi" demektir. Nesih; emir-yasak, haram-helal ve mübah gibi hüküm bildiren  

âyetlerde olup, haber içerikli âyetlerde olmaz. Karagöz’e göre helal-haram ve emir-yasak 

hükümlerini koyan Yüce Allah, istediği gibi bu hükümleri değiştirip kaldırabilir.21 

Karagöz, neshi savunanların delil olarak gösterdiği âyetlerden biri olan "Biz her-

hangi bir âyetin hükmünü yürürlükten kaldırır veya onu unutturur (ya da ertelersek)ye-

rine daha hayırlısını veya mislini getiririz. Allah'ın gücünün her şeye hakkıyla yettiğini 

bilmez misin?" 22 âyetinin tefsirini yaparken neshin iki şekilde gerçekleşeceğini söyler: 

a) Kur’ân'ın önceki kitaplardaki bir hükmü kaldırması 

b) Kur'ân’ın kendi içerisinde bir âyetin hükmünü kaldırması veya değiştirmesi 

 Karagöz, Kuran'ın önceki kitaplarda bulunan bir hükmü kaldırmasına, En'am 

sûresi 146. âyette belirtildiği üzere Yahudilere, sığır ve koyunların sırtlarında veya bağır-

saklarında bulunan veya kemiklere karışanların haricindeki iç yağlarının haram kılınışı-

nın Kuran'da kaldırılmasını örnek olarak verir. 

 Kuran'ın kendi içerisinde neshedilmiş âyetlerine örnek olarak da Şah Veliyyullah 

Dihlevî (ö.1176/1762)'nin nesh edildiğini söylediği beş âyeti zikreder. Bu âyetler şunlar-

dır:    

a) Hz. Peygamber hariç dörtten fazla kadınla evlenmek (Ahzab, 33/50) 

b) Hz. Peygamber hariç teheccüd namazı kılmak (İsra, 17/79) 

c) Hz. Peygamber’le gizli bir şey konuşmak isteyen kimsenin önceden fukaraya 

sadaka vermesi (Mücadele,58/12). 

d) Bakara sûresinin 180. âyetindeki anne, baba ve akrabaya vasiyet hükmünün, 

Nisa sûresinin 11 ve 12. âyeti ile kaldırılması. 

e) Enfal sûresinin 65. âyetindeki bir Müslüman'ın on düşmana galip geleceği hük-

münün aynı sûrenin 66. âyetindeki bir Müslüman'ın iki düşmana galip geleceği hükmü 

ile değiştirilmesi. 

                                                 
21 Karagöz, Kuran’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/162. 
22 el-Bakara 2/106. 



37 

 

 Ayrıca Karagöz, Kuran'da metin olarak olmadığı halde değiştirilen hükümler ol-

duğundan da bahseder. Buna örnek olarak da Bakara sûresinin 187. âyetini gösterir. Bu 

âyet nazil olmadan önce Müslümanlar, iftardan sonra uyurlarsa yeme, içme ve eşleriyle 

birlikte olma ertesi gün iftar saatine kadar kendilerine yasak oluyordu. Sahabeden bu ya-

sağa uyamayanlar olduğundan ve zorlandıklarından dolayı bu durum Bakara sûresi 187. 

âyet ile kaldırılmıştır. Buna bir başka örnek olarak da kıblenin değiştirilmesini verir. Me-

dine’de 16-17 ay namazlar Kudüs’teki Beyti Makdis’e doğru kılınmış ancak Bakara sûre-

sinin 144. âyeti ile kıble Mescid-i Haram tarafına değiştirilmiştir.23 

Karagöz, neshi savunanların delil olarak gösterdiği bir başka âyet olan "Biz bir 

âyeti değiştirip yerine başka bir âyet getirdiğimiz zaman -ki Allah, neyi indireceğini gâyet 

iyi bilir- onlar Peygambere, 'Sen ancak uyduruyorsun' derler. Hayır, onların çoğu bil-

mezler.” 24 âyetinin tefsirinde, neshin olabileceğini, Allah'ın geçmişi, geleceği ve insan-

ların ihtiyaçlarının ne olduğunu çok iyi bildiğini ve buna göre de gerekli değişiklikleri 

yapabileceğini söyler.25 

 Neshi savunanların delil olarak gösterdikleri "Allah dilediğini siler, dilediğini de 

sabit kılıp bırakır. Ana kitap(Levh-i Mahfuz) O'nun yanındadır." 26 âyetin tefsirinde de 

Karagöz, Yüce Allah'ın önceden her şeyi bildiği, buna göre önceden koyduğu bir hükmü 

kaldırabileceğini veya sabit tutacağını söyler. Ya da daha önceki Peygamberlere verdiği 

kitaplardaki helal ve haramları, emir ve yasakları değiştirebileceğini veya aynen bıraka-

bileceğini söyler. Zira Yüce Allah her alanda istediği her değişikliği yapabilecek güçte ve 

kudrettedir.27 

Karagöz’ün mensûh saydığı âyetler hakkındaki yorumları şöyledir. 

 “Sizden birinize ölüm gelip çattığı zaman, eğer geride bir hayır (mal) bırak-

mışsa, anaya, babaya ve yakın akrabaya meşru bir tarzda vasiyette bulunması, Allah’a 

karşı gelmekten sakınanlar üzerinde bir hak olarak size farz kılındı.”28 

                                                 
23 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri,  1/161-162. 
24 en-Nahl 16/101. 
25 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/176. 
26 er-Rad 13/39. 
27 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/651-652. 
28 el-Bakara 2/180. 



38 

 

Karagöz’e göre bu âyet ölenin malını mirasçıları arasında paylaştıran Nisa Sûre-

sinin 11, 12 ve 176. âyetlerinden önce nazil olmuştur. Peygamberimiz (sav) de veda hut-

besinde, mirastan belli hakkı olan akrabaya vasiyetle mal bırakılamayacağını bildirmiştir. 

Bundan dolayı da bu âyetin tamamen veya kısmen mensûh olup olmadığı konusunda 

âlimler ihtilaf etmişlerdir. Sahabeden Abdullah b. Ömer (ö. 73/693) bu âyetin hükmünün 

miras âyetleri ile kaldırıldığı görüşünde olduğunu; Abdullah İbn Abbas (ö. 67/687)’a göre 

ise bu âyet ile mirasçı akrabaya vasiyetin miras âyetleri ile kaldırıldığını, mirasçı olmayan 

akrabaya vasiyetin sabit kaldığını aktaran Karagöz, âlimlerin çoğuna göre de bu âyetle 

vasiyetin farziyetinin kaldırıldığını, Taberi (ö. 310/923) ve bazı müçtehitlere göre de bu 

âyetin hiçbir şekilde mensûh olmadığını belirmiştir. Ancak kendisi, bu âyetin hükmünün 

Nisa sûresi 11 ve 12. âyetleriyle nesh edildiğini savunmuştur.29 

Karagöz, “Ey Peygamber! Mü’minleri savaşa teşvik et. Eğer içinizde sabırlı yirmi 

kişi bulunursa, iki yüz kişiye galip gelirler. Eğer içinizde (sabırlı) yüz kişi bulunursa, 

inkâr edenlerden bin kişiye galip gelirler. Çünkü onlar anlamayan bir kavimdir.”30 âye-

tinin, hemen arkasından gelen Enfal Sûresi 66. âyetle nesh edildiğini söylemiştir. Ancak 

bazı âlimlerin burada bir hafifletme olduğunu savunduklarını belirtmiştir. Zira Müslü-

manlarda bir zayıflık görülmesi üzerine Allah, birinci âyetin hükmünü kaldırmış ve ha-

fifleterek oranı iki katına indirmiştir. Ancak, Karagöz’e göre bunun ismi ne olursa olsun 

nihayetinde birinci âyetin hükmü kaldırılmıştır.31 

Karagöz, Peygamber (sav) ile gizli bir şey konuşmak isteyenin, öncesinde fakire 

sadaka vermesi gerektiğine dair emrin/hükmün neshedildiğini savunmuştur. Karagöz’e 

göre; insanlar Peygamberimiz (sav)’e yakın olmak istiyorlar ve onunla baş başa ve özel 

olarak görüşmek istiyorlardı. Ancak bu gibi kişilerin artması Peygamber (sav)’i zor du-

rumda bırakıyordu. İnsanlara bir şey söyleyemese de bu durum kendisini üzüyordu. Bu-

nun üzerine; “Ey iman edenler! Peygamber ile baş başa konuşacağınız zaman, baş başa 

konuşmanızdan önce bir sadaka verin. Bu, sizin için daha hayırlı ve daha temizdir. Şâyet 

(sadaka verecek bir şey) bulamazsanız, bilin ki Allah çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir.”32 âyeti nazil oldu. Ona göre, Yüce Allah bu âyet ile gerçekten Peygamber ile 

                                                 
29 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/248-249. 
30 el-Enfal 8/65. 
31 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/89. 
32 el-Mücadele 58/12. 



39 

 

özel görüşmeye ihtiyacı olanları ortaya çıkarmak ve Peygamber’in yükünü hafifletmek 

için görüşme öncesi sadaka verilmesini emretmiştir. Nihâyet bu emir üzerine Hz. Pey-

gamber’i gereksiz yere meşgul edecek görüşmeler azalmıştır. Sadaka vererek görüşmek 

sahabeye zor gelmiştir. Bundan dolayı Karagöz, Yüce Allah’ın Hz. Peygamber (sav) ile 

özel görüşme isteyenler için sadaka verme emrini, “Baş başa konuşmanızdan önce sada-

kalar vermekten çekindiniz mi? Bunu yapmadığınıza ve Allah da, sizi affettiğine göre ar-

tık namazı kılın, zekâtı verin, Allah’a ve Resûlüne itaat edin. Allah, bütün yaptıklarınız-

dan hakkıyla haberdardır.”33 âyetiyle neshettiğini söylemektedir.34 

Karagöz “Ey örtünüp bürünen ( peygamber ) birazı hariç olmak üzere geceyi, 

yarısını ibadetle geçir. Yahut bundan biraz eksilt. Yahut buna biraz ekle. Kur’ân’ı ağır 

ağır tane tane oku.”35 âyetleri nazil olduğunda, henüz beş vakit namazın farz kılınmadı-

ğını, Peygamber (sav) ve bir kısım sahabenin, gece namazı kıldığını, ancak bunda zorlan-

dıklarını ifade etmiştir. Abdullah b. Abbas’a göre bir yıl sonra inen aynı sûrenin; “(Ey 

Muhammed)Şüphesiz Rabbin senin, gecenin üçte ikisine yakın kısmını, yarısını ve üçte 

birini ibadetle geçirdiğini biliyor. Beraberinde bulunanlardan bir topluluk da böyle ya-

pıyor. Allah gece ve gündüzü düzenleyip takdir eder. Sizin buna (gecenin tümünde yahut 

çoğunda ibadete) gücünüzün yetmeyeceğinizi bildi de sizi bağışladı. (yükünüzü hafif-

letti)Artık Kuran'dan kolayınıza geleni okuyun...”36 âyetinin gece namazı kılma zorunlu-

luğunu kaldırdığını aktaran Karagöz, İsra sûresi 79. âyetin de benzer şekilde teheccüd 

namazının sadece Peygambere mahsus olduğunu bildirerek sahabeden bu yükümlülüğü 

kaldırdığını belirterek bu âyetin mensuh olduğunu savunmuştur.37 

Karagöz her ne kadar Ahzab sûresinin 50. âyetinin nesh edildiği görüşünü Dih-

levi’yi referans göstererek belirtmişse de tefsirinde bu âyetin nesh edildiği ile ilgili her-

hangi açıklamada bulunmadan âyeti yorumlamıştır. 

 Karagöz genel olarak neshin Kur’ân’ın önceki kitaplardaki bir hükmü kaldırması 

veya Kur’ân’ın kendi içerisindeki bir hükmü kaldırması ve değiştirmesi şeklinde gerçek-

leşebileceğini söylemiştir. Ayrıca neshin helal-haram, emir-yasak ve mübah gibi hüküm 

                                                 
33 el-Mücadele 58/13. 
34 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 7/643. 
35 el-Müzzemmil 73 / 1-4. 
36 el-Müzzemmil 73/20. 
37 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 8/266. 



40 

 

bildiren âyetlerde olabileceğini söyleyerek çoğunluğun görüşüne uygun fikir beyan et-

miştir. Mensuh addedilen âyetlerin sayısını en az düzeyde tutmuş ve Dihlevî’nin de men-

suh kabul ettiği beş âyeti zikretmiştir. 

2.2. Muhkem - Müteşabih 

Tefsir literatüründe muhkem ve müteşabih konusu, müteşabih âyetlerin te’vilinin 

imkânı çerçevesinde sıkça tartışılmıştır. Kur’ân âyetleri, Al-i İmran süresinin 7. âyetinde 

muhkem ve müteşabih âyetler olarak iki kısımda ele alınmaktadır. Bahsi geçen âyet meâli 

şu şekildedir: "O, sana Kitab'ı indirendir. Onun (Kur’ân'ın) bazı âyetleri muhkemdir, 

bunlar kitabın anasıdır. Diğerleri ise müteşabih'tir. Kalplerinde bir eğrilik olanlar, fitne 

çıkarmak ve onun olmadık yorumlarını yapmak için müteşabih âyetlerin ardına düşerler. 

Oysa onun gerçek manasını ancak Allah bilir. İlimde derinleşmiş olanlar, 'Ona inandık, 

hepsi Rabbimizin katındandır.' derler. Bu inceliği sadece akıl sahipleri düşünüp anlar."38 

Bu âyetten anlaşıldığı gibi, muhkem âyetler ümmü’l-kitap olup, delaleti açık âyetlerdir. 

Muhkem âyetler, Kur’ân'ın temelini oluşturmaktadır. 

 Arapçada "hakeme" kökünden türemiş olan "muhkem" bir şeyin sabit, kesin sağ-

lam,39  belirgin, açık ve net olma durumunu ifade eder. Bu kelime genellikle bir şeyin 

istikrarlı, değişmez, sağlam bir şekilde durduğu veya açıkça anlaşılır olduğu anlamında 

kullanılır.40 Bir Kur’ân terimi olarak da; kendisiyle kastedilen mana kolaylıkla anlaşıla-

bilen, herhangi bir açıklamaya ihtiyaç duymayacak şekilde anlaşılır olan âyetlere denir.41 

"Şebehe" kökünden türetilen "müteşabih" ise, benzemek veya dengi olmak anla-

mına gelir. Arapçada, bir şeyin başka bir şeye benzediğini veya onunla aynı olduğunu 

ifade etmek için "İştebehe'ş-şey'u eş-şey'e" ifadesi kullanılır.42 Kavram olarak ise müte-

şabih; manaları bilinmeyen veya anlamlarında kapalılık bulunan ya da birçok manaya 

gelebilecek olan ve tercihte zorlanılan âyetlere denir.43 

                                                 
38 Ali İmran, 3/7. 
39 İbn Manzur, Lisanü’I-arab, 12/144. 
40 İbn Manzur, Lisanü’I-arab, 12/144; Cevheri, es-Sihah Tacu'l-Lüga, 5/1902. 
41 Cerreahoğlu, Tefsir Usulü, 128. 
42 İbn Manzur, Lisanü’l arab, 13/503. 
43 Demirci, Tefsir Usulü, 153. 



41 

 

Kuran’ı Kerim’de müteşabih kelimesinin geçtiği âyetlere ve selef âlimlerinin gö-

rüşlerine bakıldığında müteşabih âyetlerin, tevilini Allah’tan başkasının bilemeyeceği 

âyetler olduğu anlaşılmaktadır. 

Suyuti'nin âlimlerden derleyerek aktardığı görüşlere göre, "müteşabih" terimi, ka-

palı bir anlam içeren, çeşitli yönlerden tefsir edilebilen, akıl yoluyla direkt anlaşılamayan, 

başka bir âyetle açıklanabilen, ancak te'vil edilerek kavranabilen ve imanla alakalı bir 

yükümlülük taşımayan anlamlarını ifade eder.44 Diğer kaynaklara bakıldığında ise, nes-

hedilen âyetler, farklı lafızlara sahip olmalarına rağmen benzer anlamlara gelen âyetler, 

çeşitli yorumlara açık âyetler ve farklı sûrelerde benzer şekilde anlatılan geçmiş ümmet-

lere ve peygamberlere ait kıssalar müteşabih olarak karşımıza çıkmaktadır.45 Cabir b. Ab-

dullah'a dayandırılan bir görüşe göre ise, müteşabih âyetler, yalnızca Allah'ın bildiği ve 

hiç kimsenin bilemeyeceği âyetlerdir.46 Bu ifadelerden anlaşıldığı üzere, müteşâbih keli-

mesinin içerdiği anlam konusunda kesin bir mutabakata varılamamıştır. Âlimler, mü-

teşâbih kavramı hakkında çeşitli görüşler ortaya koymuş, ancak ortak bir noktada birle-

şememişlerdir. Bu farklılıklar, Kur’ân'ı anlama çabasıyla ortaya çıkmıştır. 

Karagöz,  Ali İmran sûresinin konunun başında da zikredilen 7. âyetinin tefsirinde 

muhkem ve müteşabih kavramlarını açıklamıştır. Muhkem ile ilgili Hud sûresindeki açık-

lamalardan ayrı olarak bazı âyetlerin siyak ve sibakıyla birlikte, bazılarının da Kur’ân 

bütünlüğü içerisinde açık ve anlaşılır olduğunu belirtmiştir. Kitabın anası, esası, temeli 

ve aslının muhkem âyetlerden oluştuğunu söylemiştir. 47 

Karagöz; "Elif Lam Ra, bu öyle bir kitaptır ki âyetleri, hikmet sahibi ve her şeyden 

haberi olan Allah tarafından muhkem kılınmış sonra da açıklanmıştır." 48  âyetinde geçen 

muhkem kelimesinden hareketle bu âyetin tefsirinde muhkem kelimesini açıklamıştır. O, 

muhkemin sözlükte; sağlam, dayanıklı, özenle yapılıp bozulmaz hale gelen anlamında 

olduğunu; Kuranî bir kavram olarak da; dışarıdan bir yoruma ihtiyaç duymadan kolay-

                                                 
44 Suyuti, el-İtkan, 4/1337. 
45 Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b Cerir b Yezid Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân. (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risale, 1994), 2/212. 
46 Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân., 2/212; ez-Zerkeşi, el-Burhan, 2/199. 
47 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/464. 
48 el-Hud 11/1. 



42 

 

lıkla anlaşılan bir manaya sahip olan, ne anlatılmak istendiği ilk okunuşta anlaşılan, ma-

nası açık ve net olan, neye işaret ettiği ile ilgili açıklamaya ihtiyaç duyulmayan Kur’ân’ın 

sarih lafızlarına ve âyetlerine muhkem denildiğini ifade etmiştir.49 

Karagöz, sözlükte müteşabihin, nitelik bakımından ayırt edilemeyecek derecede 

birbirine benzeyen anlamına geldiğini belirtmiştir. Bir Kur’ân terimi olarak ise; manası 

kolaylıkla anlaşılmayan, birçok manaya gelebilme ihtimali olup bunlardan birini seçebil-

mek için dışarıdan bir delile ihtiyaç duyulan, ne anlama geldiği, ne anlatılmak istendiği 

ilk bakışta anlaşılmayan, içeriği açık ve net olmayan,  akılla kavranamayan lafızlar ve 

âyetler olduğunu söylemiştir. Karagöz; hakikatini ve mahiyetini insanların bilmesinin 

mümkün olmadığı âyetler ve konuları müteşabihattan saymıştır. Ona göre; Allah’ın zatı, 

Allah’ın sıfatlarının hakikati, ahiret hayatı ile ilgili haberlerin gerçek mahiyetleri, huruf-

u mukattalar, deccal, yecüc-mecüc, dabbetü’l ard, sur ve kıyamatin kopması, Ramazan 

ayında oruç tutulmasının sebebi, namazların sayısı ve benzeri konular ve bu konularla 

ilgili âyetler müteşabihtir. Karagöz’e göre anlamını bilip bilmeme bakımından müteşabih 

âyetler üç kısımdır: 

a) Ancak Allah’ın bilebileceği müteşabihler. Örneğin kıyamet ile ilgili bilgiler, 

ruh ile ilgili bilgiler 

b) Anlamı ancak araştırma ve inceleme sonucu bilinebilen müteşabihler. Örneğin 

garip kelimeler 

c) İlimde derinleşenlerin bileceği müteşabihler.50 

Karagöz müteşabihlerin ya sadece lafızda, ya sadece manada ya da hem lafızda 

hem manada olabileceğini söylemiştir. Kur’ân âyetlerinin tamamının güzel, beliğ, doğru, 

adil, veciz ve muciz olmaları bakımından müteşabih olduğunu ifade etmiştir. Müteşabih 

âyetlerin ilimde derinleşenler de dahil kimsenin anlamını bilemeyeceğini, onlara sadece 

iman edileceğini söylemiştir. Kalplerinde sapma ve eğrilik olanların yani kişisel düşün-

celerini ve ideolojilerini Kur’ân’ı alet ederek ortaya koymaya çalışanların, fitne çıkarmak 

ve arzularına göre yorumlayarak kendi düşüncelerini dayatmak için Kur’ân’ın müteşabih 

âyetleri ile ilgilendiğini de ifade etmiştir. 51 

                                                 
49 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/390. 
50 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri,1/464. 
51 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/465-466. 



43 

 

Karagöz müteşabih âyetlerin yorumlanmadan iman edilebilecek âyetler olduğunu 

söylediği halde, müteşabih âyetler sınıfına dahil ettiği âyetler hakkında da yorum yapmış-

tır. Örneğin; “Dediler ki ey Zülkarneyn! Ye’cüc ve Me’cüc (adlı kavimler) yeryüzünde 

bozgunculuk yapmaktadırlar. Onlarla bizim aramızda bir engel yapman karşılığında 

sana bilgi verelim mi?”52 âyeti ile “ Nihayet Ye’cüc ve Me’cüc’ün önü açıldığı zaman 

her tepeden akın ederler.”53 âyeti Karagöz’ün müteşabihattan saydığı âyetlerdendir. An-

cak Karagöz her iki âyette de Kur’ân’da bunların kim olduklarının belirtilmediğini ancak 

yeryüzünde bozgunculuk yapacak iki kavim olduğunu, bunların karakterine sahip olan 

toplumların her zaman var olduğunu ve kıyamete kadar da var olacaklarını belirtmiş, 

Ye’cüc ve Me’cüc’ün ortaya çıkmasını kıyametin büyük alâmetlerinden biri olduğunu 

ifade etmiştir.54 

Netice olarak müellif, muhkem ve müteşabih konusunda İslam âlimlerinin çoğun-

luğunun görüşüne uygun olarak muhkem âyetlerin anlamının bilinip onunla amel edile-

bileceğini savunurken, müteşabih âyetlerin de iman edilebilecek âyetler olduğunu düşün-

mekte ve müteşabih âyetlerin teviline mesafeli yaklaşmaktadır. Ancak her ne kadar bu 

fikir üzere olsa da müteşabih olduğunu söylediği bazı âyetler -huruf-u mukattaa, yecüc-

mecüc gibi- hakkında yapılan yorumlara, tercihini belirtmeden tefsirinde yer vermiştir. 

2.3. Sebeb-i Nüzûl 

Kur’ân-ı Kerim bazen belirli ihtiyaçlarla ilgili hükümler koyar, bazen insanların 

ibret alması için daha önce meydana gelen olaylara atıfta bulunur ve bazen de nüzûl or-

tamındaki olaylara ışık tutarak merak edilen konuları açıklar. Bu özelliği nedeniyle, 

Kur’ân âyetlerini iki ana kısma ayırmak mümkündür: Bir kısmı, belirli bir sebebe bağlı 

olmayan genel bir şekilde indirilen âyetlerdir. Diğer bir kısmı ise belirli bir sebep veya 

duruma bağlı olarak inen âyetlerdir. İşte bu duruma Kuran ilmi olarak sebeb-i nüzûl den-

miştir.55 

                                                 
52 el-Kehf 18/94. 
53 el-Enbiya 21/96. 
54 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/403; 4/621. 
55 Zürkânî, Menâhilü’l-irfân, 1/106; Mennâ’ Kattân, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân (Beyrut : Müessesetü’r-

Risâle, 1986) 78. 



44 

 

“Sebeb-i Nüzûl" terimi, Arapça bir isim tamlaması olup "sebep" ve "nüzûl" keli-

melerinden oluşur. Sözlükte, "sebep" kelimesi, "metot, vasıta, yol, işaret ve vesile" gibi 

anlamlara gelir.56 Nüzûl kelimesi ise “yüksek bir yerden inmek ve iniş” anlamına gel-

mektedir.57 

 Sebeb-i Nüzûl terimi, özel bir dönemde meydana gelmiş olayları ifade eder ve bu 

olaylar, Hz. Peygamber (sav)’in risalet döneminde yaşanmıştır. Bu terim, Kur’ân'ın bir 

veya birkaç âyetinin veya bir sûrenin inmesine sebep olan belirli bir durumu, olayı veya 

sorulan bir soruyu ifade etmektedir. Hatta ilk dönemlerde bu olaylar tefsirin bizzat kendisi 

kabul edilmektedir. 58 

Sebeb-i Nüzûl bilmenin bir müfessire faydası olabileceği gibi zararı da olabilir. 

İnen âyetin kolayca anlaşılabilmesini sağlayan Sebeb-i Nüzûl, hükümlerin anlaşılmasını, 

okumanın etkinleştirilmesini ve hedeflerin gerçekleşmesini kolaylaştıran bir yol olarak 

öne çıkar.59 Sebeb-i Nüzûl, Allah'ın âyetlerindeki ilahi hikmetlerin tespit edilememesi 

olumsuzluğunu, anlam kapalılığını ve şüpheleri ortadan kaldırır.60 Sebeb-i Nüzûl'ü bil-

mek, bir âyetin kim hakkında indirildiği konusunda bilgi sahibi olmayı ifade eder.61 Asr-

ı Saadet’teki bazı olayların mahiyetini öğrenmeyi sağlar.62 

Nüzûl sebeplerini bilmenin olumlu etkileri olduğu gibi, bazı olumsuz sonuçlara 

da neden olabilir. Bu sebepler, doğru bir şekilde kullanıldığında Kur’ân'ın daha iyi anla-

şılmasına yardımcı olurken, yanlış kullanıldığında Kur’ân'ın doğru anlaşılmasına engel 

olabilir. 

Sebeb-i Nüzûl rivâyetleri, âyetleri belirli bir yerde, kişide, olayda veya tarihsel bir 

bağlamda sınırlayarak, âyetleri dar bir perspektife hapsetme eğilimindedir. Bu durum, 

âyetlerin zengin yorumlarına ve geniş anlamına ulaşma çabalarını sınırlayabilir. Âyetlerin 

                                                 
56 el-İsfahani, el-Müfredat, 220; Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b Ömer b Muhammed ez-Zemahşerî, 

Esasü’l-belaga (Beyrut: Dâr-u Beyrut, 1965), 282; Manzur, Lisânü’l-arab, 1/458; Demirci, Tefsir Usulü, 

221. 
57 ez-Zemahşerî, Esasü’l-belaga, 628; Manzur, Lisânü’l-arab, 11/455; İbrahim Enis, el-Mu’cemü’l-vasit. 

(Kahire: Mecmeu’l Lügati’l Arabiyye, 1973), 2/915. 
58 Zerkeşî, el Burhan, 1/22; Suyutî, el İtkan, 1/82; Zürkani, Menâhilu’l irfân, 1/89; Cerrahoğlu, Tefsir 

Usûlü, 115; Demirci, Tefsir Usûlü, 221. 
59 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, 116. 
60 Kattân, Mebâhis, 80 - 81; Muhammed Ali Sabuni, et-Tibyan fî ulumi’l-Kur’ân. (Beyrut: el-Mektebetü’l 

Asriye, ts.), 27. 
61 Zürkânî, Menâhilü’l-ʿirfân, 1/95; Kattan, Mebâhis, 82; Sâbûnî, et-Tibyân, 28. 
62 Muhsin Demirci, Kur’ân ve yorum. (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006). 



45 

 

sadece belirli bir olayla ilişkilendirilmesi, onların evrensel ve zamana meydan okuyan 

mesajlarını göz ardı edebilir. Bu nedenle, tefsir çalışmalarında sadece Sebeb-i Nüzûl ri-

vâyetlerine değil, aynı zamanda diğer tefsir yöntemlerine ve bağlam analizine de önem 

verilmesi gerekmektedir.63 

 Sebeb-i Nüzûl’un tartışılan konular arasında sayılmasının sebebi de âyetleri belli 

olaylara indirgeyerek genel mananın kaçırılması ve Kur’ân’ın bazı âyetlerinin evrensel-

liğinin ortadan kaldırılarak, sadece o döneme veya o kişiye aitmiş gibi algılanmasına ne-

den olmasıdır. 

Tefsir kitaplarında âyetler tefsir edilirken öncelikli olarak varsa âyetin nüzûl se-

bebi zikredilir. Böylece nüzûl sebebi de dikkate alınarak âyet tefsir edilir. Karagöz tefsi-

rinde de benzer durum mevcuttur. Karagöz,  âyetlerin ilk önce nüzûl sebebini zikreder ve 

âyetten genel manada hüküm ve hikmet çıkarır. Bu durum da Karagöz’ün âyetleri tarihsel 

bağlamına hapsetmediğini gösterir. Sebeb-i nüzûl rivayetlerinin hepsini burada zikretmek 

mümkün olmadığından, birkaçını örnek vermekle yetinilecektir.  

“Sana hilalleri soruyorlar. De ki:  ‘Onlar insanlar ve hac için vakit ölçüleridir. 

İyilik evlere arkalarından girmek değildir. Ama iyi davranış, takva sahibi insanın davra-

nışıdır. Evlere kapılardan girin. Allah’a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.’ 

“64 Karagöz, bu âyet-i kerimenin bazı Müslümanların Peygamberimize Ay’ın bazen ip 

şeklinde ince, bazen de Güneş gibi dolgun ve parlak olmasını, buna benzer değişik evreler 

geçirmesini, bunun faydasının ve hikmetinin sebebini sormaları üzerine indiğini söyle-

miştir. Karagöz’e göre âyetin devamı da cahiliye adetlerinden biri olan; Kabe’yi tavaf 

ettikten sonra veya bir yolculuğa çıkıp da vazgeçip eve döndüklerinde evlere kapılardan 

girmeyip arka kapılardan veya pencereden girme adetini kaldırmaktadır. Bunu iyi ve er-

demli bir davranış gibi görmelerinin yanlış olduğunu anlatmaktadır. Âyetin Sebeb-i 

Nüzûlü olarak zikredilen bu durumu Karagöz genellemiş ve İslam’a uygun olmayan ge-

lenek ve göreneklerin terkedilmesi gerektiğini söylemiştir.65 

                                                 
63 Demirci, Tefsir Usulü, 229; Ahmet Nedim Serinsu, Kur’an ve bağlam. (İstanbul: Şule Yayınları, 2018), 

165. 
64 el-Bakara 2/189. 
65 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/265. 



46 

 

“Allah’a karşı yalan uyduran veya kendine bir şey vahyedilmemişken, “Bana vah-

yolundu” diyen, ya da “Allah’ın indirdiğinin benzerini ben de indireceğim” diye laf eden 

kimseden daha zalim kimdir?…”66 âyetinin tefsirinde Karagöz; ilk önce âyetin hangi bilgi 

ve hükümleri içerdiğini açıklamış ardından âyetin inişine sebep olan şahıslar hakkında 

bilgi vermiştir. Genel olarak müşriklerin hepsinin Peygamber Efendimiz’in Kur’ân’ın ta-

mamını uydurduğunu söylediklerinden özelde de peygamberlik iddia eden Müseyleme, 

Esved el Ansi ve vahiy kâtibi iken irtidat eden Abdullah b. Sa’d b. Ebi Serh’ten bahset-

miştir. 67  

“(Ey Peygamberim!) Gündüzün iki tarafında ve gecenin gündüze yakın vakitle-

rinde namazı dosdoğru kıl. Şüphesiz (namaz gibi) iyi ameller küçük günahları giderir. 

Kur’ân öğüt alanlar için bir öğüttür.”68 Karagöz bu âyetin nüzûl sebebi olarak şu olayı 

anlatır. Sahabeden Ka’b ibn Amir, hurma satın almak isteyen bir kadının yanına geldiğini 

ve ona içeride daha güzel hurmalar olduğunu söyleyerek onu içeri davet edip öptüğünü 

söyler. Daha sonra pişman olup bu durumu Hz. Ebu Bekir’e ve Hz. Ömer’e anlattığını, 

onların da “bu durumu gizle kimseye söyleme ve tövbe et” dediklerini anlatır. Ancak 

kendisinin dayanamayıp gidip olayı Hz. Peygamber’e anlattığını, onun da uzun bir süre 

başını önüne eğip bekledikten sonra Hud sûresinin bu âyetini okuduğunu rivayet eder. 

Ka’b ibn Amir peygamberden bu âyeti duyduktan sonra bu hükmün sadece kendisine mi 

özgü olduğunu sorduğunda Peygamber’den “Hayır, insanların hepsi içindir” cevabını 

alır.69 Peygamberin vermiş olduğu bu cevap da âyetin hükmünün umumi olduğunu gös-

termektedir. 

“Ey müminler! İman edinceye kadar müşrik kadınlarla evlenmeyin. Mümin bir 

cariye, hoşunuza gitse bile hür fakat müşrik bir kadından daha hayırlıdır. İman edinceye 

kadar mümin kadınları müşrik erkeklerle evlendirmeyin. Mümin bir köle, hoşunuza gitse 

bile hür fakat müşrik olan bir erkekten daha hayırlıdır. Müşrikler insanları cehennem 

ateşine çağırılar. Allah iradesi ile cennete ve bağışlanmaya çağırır. Allah, âyetlerini in-

sanlar için açıklıyor, ta ki onlar öğüt alsınlar.”70 âyetinin sebeb-i nüzulü ile ilgili olarak 

Karagöz şu rivayeti aktarır. Peygamberimiz (sav) bir sahabiyi getirmesi için Ebu Mersed’i 

                                                 
66 el-En’am 6/93. 
67 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/502.  
68 el-Hud 11/114. 
69 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/489. 
70 el-Bakara 2/221. 



47 

 

görevlendirir. Ebu Mersed Mekke’ye gittiğinde Müslüman olmadan önce dost olduğu 

Anak isimli bir kadını görür. Kadın Ebu Mersed’e birlikte olmayı teklif eder. Ancak Ebu 

Mersed, “İslam zinayı yasakladı” deyince kadın kendisini eş olarak almasını teklif eder. 

Ebu Mersed Rasululah’tan izin almadan böyle bir şey yapamayacağını söyler. Medine’ye 

dönünce Peygamber Efendimiz’e sorar. Bunun üzerine bu âyet nazil olur ve kadın müşrik 

olduğu için evlenme izni verilmez. 71 

Karagöz genel olarak sebeb-i nüzulün âyetleri anlamadaki önemine vurgu yap-

makta ve yeri geldikçe klasik dönem müfessirlerinin sebeb-i nüzûl olarak zikrettikleri 

olaylara tefsirinde yer vermektedir. Ancak anlatılan rivayetlerin âyetin anlamıyla uyumlu 

olmasına dikkat etmektedir. Bazı âyetlerin birden fazla sebeb-i nüzûlü nakledilmişse on-

ları da zikretmiştir. Ancak bu durumda ekseriyetle kendi tercihini belirtmemiş bilgi ver-

mek maksadıyla her iki rivâyeti de zikretmiştir. Karagöz’ün sebeb-i nüzul çerçevesinde 

aktardığı rivayetler hadis kaynaklarında varsa bunlara atıfta bulunmuş, yoksa herhangi 

bir kaynağa atıfta bulunmadan rivayetleri zikretmiştir. Ayrıca âyetlerin tefsirinde sebeb-

i nüzulü aktardıktan sonra âyet belli bir sebebe binaen nazil olsa da âyetten genel manada 

hüküm ve hikmet çıkarmaktadır. Bu durumdan hareketle Karagöz’ün âyetleri tarihsel 

bağlamına hapsetmediği ve âyetlerin bütün Müslümanlar için bağlayıcılığı görüşünü sa-

vunduğu söylenebilir. 

2.4. Kasasu’l Kur’ân 

Arapça'da “kasasa” kökünden türeyen kıssa kelimesi, lügatte bir kişinin izini takip 

etmek, arkasından gitmek, anlatmak veya haber vermek anlamlarına gelir.72 Kıssa keli-

mesinin çoğulu “kasas”tır ve genellikle “anlatılan haberler veya hikayeler” anlamına ge-

lir.73 Istılahi olarak ise Kasasu’l Kur’ân; Kur’ân’ın muhataplarının gerçeği daha iyi anla-

maları ve ibret almalarını sağlamak amacıyla önceki kavim ve topluluklara ait olayları 

anlatması şeklinde tarif edilebilir.74 

Kur’ân-ı Kerim'de geçen kıssaların, geçmişte yaşamış milletlerin izlerini takip 

ederek onların eserlerini ortaya çıkarmak, bu tarihi vakaları günümüz insanına nakletmek 

                                                 
71 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/318. 
72 İsfehani, el Müfredat, 404. 
73 İbn-i Manzûr, Lisânü’l- arab 7/74; İsfehani, el Müfredat, 404. 
74 İdris Şengül, Kur’an Kıssalarının Tarihi Değeri (Ankara: Otto, 2019), 170. 



48 

 

ve onların bu olaylar üzerinde düşünmelerini sağlamak amacı güttüğü görülür. Kıssalar, 

gerçek olayları kurgu ve tahayyülden uzak, olduğu gibi sunma özelliğiyle hikâyelerden 

ayrılır. Bu, Kur’ân'ın olayları ekleme veya çıkarma yapmaksızın dürüst bir şekilde ak-

tarma sanatını temsil eder. Kıssalar aracılığıyla, insanlara geçmişteki toplulukların yaşa-

dığı deneyimlerden dersler çıkarmaları için bir fırsat sunulur.75 Aynı zamanda Kur’ân’da 

yer alan kıssalarda, insanları akide, ahlâk ve amel boyutuyla eğitmek amaçlanmıştır.76 

Kur’ân’da yer alan kıssalardan bazıları, Kur’ân’ın vahyinden önce yaşanmış tarihi 

olaylardan bahseder. Peygamber kıssaları, bazı toplumlara ait kıssalar gibi.77 Bazı kıssa-

lar Kur’ân’ın vahyi sırasında Hz. Peygamberin yaşadığı olaylar veya toplumda meyana 

gelen olayların anlatılmasından ibarettir. İsra hadisesi, hicret olayı, Hudeybiye antlaşması 

gibi.78 Bazı kıssalar ise gaybî haberlerle ilgilidir. Hz. Âdem’in yaratılış kıssası, kıyamette 

gerçekleşecek sahneler, ahiret, cennet ve cehennem tasvirleri gibi.79  

Kur’ân’da yer alan kıssaların gerçek olup olmaması meselesini ilk kez Halefullah 

gündeme getirmiş ve bu konunun İslam dünyasında tartışılan konular arasında yer alma-

sına sebep olmuştur.80 Alimlerin büyük bir çoğunluğu da Halefullah’ın ortaya attığı idia-

ları çürütmeye çalışmıştır. Bilhassa; “Ey Peygamberim! Biz sana mağaraya sığınan 

gençlerin haberlerini gerçek olarak anlatıyoruz.” 81  Ve “Onlar şöyle dediler: Bu 

(Kur’ân, Muhammed’in) başkalarına yazdırdığı ve sabah akşam kendisine okunan önceki 

nesillerin efsaneleridir, Ey peygamberim müşriklere de ki: Kur’ân’ı göklerin ve yerin sır-

rını bilen Allah indirdi. Şüphesiz Allah çok bağışlayan, çok merhamaetli olandır.”82 gibi 

âyetler delil gösterilerek anlatılan kıssaların gerçek dışı olduğu iddiası çürütülmeye çalış-

mıştır.  Karagöz de Kur’ân’da yer alan kıssaların uydurma değil, yaşanmış gerçek haber-

ler olduğunu belirtmiştir.83 

                                                 
75 Sadık Kılıç, “Tarih Felsefesi Açısından Kıssalar”, Kur’an Sempozyumu (Bilgi Vakfı), (1994), 87-98. 
76 Mehmet Emin Şahin, Kur’ân Tefsirinin Felsefi ve İş’arî İmkânı (Molla Sadrâ Örneği) (Malatya: Bil-

sam Yayınları, 2020) 122. 
77 İdris Şengül, “Kıssa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2002) 25/499. 
78 M. Sait Şimşek, Kur’an kıssalarına giriş. (Konya : Kardelen Yayınları, 2013), 45-46; Şengül, “Kıssa”, 

499. 
79 Şengül, “Kıssa”, 499. 
80 Demirci, Tefsir Usulü, 217; Mustafa Öztürk, “Demitolojizasyon ve Kur’ân”, Çukurova Üniversitesi İla-

hiyat Fakültesi Dergisi 4/1 (Ocak 2004), 119. 
81 el-Kehf 18/13. 
82 el-Furkan 25/5-6. 
83 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/337. 



49 

 

Karagöz, “Sana bu Kur’ân’ı vahyetmekle kıssaların en güzelini anlatıyoruz. Hal-

buki daha önce sen bundan habersiz idin.”84 âyetinin tefsirinde kıssa kelimesinin anla-

mına değinmiş, kıssanın “kasas” kelimesinin çoğulu olduğunu, mastar olarak “bir şeyin 

izini sürmek” isim olarak da “anlatılan haber” anlamına geldiğini aktarmıştır.85   

Karagöz, “Ahirete iman etmeyen müşriklere, ‘Rabbiniz size ne indirdi?’ denildi-

ğinde, ‘öncekilerin masalları’ dediler. Nihâyet kıyamet günü kendi günahlarının tama-

mını ve bilgisizce sapıklıkta kalmalarını sağladıkları kimselerin günahlarını yüklenirler. 

Bilesiniz ki yüklendikleri şey ne kötüdür.”86 âyetlerinin tefsirinde, Kur’ân’ın insan sözü 

değil Allah sözü olduğunu ifade etmektedir. Mekkeli müşriklerin Kur’ân’a “eskilerin ma-

salları” diyerek, inanmak üzere olan insanları etkilemeye çalıştıklarını, hatta Hz. Peygam-

berin en azılı düşmanlarından biri olan Nadr b.  Haris’in “Kelile ve Dimne” adlı hikâye 

kitabını okuyup, “Muhammed’in okuduğu da ancak böyle eskilerin masallarıdır” dediğini 

belirtmektedir. Ancak Kur’ân’a eskilerin masalları diyenlerin ahirette cezalarını çekecek-

lerini ifade etmektedir.87  

Yine “Ey Peygamberim! Bunlar Zekeriya, Yahya ve Meryem ile ilgili bilgiler, 

sana vahyettiğimiz gayb haberlerinin bir kısmıdır. Meryem’i kimin himayesine alıp koru-

yacağını belirlemek için kalemlerini kur’a için attıkları zaman sen onların yanında de-

ğildin. Onlar bu konuda tartıştıkları zaman da sen onların yanında değildin.”88 âyetinin 

tefsirinde Karagöz; gaybın yani geçmişe ve geleceğe ait haberlerin kendiliğinden biline-

meyeceğini söyler. Zira Müşrikler ile Yahudiler, Peygamberimiz’in Hz. Zekeriya, Hz. 

Yahya, Hz. Meryem ve annesi hakkındaki anlatılan bu haberleri herhangi bir kitaptan 

okumadığını veya kendisine bunları bildiren herhangi biri olmadığını kesin olarak bili-

yorlardı. Çünkü Peygamber (sav) okuma yazma bilmiyordu. Âyette “sen onların yanında 

değildin” denilerek, Rasullulah’ın bilgisinin vahiyden kaynaklandığına, Kur’ân’ın Hak 

kitap olduğuna ve Kur’ân’da yer alan geçmişe dair haberlerin senaryo değil, yaşanmış 

gerçek kıssalar olduğuna dikkat çekilmektedir.89 

                                                 
84 El-Yusuf 12/3. 
85 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/505. 
86 en-Nahl 16/24-25. 
87 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/82-83. 
88 Ali İmran 2/44. 
89 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/514.  



50 

 

“Ey Peygamberim! Biz sana mağaraya sığınan gençlerin haberlerini gerçek ola-

rak anlatıyoruz. Şüphesiz onlar, Rablerine iman eden gençlerdir. Biz de onların hidâyet-

lerini artırdık, imanlarını güçlendirdik.”90 Karagöz bu âyetin tefsirinde, mağaraya sığı-

nan mümin gençlerin kıssalarını Hz. Peygamber(sav)’e bizzat Allah Teâla’nın anlattığını 

ve anlatılan bu kıssanın uydurma değil bizzat yaşanmış gerçek bir haber olduğunu ifade 

ederek91 Halefullah ve bazı müfessirlerin kıssaların uydurma olduğuna dair iddialarına 

cevap vermiştir. 

Kur’ân’da geçen kıssaların bazılarında hangi toplumdan söz edildiği pek anlaşıl-

maz. “Ey Peygamberim! Binlerce kişi olduğu halde yurtlarından ölüm korkusu ile çıkan-

ları bilmedin mi? Haberin yok mu? Allah onlara ‘ölün’ dedi, öldüler, sonra Allah onları 

diriltti. Şüphesiz Allah insanlara karşı lütuf ve kerem sahibidir.”92 Karagöz bu âyette 

sözü edilen toplumun hangi toplum olduğu, nerede yaşadıkları hakkında bilgi verilmedi-

ğini ancak ölüm korkusuyla yurtlarını terk ettiklerini, buna rağmen ölümden kurtulama-

dıklarını ve yine Allah’ın lütfu ile tekrar diriltildiklerini belirtmiştir. Bu toplum ile ilgili 

olarak iki rivâyetten söz etmiştir. Kıssaların Kur’ân’da yer almalarının sebeplerinden biri 

olan kıssalardan ders çıkarma amacına uygun olarak âyetten dersler çıkarmıştır. Ölümden 

kaçıp kurtulmanın mümkün olmadığını, hayat verenin de canları alanın da Allah oldu-

ğunu ve Allah’tan ümit kesilmemesi gerektiğini ifade ederek Allah’ın dilerse ölüleri bile 

diriltebileceğini belirtmiştir. Ayrıca bu olayın Hz. Peygamber tarafından bilinmesi müm-

kün değilken, Allah’ın bunu Peygamber’e bildirmesini, Kur’ân’ın Allah’ın sözü oldu-

ğunu kanıtladığını ifade etmiştir. 93 

Müellif tefsirinin genelinde âyetleri hadis ve Kur’ân çerçevesinde tefsir etmeye 

çalışsa da aynı özeni kıssalar konusunda göstermemiştir. Kıssalarla ilgili rivayetleri akta-

rırken kutsal kitapları94 ve diğer tefsir kitaplarını referans göstermiş,95 bazı durumlarda 

ise hiç kaynak göstermeden İsrâiliyatı kullanmıştır.96 

                                                 
90 el-Kehf, 18/13. 
91 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/337. 
92 el-Bakara, 2/243. 
93 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/359. 
94 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/314; 3/501. 
95 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/96. 
96 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/272. 



51 

 

Sonuç olarak Karagöz’e göre Allah Teâla, müşriklerin Kur’ân hakkındaki “eski-

lerin masalları” iddiasını çürütüp, kıssaların yaşanmış gerçek olaylar olduğunu bizzat 

Kur’ân âyetleriyle ortaya koymaktadır. Müellif eserinde Muhammed Sûresi hariç pey-

gamber isimleri ile başlayan sûrelerin başında ilgili peygamberlerin kıssalarını anlatmak-

tadır. Bunun dışındaki kıssalara da yeri geldikçe değinmektedir. Genel olarak kıssaların 

amacının ibret ve öğüt alma olduğundan bahsetse de özelde Hz. Peygamber (sav) ve mü-

minler için teselli ve ümit amacı taşıdığını ifade etmektedir. 

2.5. Hurûf-u Mukattaa 

Kur’ân'ın yirmi dokuz sûresinin başında yer alan Hurûf-u Mukatta'anın anlamı 

konusunda herhangi bir nassın bulunmaması, bu harflerle ilgili çeşitli ihtilafların doğma-

sına ve farklı görüşlerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Bu harflerin isimlendirilmesi 

konusunda farklı görüşler bulunmaktadır. En yaygın olarak bilinen isim "hurûf-u mukat-

ta'a" dır. Ayrıca, bu harflerin i'rab (gramer yapıları) özelliklerinin var olup olmadığı ko-

nusu da birçok tartışmaya neden olmuştur.97 

Hurûf-u Mukattaa, iki kelimeden oluşan bir terimdir. İlk kelimesi "Hurûf" harf 

kelimesinin çoğuludur ve harf, bir şeyin ucu, kenarı anlamına gelir.98 Ayrıca taraf, yön, 

yan, bir şeyin zirvesi, sınırı gibi anlamları içerir. 99  Harfler, bir anlamı olmasına rağmen 

isim ve fiil olmayan sesler veya edatlardır. Terimin ikinci kısmı olan "Mukattaa" "kataa" 

kökünden gelir ve cüzleri birbirinden ayırmak, kesmek, koparmak, basiret ile birbirinden 

ayırt etmek anlamlarına gelir.100 Söz konusu harfler, kelime oluştururken okundukları 

gibi değil, kendi isimleriyle telaffuz edildiklerinden dolayı "bağımsız ve ayrı harfler" an-

lamında "Hurûf-u Mukattaa" olarak adlandırılmıştır.101 

                                                 
97 Abdullah Önder, “Hurûf-u Mukattaa”, İslami İlimler Araştırmaları Dergisi 5 (01 Nisan 2019), 97-116. 
98 İsfehânî, el Müfredât, 114. 
99 İbn-i Manzûr, Lisânu’l- arab, 9/41-42. 
100 İbn-i Manzûr, Lisânu’l- arab, 8/276. 
101 M. Zeki Duman - Mustafa Altındağ, “Hurûf-u Mukatta” (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998), 401-

408. 



52 

 

Hurûf-u Mukattaa, Kur’ân'da yirmi dokuz sûrenin başında yer alan ve isimleriyle 

telaffuz edilen, bir veya daha fazla hece harfinin tekli, ikili, üçlü, dörtlü, beşli kombinas-

yonu şeklinde meydana gelen harflerdir.102 Bu harfler, yazılışta bir kelime gibi görünse 

de okunuşta ayrı ayrı olarak telaffuz edilirler.103 

Arap alfabesindeki hece harfleri toplamda yirmi dokuz adettir. Kur’ân-ı Kerim'de, 

Hurûf-i Mukattaa'nın geçtiği yerlerde on dört tanesi zikredilmiştir. Kur’ân tarafından zik-

redilen harfler, insanlar tarafından daha sık kullanılanlardır. Bu harfler teker teker bir ke-

lime gibi değil, hece olarak okunurlar. Mukattaa harfleri şunlardır: Elif, Hâ, Râ, Sîn, Sâd, 

Tı, Ayn, Kâf, Kef, Lâm, Mîm, Nûn, He ve Ye. Bu harfler, toplamda on dört farklı şekilde 

sıralanmıştır. 

Mukatta'a harflerinin i'rabı konusunda iki farklı görüş bulunmaktadır. Bir yakla-

şıma göre, bu harfler isim veya fiil olmadıkları için i'rabları yoktur. Bu düşünceyi benim-

seyen önemli dil âlimleri arasında Halil b. Ahmed (ö. 175/791) ve Sibeveyh (ö. 180/769) 

bulunmaktadır.104 Diğer bir görüşe göre ise bu harflerin i'rabları vardır. Bu yaklaşımı sa-

vunanlar, söz konusu harflerin başında bulundukları sûrelerin isimleri olduğunu ve dola-

yısıyla onların anlamlı birer kelime olduğunu iddia ederler.105 

Karagöz Hurûf-u Mukattaaya, kesik hafler yani ayrı ayrı harfler dendiğini, bu 

harflerin bazen tek başına bazen de birden fazla harfin yan yana dizilişi şeklinde, Arap 

alfabesinin on dört harfinden oluşup, yirmi dokuz sûrenin başında bulunduğunu belirtir. 

Müellif bu harflerin Kur’ân’ın bir âyeti ya da bir âyetin bir bölümü olduğunu ve müteşa-

bihattan olduklarını söyler. Anlamını ve sûre başlarında bulunmasının sebebini ise ancak 

Allah Teâla’nın bileceğini, bu harflerin bir bakıma Allah ve Rasulü arasında bir sır ola-

bileceğini ifade eder.106 

Karagöz, Abdullah ibn Abbas’ın “Elif lam mim” ile ilgili rivayetlerini zikretmiş-

tir. “Elif”in Allah, “Lam”ın Cibril, “Mim”in Muhammed anlamına gelebileceğini, buna 

göre “Elif lam mim”in “Kur’ân, Yüce Allah’tan Cibril vasıtasıyla Muhammed’e indirildi” 

                                                 
102 ez-Zerkeşi, el-Burhan, 1/167. 
103 M. Zeki Duman - Mustafa Altındağ, “Hurûf-u Mukatta”, 401-408. 
104 Ebû Abdullah Muhammed b Ahmed b Ebî Bekr Kurtubi, el-Câmi’ li-ahkâmi’l-Kur’ân. (Beyrut : Mü-

essesetü’r-Risale, 2006), 1/242. 
105 Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkami’l Kur’an, 1/242; Zerkeşî, el-Burhân, 1/171. 
106 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/35 



53 

 

gibi bir anlama geldiğini aktarmıştır. O, İbn Abbas’ın bu harflerin “ben, herşeyi en iyi 

bilen Allah’ım” anlamında olduğunu da nakletmiştir. 107 

“Ha, Mim” terkibiyle alakalı olarak Karagöz; bunun Allah’ın ve Kur’ân’ın bir 

ismi olduğunu söyleyenlerden bahsetmiştir. Abdullah İbn Abbas’ın da bu hurufu mukat-

tanın Allah’ın en yüce ismi olduğunu, “Ha” nın Allah’ın Hamid, Hannan, Halim, Hâkim 

isimlerine, “mim” harfinin ise Melik, Mecid, Mennan ve Musavvir isimlerine delalet et-

tiğini söylemiştir.108 

“Ta, Sin, Mim”in hurufu mukattadan olduğunu söyleyen Karagöz, bu harflerden 

sonra genellikle kitap, âyet veya vahiyden bahsedildiğini belirtmektedir. O, Abdullah İbn 

Abbas’a göre de bu harflerin Allah’ın bir isimi olduğunu ve Allah’ın bu sûrede ismine 

yemin ettiğini söylediğini aktarmaktadır. 109 

Kargöz, Şûrâ suresinin başında bulunan “Ha, Mim, Ayn, Sin, Kaf” şeklindeki hu-

ruf-u mukattanın tefsirinde tabiinden hadis ve tefsir âlimi Said b. Cübeyr’e göre “Ha” 

harfinin Allah’ın Rahman isminden, “Mim” harfinin Mecid isminden, “Ayn” harfinin 

Alim isminden, “sin” harfinin Kuddüs isminden, “Kaf” harfinin Kahir isminden alındı-

ğını söylemiştir. “Yani bu harfler Yüce Allah’ın isimlerine delalet eder.” demiştir.110  

Karagöz, Taha sûresinin başında yer alan “Ta, Ha” harfleri ile ilgili farklı görüşleri 

herhangi bir tercihte bulunmaksızın aktarmış ve bu huruf-u mukattaanın “ey insan” ya da 

“ey peygamberim” anlamında bir kelime olduğunu söylemiştir. Ayrıca Allah’ın isimle-

rinden, Hz. Peygamberin isimlerinden veya sûrenin isimlerinden bir isim olabileceğini 

aktarmıştır.111 

Karagöz, Yasin sûresinin başında yer alan “Ya, Sin” harflerinin huruf-u mukatta 

olabileceği gibi anlamlı bir kelime olabileceğini de söylemiştir. Yazar, Said b. Cübeyr ve 

Abdullah İbn Abbas’a göre “Yasin” kelimesinin “ey insan” anlamına geldiğini, bu kelime 

ile Hz. Peygambere hitap edildiğini de nakletmiştir.112 

                                                 
107 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/490,572,652,700. 
108 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 6/453. 
109 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/266. 
110 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 6/699. 
111 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/478. 
112 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/250. 



54 

 

Özetle Karagöz’ün tefsirinde huruf-u mukattaların yorumu konusunda ekseriyetle 

Abdullah ibn. Abbas’tan gelen rivâyetlere yer verdiği görülmektedir. Diğer taraftan o, 

huruf-u mukatta ile ilgili farklı yorumları herhangi bir tercih ve tenkitte bulunmaksızın 

nakletmekle yetinmektedir. Ayrıca huruf-u mukattaayı müteşabihattan sayıp bu âyetlerin 

yorumu ile ilgili bu kadar rivayeti zikretmesi de çelişkili bir durum gibi görünmektedir. 

2.6. Emsâlu’l-Kur’ân 

Emsâlu’l-Kur’ân kavramı Kur’ân’daki meseller anlamında kullanılan bir terkiptir. 

“Emsal”, “mesel” kelimesinin çoğuludur. “mesel” benzeyen demektir. Bundan başka; “sı-

fat, vasıf, ibret, delil, hüccet, kıssa” gibi anlamlara da gelir.113Terim olarak Emsâlu’l 

Kur’ân; aralarında benzerlik bulunan bir konudaki sözün, bir başkasını açıklaması için 

tamamen farklı, başka bir konudaki söze benzetilmesidir.114 

Halk arasında kabul görmüş sözlere de mesel denir. Türkçemizde buna atasözü 

veya darb-ı mesel de denir.115  

Kur’ân-ı Kerîm’de mesel kavramı; “misal, örnek, benzer”116 ”hal, siret, durum” 

anlamında,117 “ibret” anlamında,118 “vasıf, özellik” anlamlarında,119 kullanılmıştır. Diğer 

taraftan Kur’ân-ı Kerîm’de geçmiş kavimlerin başlarına gelen musibetler, takva sahiple-

rine vaadedilen cennetlerin özellikleri de birer mesel olarak zikredilmiştir. 120 

Kur’ân’daki meseller, ahlaki bir sonuca ulaşmak amacıyla insanları uyarmak ve 

teşvik etmek içindir. Bundan dolayı bu meseller övme veya yerme, sevap veya günah, bir 

işi yüceltme veya alçaltma üzere olabilir.121 

Kur’ân-ı Kerîmde birçok yerde mesel bulunmaktadır. Bu mesellerden bazıları bir 

fikrin veya gerçeğin muhataba kabul ettirilmesi amacıyla getirilir. Muhatap bu meselle 

                                                 
113 İbni Manzur, Lisanu’l arab, 9/610; Firuzabadi, Ebü’t-Tahir Mecdüddin Muhammed b. Yakub b. Mu-

hammed, el-Kamusü’l-muhit (Beyrut: Daru’l İlim, 1986), 5/1816. 
114 Suyuti, el İtkan, 5/1932; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 174. 
115 Cerrehoğlu, Tefsir Usulü, 174. 
116 er-Rad 13/17, el-İbrahim 14/24-26, er-Rum 30/58, ez-Zümer 39/27. 
117 el-Bakara 2/214, el-Araf 7/176, ez-Zuhruf 43/8. 
118 ez-Zuhruf 43/56-59. 
119 er-Rad 13/35, el-Muhammed 47/15. 
120 Bedrettin Çetiner, “Mesel”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2004), 29/300. 
121 Zerkeşi, el Burhan, 1/486; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 175. 



55 

 

kıyas yapabilme imkânına kavuşur.122 Örneğin; “Allah iki adamı örnek verdi: Onlardan 

biri dilsizdir, hiçbir şeye gücü yetmez, efendisine sadece yüktür. Nereye gönderse olumlu 

bir sonuç alamaz. Bu, adaletle emreden ve doğru yol üzere olan kimse ile eşit olur 

mu?”123 âyeti ile iki insan tipi karşılaştırılmıştır. Karagöz; dilsiz, hiçbir şeye gücü yetme-

yen köle ruhlu bir adamla hiçbir olumsuz özelliği olmayan, adaletle hükmeden ve doğru 

yolda olan bir adam benzetmesinin iki şekilde anlaşılabileceğini, bunun da putlar ve Allah 

ile kâfir ve mümin karşılaştırması olabileceğini ifade etmiştir. Karagöz’e göre putlar, do-

ğuştan dilsiz, hiçbir işe yaramayan, efendisine yük olan bir köleye, Allah ise adaletle hük-

meden, doğru yolda olan, olumsuz herhangi bir özelliği olmayan kimseye benzetilmiştir. 

Nasıl ki bu iki kişi eşit değilse putlar ile Allah da eşit olamazlar. Dolayısıyla putlar ilah 

olamaz ve Allah’a ortak koşulamazlar. Kâfir- mümin karşılaştırmasında da kafirler, hiçbir 

işe yaramayan dilsiz köleye, müminler ise doğru yolda olan ve adaletle hükmeden kim-

seye benzetilmiştir. Ancak Karagöz burada bir tercihte bulunmuş ve âyetin bağlamına 

göre ilk benzetmenin daha uygun olduğunu ifade etmiştir.124 

Kur’ân’daki mesellerin büyük bir çoğunluğu itikadi konularla alakalıdır.“Âyetle-

rimizi yalanlayanlar ve o âyetlere uymayı kibirlerine yediremeyenler var ya, onlara gök-

lerin kapıları açılmaz. Onlar; deve iğne deliğinden geçinceye kadar cennete giremezler! 

Biz suçluları işte böyle cezalandırırız.”125 âyeti inanmayanların akıbetleri ile ilgili bir du-

rum bildirmektedir. Karagöz, âyetleri yalanlayanlar ile âyetlere karşı kibirlenenlerin cen-

nete girmelerinin imkânsızlığının bir benzetme ile anlatıldığını ifade etmiştir. Deve evcil 

hayvanların en büyüğüdür ve iğne deliği gibi çok küçük bir yerden geçmesi asla mümkün 

değildir. İşte bu kimselerin de cennete girmeleri bu kadar imkânsızdır. “İğne deliği” kü-

çüklükte, “deve” ise büyüklükte bir misaldir. Bir şeyin küçüklüğü ve inceliğinde müba-

lağalı anlatım kullanıldığında, “iğne deliği” ifadesi kullanılır. Büyüklükte mübalağa için 

ise “deve gibi” denir. Karagöz’e göre âyetteki bu ifade, kâfirlerin cennete giremeyecek-

lerini belli bir süre ile sınırlamak için değil, bunun asla gerçekleşmeyeceğini açık bir şe-

kilde anlatmak için kullanılmıştır.126 

                                                 
122 Çetiner, “Mesel”, 300. 
123 en-Nahl 16/76. 
124 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/142-143. 
125 el-Araf 7/40. 
126 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/650. 



56 

 

Ameli ve ahlaki konularda da meseller mevcuttur. “Mallarını Allah yolunda har-

cayan müminlerin durumu yedi başak bitiren ve her başakta yüz dane bulunan bir tohum 

gibidir. Allah dilediğine kat kat verir. Allah lütfu çok olan, her şeyi çok iyi bilendir.” 127 

Karagöz bu âyette Allah yolunda infak etmenin mükafatının bir benzetme ile anlatıldığını 

belirtmiştir. Toprağa ekilen tek bir danenin önce yedi başaklı bir ekine, sonra her bir ba-

şağın yüz daneli bir ekine en sonunda da toplamda yedi yüz daneye nasıl dönüştüğünü 

anlatmaktadır. İşte Allah yolunda infak da böyledir. Allah dilerse infak edene yedi yüze 

kadar sevap, hatta daha fazlasını verebilmektedir.128 İşte bu âyet hem insanları güzel bir 

amel olan infaka teşvik eden hem de bunun karşılığında hesapsızca mükafatlandırılaca-

ğının müjdesinin verildiği bir mesel örneğidir. 

“Bir topluluk diğer bir topluluktan daha güçlü ve çoktur diye yeminlerinizi ara-

nızda bir hile ve fesat sebebi yaparak, ipliğini iyice eğirip büktükten sonra tekrar çözüp 

bozan kadın gibi olmayın. Allah bununla sizi ancak imtihan eder. Hakkında ayrılığa düş-

tüğünüz şeyleri kıyamet günü size elbette açıklayacaktır.”129âyetindeki mesel ile Allah’a 

verilen sözlerin ve yeminlerin her ne olursa olsun değiştirilmeden yerine getirilmesi ve 

bu davranışın ahlaki bir kural olarak muhataplara kazandırılması amaçlanmıştır. Kara-

göz’e göre bu âyet, yeminlerin ve Allah’a verilen sözlerin mazeretsiz bozulmaması ge-

rektiğini ifade eden bir âyettir. Ona göre Yüce Allah, bu âyette yeminini bozan kimseleri, 

ipliği eğirip büktükten sonra tekrar çözen kimseye benzetmektedir. Kureyş kabilesinden 

bir kadının sabahtan öğleye kadar yünden ip eğirip, büküp ve urgan yaptığı, öğleden sonra 

kendisinde meydana gelen bir vesvese sebebiyle ipi ve ördüğü urganı bozup dağıttığı ri-

vayetini aktaran Karagöz, Yüce Allah’ın bu kadının yaptığını örnek vererek, yeminlerin 

hile ve aldatma ile bozulmaması gerektiğini ifade etmiştir. Yemin eden, söylediği söze 

Allah’ı kefil ve şahit tutarak sözünü pekiştirdiği için, yemini; bir haramı işlemek veya 

dini bir vecibeyi terk etmek için değilse bu yeminine sadık kalması gerektiğini düşünür.130 

Neticede, muhataplara unutulmaz ve akılda kalıcı örneklerle güzel davranışları 

kazandırmak, itikadî, amelî ve ahlakî kazanımlar elde etmek ve muhatabın kıyas yaparak 

öğrenmesini sağlamak amacıyla getirilen meseller konusuna Karagöz, tefsirinde ayrı bir 

                                                 
127 el-Bakara 2/261. 
128 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/392. 
129 en-Nahl 16/92. 
130 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/165. 



57 

 

başlık açmadan yer vererek konuyu genel çerçevede işlemektedir. Mesellerle ilgili âyet-

leri tefsir ederken ilgili rivayetleri bazen kaynak göstererek bazen de hiçbir kaynak gös-

termeden zikretmektedir. Meselle ilgili birden fazla yorum varsa kendi tercihini de belirt-

mektedir.  

2.7. Aksâmü’l-Kur’ân 

 “Aksâm”, “kasem” kelimesinin çoğuludur. Kasem sözlükte; kuvvet, sağ taraf, sağ 

el, yemin anlamlarına gelir.131 Dini ıstılahta ise; bir kişinin bir işi yapıp yapmaması ya da 

bir olayın gerçekleşip gerçekleşmemesi konusunda söylediği sözü pekiştirmek amacıyla 

Allah’ın adını veya sıfatını zikretmesidir.132 

Aksâmü’l-Kur’ân ilmi Kur’ân’daki yeminleri konu edinir. Kur’ân’da birçok yerde 

yemin lafızları bulunur. Bu yeminlerin bazılarında Allah Teala bizzat kendi adına, bazı-

larında ise peygamberlere, Kur’ân’a, meleklere, kıyamet gününe ve kainatta bulunan 

önemli varlıklara yemin etmektedir.133 

Kur’ân-ı Kerîm’deki yeminlerin bazıları ifadeyi güçlendirmek, bazıları yemin edi-

len şeyin önemine işaret etmek veya değerini yüceltmek amacıyla yapılmıştır. Ayrıca bazı 

yeminlerde, muhatabın dikkatini o yöne çekmek amaçlanmıştır.134 

Aksâmü’l-Kur’ân ilmiyle ilgili bazı farklı görüş ileri sürenler de olmuştur. Bazı 

alimler yemini Allah’a yakıştıramamaktadırlar. Yani, ancak doğru söylediği konusunda 

kendisinden şüphe edilen kişiler yeminle sözlerini kuvvetlendirirler, bu durum da Allah 

için mümkün değildir. Mümin, herhangi bir yemine ihtiyaç duymaksızın Allah’ın haber 

verdiği şeylerin doğruluğunu kabul eder. Kafir ise her ne olursa olsun zaten inanmamak-

tadır.135 Ancak Kur’ân’da yer alan yeminlerde Allah, indirdiği âyetleri, gönderdiği pey-

gamberleri te’kit ve teyit etmiştir ki, bu da mümkün olmayan bir durum değildir.136 

                                                 
131 İbni Manzur, Lisanu’l arab, 12/478.  
132 Suyuti, el-İtkan,5/1950; Kattân, Mebâhis, 285; Demirci, Tefsir Usulü, 148. 
133 Zerkeşi, el-Burhan, 3/121; Suyuti, el-İtkan, 4/1945; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 168. 
134 Zerkeşi, el-Burhan, 3/122; Suyuti, el-İtkan, 5/1947; Celal Kırca, “Aksâmü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1989) 2/290. 
135 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 169. 
136 Demirci, Tefsir Usulü, 151. 



58 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de 17 sûre, dikkat çekmek amacıyla kasem ile başlamaktadır.137 

Kur’ân’daki kasemler konularına göre sınıflandırmaya tabi tutulduğunda; tevhid, 

Kur’ân’ın ve peygamberlerin hak olduğu ve ahirette cezanın gerçekleşeceğine dair olduğu 

görülür.138 

Karagöz tefsirinde yemin konusuna ilk olarak “İyilik etmemek, takvaya sarılma-

mak, insanlar arasını ıslah etmemek yolundaki yeminlerinize Allah’ı siper yapmayın. Al-

lah hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.” 139 âyetinin tefsirinde yer vermiştir. Yemin ke-

limesinin sözlük ve terim anlamlarını kaynak göstermeksizin zikretmiştir. Ona göre ye-

min sözlükte; sağ taraf, sağ el, bereket, kuvvet ve and içmek anlamlarına gelmektedir. 

Terim olarak ise bir işi yapıp yapmamak veya bir şeyin doğruluğu veya yanlışlığı konu-

sunda, Allah’ın adını anarak söylediği sözü kuvvetlendirmektir. Karagöz, Kur’ân’ı Ke-

rim’de sözü kuvvetlendirmek için “yemin” kelimesinin yanı sıra “kasem”, “halef” ve 

“îla” kelimeleri de kullanıldığını söylemiştir. Yeminin “vallahi, billahi” şeklinde yapıla-

bileceği gibi, “ant içerim, yemin ederim” şeklinde de yapılabileceğini ifade ederek, Yüce 

Allah’ın Kur’ân’da birçok varlığa, mesela Güneş’e, Ay’a, yıldızlara, gündüze, kuşluk 

vaktine yemin etttiğini belirtmiştir.140 Karagöz dört çeşit yeminden bahsetmiştir: Birin-

cisi; kasıtsız ve amaçsız dil alışkanlığı ile yapılan yemin-i lağv adını verdiğimiz, yalan 

olmayan ve sözü kuvvetlendirme amacı bulunmayan yemindir. İkincisi; geleceğe ait bir 

şeyi yapmak veya yapmamak üzere yapılan yemîn-i mün’akide dediğimiz yemindir. Bü 

tür yeminde kişi yapacağı ya da yapmayacağı şeyi Allah’ın adı ile teyit etmiş ve Allah’ı 

kendisine kefil ve şahit tutmuş olur. Üçüncüsü, bilerek yalan yere yapılan yemin olan 

yemîn-i ğamûstur. Bu yemin türü bir çıkar elde etmek, bir gerçeği gizlemek birilerini al-

datmak için yapılır. Kur’ân’da bu tür yemin yasaklanmış ve münafıklık alameti olarak 

zikredilmiş ve yalan yere yemin edenler kınanmıştır. Dördüncü yemin türü de; bir gerçeği 

ispat etmek, doğrulamak ve muhatabı ikna etmek için yapılan yemindir. Yüce Allah ve 

Hz. Peygamber (sav)’in yaptığı yeminler bu türden yapılan yeminlerdendir.141 

Karagöz; “Antlaşma yaptığınız zaman, Allah’a karşı verdiğiniz sözü yerine geti-

rin. Allah’ı kendinize kefil kılarak pekiştirdikten sonra yeminlerinizi bozmayın. Şüphesiz 

                                                 
137 Suyûtî, el-İtkân, 5/1946; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 169. 
138 Demirci, Tefsir Usulü, 150-151. 
139 el-Bakara 2/224. 
140 Bk.Asr 103/1; Şems 91/1-6; Duhâ 93/1 
141 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/327-328. 



59 

 

Allah, yaptıklarınızı bilir.”142 âyetinin tefsirinde de “ahd” kelimesine dikkat çekmiş, bu 

kelimenin Kur’ân’ı Kerim’de yerine göre hem insanların birbirlerine söz vermesi, hem 

insanların Allah’a söz vermesi anlamında kullanıldığını belirtmiştir. “Ahd” kelimesinin 

söz verme anlamı yanında yemin anlamı da olduğunu ifade etmiştir.143 

Karagöz; yemin geçen âyetlerin144 tefsirlerinde genel olarak, yemin etmenin asıl 

amacının, yemin edenin sözünü pekiştirmesi ve bir şeyi yapıp yapmayacağı konusunda 

azim ve kararlılığını bildirmesi olduğunu ifade etmiştir. Ona göre Yüce Allah, bazı var-

lıklara yemin ederek hem sözünü pekiştirmekte ve muhatabı ikna etmeyi amaç edinmekte, 

hem de yemin edilen varlığın önemine vurgu yapmaktadır. Ayrıca bu yeminlerin 

Kur’ân’ın ve Peygamberin hak olduğunu ispatlamak için geldiğini de söylemektedir.145 

Sonuç olarak Karagöz, bazı sûrelerin başlarında bulunan bazılarının da ara âyet-

lerinde yer alan yeminler konusunda çoğunluğun görüşüne uygun fikir beyan etmiş ve 

Allah’ın canlı veya cansız dilediği varlıklar üzerine yemin edebileceğini belirtmiştir.  

2.8. İ’câzu’l Kur’ân 

İ’caz kelimesi sözlükte; aciz bırakmak, acze düşürmek, gücü yetmemek anlamla-

rına gelir. Aynı kökten türeyen mucize de; bir şeyin benzerini getirmekten muhatabı aciz 

bırakan şeye denir.146 Mucize kelimesi de, “aceze” kökünden türetilmiş “mu’ciz” kelime-

sinin isim halidir, bir şeye güç yetirememe anlamına gelir.147 Mucize de asıl amaç muha-

tabı aciz bırakmak değil, peygamberlerin Allah’tan getirip tebliğ ettiği konularda doğru 

kimseler olduklarını göstermektir.148  Bu nedenle Yüce Allah her peygambere mucizeler 

vermiştir. Bu mucizelerin bir kısmı duyularla algılanabilen geçici mucizelerdir. Bir kısmı 

da Hz. Peygamber (sav)’e verilen, Kur’ân mucizesi gibi akli ve süreklidir. 149 

                                                 
142 en-Nahl 16/91. 
143 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/163-165. 
144 bk. es-Saffat 37/1-3; ez-Zariyat 51/1; et-Tur 52/1-6; en-Necm 53/1; el-Vakıa 56/75-76; el-Müddesir 

74/32-37; en-Naziat 1-5; et-Tekvir 81/15-18. 
145 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 6/252; 7/363; 7/397, 7/426; 7/559. 
146 Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b Muhammed b Muhammed Zebîdî, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-

kâmûs (Daru’l Hidaye, ts.), 15/200; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 162. 
147 el-İsfahani, el-Müfredat, 322; Kattân, Mebâhis, 126. 
148 Zürkani, Menahilu’l irfan, 2/259. 
149 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 162; Halil İbrahim Bulut, “Mûcize”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklope-

disi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), 30/348. 



60 

 

İ’câzu’l-Kur’ân; Kur’ân-ı Kerîm’in erişilmez üstünlüğü sebebiyle, benzerinin 

meydana getirilememesini ifade eden bir terimdir.150 İ’câzu’l Kur’ân ilmi ile Kur’ân’ın 

meydan okuduğu konuları gerçekleştirme hususunda, yaratılmışların aciz olduğunun is-

patlanması amaçlanır.151 

Kur’ân’ın i’cazı sadece onun dil ve üslubu açısından değildir. Kur’ân’ın Allah 

kelamı olması, te’lifi, tertibi, sûrelerin ve âyetlerin dizilişi, insanların bilmesinin mümkün 

olmadığı gaybi haberler içermesi, her asırdaki insana hitap eden bir dilinin olması, Pey-

gamber (sav)’in dahi ona benzer bir eser meydana getiremeyişi veya onu değiştirememesi 

Kur’ân’ın icaz yönlerinden bazılarıdır.152 

Karagöz; İ’cazu’l Kur’ân’la ilgili olarak “Eğer kulumuza (Muhammaed’e) indir-

diğimiz (Kur’ân) hakkında şüphede iseniz, haydin onun benzeri bir sûre getirin ve eğer 

doğru söyleyenler iseniz, Allah’tan başka şahitlerinizi de çağırın.”153 âyetinin tefsirinde 

Kur’ân’ın Allah tarafından Hz. Peygamber’e geldiğine inanmayan ve onu Hz. Muham-

med’in uydurduğunu söyleyen müşriklerden ilk önce onun tamamını,154 daha sonra ben-

zeri on sûreyi155 ve nihâyet bu âyetle birlikte tek bir sûreyi getirmelerinin istendiğini ifade 

etmiştir. Böylece müşriklere meydan okunmuş ve meydan okumada en son merhaleye 

kadar gidilmiştir. İşte Kur’ân’ın bu özelliğine Karagöz, i’caz demiştir. Karagöz “i’caz”ı; 

aciz ve çaresiz bırakmak, aynı kökten gelen “muciz” kelimesini; çaresiz ve aciz bırakan, 

“mucize”yi ise; ancak peygamberlere Allah’ın lütfettiği, olağanüstü fiiller, etkiler ve hal-

ler olarak tanımlamıştır. Karagöz’e göre Kur’ân-ı Kerîm, Peygamberimiz (sav)’in en bü-

yük mucizesidir. Çünkü meydan okuduğu halde kimse bir benzerini getirememiştir. Ka-

ragöz, Kur’ân’ın i’câzını ortaya koyan üç özelliğinden söz eder. Birincisi Kur’ân’daki söz 

sanatları; yani kelimelerinin dizilişi, seçilişi, dilbilgisi, uygulanan edebi sanatları ve ke-

limelere yüklenen manalardır. İkincisi Kur’ân’ın üslup ve şekil özelliğidir. Kur’ân ne şi-

irdir ne de düz yazıdır, onun kendine özgü bir üslubu vardır. Üçüncüsü de; Kur’ân’ın 

muhtevasıdır. Kur’ân; iman esasları, ibadet çeşitleri, ahlak esasları, insanların aile, sosyal 

                                                 
150 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 162; Yusuf Şevki Yavuz, “İ’cazu’l Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), 21/403. 
151 Zürkani, Menahilu’l irfan, 2/259. 
152 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 163; Demirci, Tefsir Usulü, 182-185. 
153 el-Bakara 2/23. 
154 et-Tur 52/34. 
155 el-Hud 11/13. 



61 

 

ve ticaret hayatı, helal ve haramlar, emir ve yasaklar, insan ve evrenin yaratılışı, peygam-

ber kıssaları, gayb alemi, ahiret hayatı, cennet, cehennem ve benzeri pek çok konuda öyle 

bir muhtevaya sahiptir ki, okuma yazma bilmeyen Peygamberimiz (sav) bu bilgileri her-

hangi bir kimseden değil, ancak vahiy yolu ile Allah’tan alıp öğrenmiştir. Bu da Kur’ân’ın 

Allah kelamı olduğunun açık kanıtıdır.156  

Sonuç olarak, Kur’ân’ın icazının; dil ve üslubu, telif edilişi, içindeki ilimler, in-

sanların ihtiyaçlarını karşılaması, tabiat ilimleri, gayb haberleri, okunuşu, öğrenilmesi, 

ezberlenmesi, dinleyenleri etkilemesi gibi pek çok konuyu içine aldığını belirten müellif, 

bu konuda çoğunluğun görüşüne uygun olarak kanaatini belirtmektedir. Aynı zamanda 

Karagöz, keşfedilen pek çok ilmi buluşun Kur’ân’da yer almasını, Kur’ân’da bildirilen 

gerçeklerin bilimsel verilerle örtüşmesini, zaman geçtiği halde güncelliğini korumasını 

onun muciz ve eşsiz oluşuna bağlamaktadır.157 

2.9. Müşkilü’l-Kur’ân 

“Müşkil” sözlükte, karışmak, karışık olmak gibi anlamlara gelen “şekele” fiilin-

den türeyen bir ismi faildir.158 Terim olarak ise; Kur’ân-ı Kerîm’deki âyetler arasında ilk 

bakışta ihtilaf ve tezat gibi görünen durumlara denir.159 Kur’ân ilmi olarak Müşkilü’l-

Kur’ân; âyetler arasında var olduğu zannedilen bu ihtilafları inceler ve birbiriyle çelişkili 

gibi görünen bu âyetleri açıklayarak herhangi bir tezatın olmadığını ortaya koyar.160 

 Kur’ân’da anlam yönünden birbiriyle çelişen herhangi bir âyet bulmak mümkün 

değildir. Nitekim Yüce Allah, “Hala Kur’ân’ı düşünüp anlamaya çalışmıyorlar mı? Eğer 

o, Allah’tan başkası tarafından indirilmiş olsaydı, mutlaka onda birçok çelişki bulur-

lardı.”161 âyetinde bu gerçeği açık bir şekilde belirtmiştir. Karagöz, bu âyetin tefsirinde 

Yüce Allah’ın bu âyetle, her devirde yaşayacak olan insanlara meydan okuduğunu, 

                                                 
156 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/72. 
157 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri 4/305. 
158 İsfehani, el-Müfredat, 266; İbni Manzur, Lisanul arab, 9/356-359. 
159 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 179; Adem Yerinde, “Müşkilü’l Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam An-

siklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2006), 32/164. 
160 Yerinde, “Müşkilü’l Kur’ân”, 164. 
161 en-Nisa 4/82. 



62 

 

Kur’ân’ın bu meydan okuyuşunun, onun Allah kelamı olduğunun kanıtı olduğunu ifade 

etmiştir.162 

 “Yeryüzünde ve kendi nefislerinizde uğradığınız hiçbir musibet yoktur ki, biz onu 

yaratmadan önce, bir kitapta(Levh-i Mahfuz’da) yazılmış olmasın. Şüphesiz bu Allah’a 

göre kolaydır.”163 âyetinde bahsedilen musibet Karagöz’e göre; felaket, ansızın gelen 

bela, sıkıntı, hoşlanılmayan şeyler, hedefine isabet eden mermi gibi insana şiddetle doku-

nan hadiselerdir. Âyette yeryüzüne isabet eden ve insana isabet eden musibetlerden bah-

sedilmiştir. Bu âyet, musibetlerin yaratılmadan önce bir kitapta yazılmasını, Yüce Al-

lah’ın planlı ve programlı faaliyetleri, engin bilgisi ve takdiri olarak ifade eder ve Allah’ın 

takdir etmediği veya izin vermediği hiçbir şeyin gerçekleşmeyeceğini,164 musibetlerin an-

cak Allah’ın izni ile meydana geleceğini ortaya koyarken; “İnsanların kendi işledikleri 

(kötülükler) sebebiyle karada ve denizde bozulma ortaya çıkmıştır. ”165 ve “Başınıza her 

ne musibet gelirse kendi yaptıklarınız yüzündendir. O yine de çoğunu affeder.” 166 âyet-

leri ise, Allah’ın insanlara zulmetmeyeceğini ancak insanların kendi kendilerine zulme-

deceğini ortaya koymaktadır. Karagöz Şura 30. âyetin tefsirinde, musibetlerin insanların 

işledikleri kusur ve hataları sebebiyle meydana geldiğini ifade eder. Mesela zina eden, 

hırsızlık yapan ve cana kıyan kimsenin had cezasına maruz kalmasının sebebinin bizzat 

kendi hatası olduğunu söyler. O, Nuh kavminin, Firavun ve adamlarının, Lut kavminin 

helak edilmelerinin şirk, isyan, inkar ve zulümde ısrarları sebebiyle olduğunu ifade eder. 

Kuraklık, kıtlık, yokluk, fitne ve fesat, kaza ve belalar insanların maddi ve manevi hataları 

sebebiyledir, der. Ancak yine de musibetlerin meydana gelmesinin sadece insanların ha-

tasına bağlanmasının eksik olduğunu ifade eder. Fert ve toplumların başına gelen afet ve 

musibetlerin; ilahi takdir, ilahi imtihan, Allah’a dua etmeyi sağlamak, İlahi iradeye baş-

kaldırı ve isyan, kul hakkına girmiş olmak, kullukta kusur etmek, maddi anlamda hata 

yapmak gibi sebepleri de olabileceğini ifade eder.167  

                                                 
162 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/137. 
163 el-Hadid 27/22. 
164 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 7/602-603. 
165 er-Rum 30/41. 
166 eş-Şura 42/30. 
167 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/628; 6/745-746. 



63 

 

Bazen bir konu, Kur’ân bütünlüğü içinde ele alındığında konu ile ilgili âyetlerin 

arasında bir çelişki varmış gibi görülebilir. Örneğin “Kendilerine peygamber gönderilen-

lere mutlaka soracağız”,168 “Rabbine andolsun, onların hepsine yapmakta olduklarını 

mutlaka soracağız.”,169 “Durdurun onları, çünkü onlar sorguya çekileceklerdir.”170 gibi 

âyetlerde insanların mutlaka sorguya çekilecekleri belirtilirken, başka bir âyette, “İşte o 

gün ne insana ne cine günahı sorulmayacak.”171 buyrulmuştur. İlk bakışta okuyucuda bu 

âyetler arasında çelişki varmış izlenimi uyanmaktadır. Birçok kaynakta müşkil konu-

sunda örnek verilen Rahman sûresinin bu âyeti ile ilgili olarak Karagöz; cinler ve insan-

ların dünya hayatında sorumlu oldukları konulardan ahirette hesaba çekilecekleri ancak 

onlara günahının olup olmadığı sorulmayacağı, çünkü her şeyin dünya hayatında yazıcı 

ve koruyucu melekler vasıtasıyla zaten kayıt altına alınmış olacağını ifade eder.172 Böy-

lece bu âyetler arasında aslında bir çelişki olmadığını ortaya koyar.  

Karagöz genel olarak âyetlerde müşkilin varlığına değinmemiştir. Çünkü Kur’ân 

âyetlerinde herhangi bir çelişkinin olmayacağı düşüncesindedir. Müşkilü’l-Kur’ân konu-

sunda örnek olarak verilen âyetleri, kendi bağlamı içerisinde, müşkil konusuna değinme-

den ve birçok müfessirin kanaatine ters düşmeyecek şekilde değerlendirerek yorumlamış-

tır. 

Netice olarak Karagöz; tefsirin bütününde Ulûmu’l Kur’ân konularının her biri 

için ayrı bir başlık açmasa da âyetlerin tefsirinde, ilgili bölümlere değinmektedir. Müellif 

nasih-mensuh konusunda çoğunluğun görüşüne uyarak neshin ancak hüküm bildiren 

âyetlerde mümkün olabileceğini belirtmektedir. Müteşabih âyetleri yorumlama konu-

sunda mesafeli bir yaklaşım sergilemekte ve selefin çizgisinden ayrılmamaktadır. Âyet-

lerin iniş sebepleri üzerinde çokça durmakta, bilinen meşhur rivayetleri zikretmekte ve 

ekseriyetle kendi tercihini de belirtmektedir. Kur’ân’da anlatılan kıssaların öğüt ve ibret 

maksatlı anlatılan evrensel nitelikli gerçek kıssalar olduğunu vurgulamaktadır. 

Kur’ân’daki yeminlerin, yemin edilen şeyin önemine işaret ettiğini veya insanların inanç 

noktasında zayıf oldukları konularda onları ikna etme maksatlı yapıldığını belirtmektedir. 

                                                 
168 el-Araf 7/6. 
169 el-Hicr 15/92-93. 
170 es-Saffat 37/24. 
171 er-Rahman 55/39. 
172 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 7/513. 



64 

 

Kur’ân’ın hem anlam hem lafız yönüyle muciz bir kitap olduğunu, onun âyetleri arasında 

hiçbir çelişki ve tezatın bulunmayacağını ifade etmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KELAMÎ VE FIKHÎ BAZI KONULAR HAKKINDA YAPILAN YO-

RUMLAR 

Çalışmanın bu kısmında kelamî ve fıkhî bazı tartışmalı konular ele alınacaktır.  

Allah’ın arşa istivası, ruyetullah, Hz. İsa’nın nüzulü, mugayyebat-ı hamse, kabir azabı, 

şefaat, araf ehli, ülü’l emre itaat, ehli kitabın ahiretteki durumu, Kur’an’a abdestsiz do-

kunma, çok eşlilik, kadınların örtüsü, kadının mirastaki payı, kadının şahitliği, erkeğin 

kavvamlığı, cihad, ganimetler ve mürtedin cezası ilgili olarak İsmail Karagöz’ün 

“Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri” adlı eserindeki yorumları irdelenecektir. Ayrıca bu konu-

larla ilgili diğer bazı müfessirlerinin de görüşlerine yer verilecektir. 

3.1. Kelami Konular 

3.1.1. Allah’ın Arşa İstivası 

“Arş" ve “İstiva”  kavramları, müteşabih ve gaybî olarak ifade edilen, kainattaki 

bütün cisimleri kuşatan, tam olarak keyfiyetini bilemediğimiz bir ibaredir.1 Arş kelime 

olarak; gölgelik, kürsü, taht, en yüksek makam, kubbe, tavan, çatı, köşk gibi anlamlara 

gelir.2 İstiva kelimesi ise sözlükte eşit olmak, denk olmak anlamlarına gelen “seviye” kö-

künden gelmektedir.3 İstiva; kastetmek, yukarı çıkmak, yönelmek, galip gelmek, ortaya 

çıkmak, yücelik, yükseklik anlamlarına gelmektedir.4 İstiva, Allah’ın zatının alemle iliş-

kisini konu edinen bir sıfatıdır.5 İstiva kelimesi Kur’ân’da yedi yerde “arş”6 kelimesi ile, 

iki yerde de “sema”7 kelimesi ile kullanılmıştır.  

                                                 
1 Mustafa Güven, “Hakikat ve Mecaz Bağlamında Müteşabih Bir Kavram Olarak ‘İstiva’”, Hikmet Yurdu 

Düşünce-Yorum sosyal Bilimler Araştırma Dergisi 3/6 (30 Mart 2021), 175-192. 
2 İbn Manzur, Lisanu’l arab, 4/313; Ragıb el-İsfehani, el Müfredat, 493. 
3 Ebû Abdurrahman Halil b Ahmed b Amr Ferahidi Halil b Ahmed, Kitâbü’l-ayn. (Beyrut: Daru’l Kü-

tübü’l İlmiyye, 2003), 2/296. 
4 İbn Mabzur, Lisanu’l arab, 14/414-415. 
5 Yusuf Şevki Yavuz, “İstivâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2001), 23/402. 
6 el-A’raf, 7/54; el-Yunus, 10/3; er- Ra’d, 13/2; et-Taha, 20/5; el-Furkan, 25/59; es-Secde, 32/4; el-Hadid, 

57/4. 
7 el-Bakara, 2/29; el-Fussilet, 41/11. 



66 

 

Yüce Allah’ın arşa istiva ettiğini beyan eden birçok âyet vardır. Bunlardan biri 

şudur: “Gökleri, yeri ve bu ikisi arasında bulunanları altı günde yaratan, sonra arşa is-

tivâ eden O’dur. O Rahmân’dır. O’nu bilen birine (yine kendisine) sor.”8 

Fahreddin er-Râzî, Cenâb-ı Hakk'ın Arş'a istivâsı ile ilgili olarak şunları söylemiş-

tir: Eğer Allah'ın Arş'ta bulunması mümkünse, diğer mekanlarda da mevcut olduğu söy-

lenebilir. Bu durumda, Allah'ın hoş olmayan yerlerde bulunması da söz konusu olabilirdi. 

Ancak, bu tür düşüncelerin Allah için uygun olmadığı kabul edilmelidir. “Onun (göğün) 

etrafında melekler vardır. O gün Rabbinin Arş'ını taşımakla görevlendirilmiş sekiz melek 

üzerindedir”9 âyetiyle delil getirme çabaları doğru bir anlam ifade etmez. Aksine bu âyet, 

Allah'ın Arş'ının mekân olarak algılanmaması gerektiğini vurgular. Eğer Arş, Allah için 

bir mekân olsaydı, onu taşıyan meleklerin dolaylı olarak Allah'ı da taşımaları gerekirdi. 

Ancak bu mantıksız bir düşüncedir, çünkü Yaratıcı, yarattıklarını korurken, yaratıklar 

Yaratanını koruyamaz ve taşıyamazlar. Ayrıca, Allah'ın Arş'ta oturduğu şeklinde bir dü-

şünce de kabul edilemez. Çünkü Allah varken, Arş ve mekân yoktu. Bu nedenle Allah'ın 

yaratıkları yaratmadan önce Arş'ta oturduğunu iddia etmek mantıksızdır. "Bunun üzerine, 

gökleri, yeri ve ikisi arasındakileri altı günde yaratan sonra Arş'a istiva eden Rah-

man'dır" âyetindeki "sonra" kelimesi, "geriye bırakma" anlamına gelir ve zamanla ilgili 

bir sıra değildir. Bu ifade, Allah'ın yaratma eyleminin ardından Arş'a hükmettiğini ifade 

eder, ancak bunun mekânsal bir konumlanma anlamına gelmediği vurgulanmalıdır.10 

İbn Hazm, "istivâ" kelimesini "istilâ" yani işgâl etmek anlamında kullanmanın 

doğru olmadığını savunur. Eğer bu anlam kabul edilseydi, Allah'ın diğer yaratıkları da 

Arş gibi işgal etmesi mantıklı olurdu ve "Rahman Arza (yeryüzüne) istivâ etti." ifadesi 

de geçerli olurdu. Çünkü Allah, arzdan ve bütün yaratıklardan üstündür. İbn Hazm'a göre, 

âyetlerdeki "istivâ" kelimesi Allah'ın egemenliği, yönetimi ve hükümranlığı anlamına ge-

lir. Yani Allah, yaratıkları üzerinde hükümranlık kurmuş, onları kontrol ve idare etmiştir. 

Bu bakış açısına göre, "istivâ" kelimesi mekânsal bir konumlanma değil, ilahi egemenlik 

ve hükümranlık olarak ifade edilmiştir.11 

                                                 
8 el-Furkan 25/59. 
9 el-Hâkka 69/17. 
10 Fahreddin er-Râzî Muhammed b Ömer b el-Hüseyn, Esasü’t-takdis fî ilmi’l-kelam. (Beyrut, 1986), 199-

201. 
11 Ebû Muhammed b Ali b Ahmed b Saîd ez-Zahiri İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ’ ve’n-nihal. 

(Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 1986), 2/123. 



67 

 

Şimşek’e göre Allah'ın Arş'a kuruluşu gibi gaybi konular, insanların algısal sınır-

larının ötesinde olduğu için tam anlamıyla kavranamaz. İnsanlar, Allah'ın sıfatlarını ve 

eylemlerini ancak Allah'ın kendisi tarafından açıklanmış şekliyle anlayabilirler. Allah'ın 

mahiyeti ve eylemleri, insanların algılaması ve kavraması mümkün olmayan yüce bir 

düzlemde geçer. Bu nedenle, Allah'ın Arş'a kuruluşu gibi konularda, "biz biliriz, anlarız" 

gibi iddialar yerine, insanların sınırlı bilgi ve anlama kapasitesini kabul eden bir yaklaşım 

benimsemek daha uygun olacaktır. Ona göre bu konular, iman esaslarına uygun bir şe-

kilde tasdik edilir, ancak tam anlamıyla kavranamazlar.12 

Karagöz, Yüce Allah’ın gökyüzünü ve yeri yarattıktan sonra Arş’a istiva ettiğini, 

Arş’ına yerleştiğini belirten açıklamalarda bulunmuştur. "İstivâ" kelimesinin, sözlükte 

eşitlik, kesinleşme, yükselme, yükseklik, üstün olma ve hakimiyet anlamlarına geldiğini 

belirten Karagöz, bu hususta şu bilgleri aktarır: "Arş" terimi, sözlükte "tavan" anlamına 

gelir. Bir şeyin tavanına arş denir. Bir binada tavan, tavanına göre üzerindeki çatısı arştır. 

Arş kavramı, yükseklik ve yücelik anlamını içerir. Arş, altında gökler, cennet, sidre ve 

kürsü bulunan bir varlıktır. Ona göre "Allah'ın Arş'a istiva etmesi", bütün evreni kucak-

layan, insan zekâsının kavraması güç olan, önceki âlimler tarafından yorumlanmadan ka-

bul edilen bir gerçektir. "Allah Arş'a istiva etti" ifadesi, mecazi bir anlam içerir ve bu, her 

şeyi yaratma, tüm varlıkları yönetme şeklinde anlaşılmalıdır. İmam Malik (ö. 179/795), 

"İstiva malum, keyfiyeti gayr-i makul, buna iman farz ve bunu sormak, bidattir." demiş-

tir.13 

Neticede Karagöz; “Allah’ın Arş’a istiva etmesi” konusunda selef alimlerinin gö-

rüşünü kayda değer bulsa da Allah’ın Arş’a istiva etmesinin, mecazî bir anlam içerdiğini 

ve bunun Allah’ın her şeyi yaratması ve tüm varlıkları yönetmesi şeklinde anlaşılması/yo-

rumlanması gerektiğini savunmaktadır. 

                                                 
12 M. Sait Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri (Beyan Yayınları, 2012), 3/526. 
13 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/245 



68 

 

3.1.2. Ruyetullah 

Rü'yetullah, Arapça kökenli bir terim olup, “ru’yet” ve “Allah” kelimelerinden 

oluşan bir terkiptir. “Allah'ı görmek” anlamına gelir.14 Ahirette, özellikle cennette, mü-

minlerin, Allah’ı gözle görmesi anlamında kullanılmaktadır.15 Ruyetullah geçmişten gü-

nümüze kadar üzerinde durulan, Ehl-i Sünnet, Mutezile ve diğer mezhepler tarafından 

tartışılan kelamî bir konudur.16 Ehl-i Sünnete göreAllah’ın ahirette yer-yön ve karşılaşma 

olmaksızın, keyfiyeti bilinemeyen bir şekilde görülmesi mümkündür.17 Mu’tezile’ye göre 

ise Yüce Allah ahirette görülemez. Zira Allah’ın görülmesi onun cisim olmasını gerekti-

rir.18 

“Gözler O’nu idrak edemez, hâlbuki O gözleri idrak eder. O en ince şeyleri bilir 

ve her şeyden haberdardır.”19 

İbn Kayyım’a göre bu âyet Allah'ın ahirette görülemeyeceğinin delili olmaktan 

ziyade Allah’ın büyüklüğüne ve her şeyden üstün olduğuna işaret etmektedir. Bu sebeple, 

O'nun büyüklüğü anlaşılamaz ve sınırlanamaz. Çünkü bir şeyi anlamak, onu tamamen 

kavramak anlamına gelir. Ancak Allah ne tam anlamıyla bilinebilir ne de sınırlanabilir. 

İbn Kayyım, bu yaklaşımın Sahabe ve önde gelen imamların görüşü olduğunu belirttikten 

sonra, âyetle ilgili gelen rivâyetleri aktarır.20 

Râzî, bu âyet hakkında birkaç mesele olduğunu zikreder. Birincisi; bu âyetin Al-

lah’ın görüleceğine delil olmasıdır. Zira bazı âlimler Allah’ın görülebileceğine bu âyeti 

delil getirmişlerdir. Ona göre söz konusu âyete göre Allah’ın kıyamet günü müminler 

                                                 
14 Lokman Bedir, “Ru’yetullahla İlgili Âyetlerin Bağlam Esaslı Değerlendirilmesi”, Hikmet Yurdu Dü-

şünce-Yorum sosyal Bilimler Araştırma Dergisi 13/25 (30 Mart 2021), 61-88. 
15 Talat Koçyiğit, Kur’an ve Hadiste Ru’yet Meselesi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 

1974), 4. 
16 Selim Özarslan, “Allah’ın Görülebilmesi /Rü’yetüllah Sorunu ve Dirilişle İlişkisi”, Fırat Ünv. Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 1/11 (2001), 275-293. 
17 Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed Mahmud el Matürîdî, Kitabü’t-Tevhid / Açıklamalı Tercüme, 

çev. Bekir Topaloğlu (İsam / İslam Araştırmaları Merkezi, 2021), 178-180. 
18 Mehmet Fatih Özerol, “Mutezile Kelâmcısı İbnü’l-Melâhimî’ye Göre Allah’ın Görülmesi Meselesi 

(Rü’yetullah”, Balıkesir İlahiyat Dergisi 11 (30 Haziran 2020), 172-194. 
19En'âm 6/103 
20 Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed İbn Kayyim Cevziyye, Bedaiü’t-tefsiri’l-cami li-tefsiri’l-İmam 

İbn Kayyim el-Cevziyye. (Riyad : Dâru İbni’l-Cevzi, 1993), 1/361-362. 



69 

 

tarafından görüleceği kesindir. Âyette zikredilen gözler, bizzat gözler değildir. Bu bir ki-

nayedir. Burada kastedilen şey, idrak eden, gören insandır.21 

Zemahşerî’ye göre bu âyet, Allah’ın zatı itibariyle görülemeyecek kadar yüce ol-

duğunu gösterir. Gözler yapısı itibariyle cisimlere ve durumlara ilişse de her göz her şeyi 

idrak edemez. İnsan her şeyi idrak edemez ama Yüce Allah’ın idraki çok hassas olduğu 

için algılanamayacak şeyleri dahi algılar. Dolayısıyla bütün gözler Allah(c.c)’ın idraki 

dışında kalamamaktadır.22 

Karagöz’e göre bu âyet hiçbir insanın, Allah'ı dünya gözleriyle göremeyeceği ve 

O'nun hakikatini tam olarak kavrayamayacağına delalet eder. Âyette geçen "idrak", bir 

şeyin özüne ve gerçekliğine vâkıf olmak anlamına gelir. Âyet, gözlerin Allah'ı görmeye 

yetmediğini ve insanın Allah'ın hakikatini bilemeyeceğini belirtir. Çünkü bu dünyada in-

san gözleri, Allah'ı görmek için uygun bir şekilde yaratılmamıştır. Bu nedenle gözler, 

O'nu dünyada göremez. Ancak ahirette müminler, Allah'ın güzelliğini gözleriyle göre-

ceklerdir: "O gün bir grup yüz aydınlanır, Rablerine bakarlar." 23 "Hayır, şüphesiz kâfir-

ler, kıyamet günü Rablerini görmekten mahrum bırakılacaklardır.”24 Karagöz’e göre bu 

âyetler, müminlerin ahirette Allah'ı görebileceklerine dair bir delildir. Âyetler, sadece 

müminlerin Allah’ı görebileceğini, kâfirlerin ise Allah'ı görmekten mahrum bırakılacak-

larını ifade eder. Müellif, Resûlullah'ın dolunay sırasında Ay'a baktığını ve "Siz Rabbinizi 

bu Ay'ı gördüğünüz gibi apaçık göreceksiniz" dediğini aktarmıştır.25 

“Mûsâ, tayin ettiğimiz vakitte (Tûr’a) gelip de rabbi onunla konuştuğunda o, 

“Rabbim! Bana görün; sana bakayım” dedi. Rabbi, “Sen beni asla göremezsin. Fakat şu 

dağa bak; eğer o yerinde durabilirse sen de beni görebilirsin” buyurdu. Rabbi o dağa 

tecelli edince onu paramparça etti; Mûsâ da bayılıp düştü. Kendine gelince dedi ki: “Seni 

noksan sıfatlardan tenzih ederim, sana tövbe ettim; ben inananların ilkiyim.”26 

                                                 
21 Ebu Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b Ömer b Hüseyn Fahreddin Râzî, et-Tefsirü’l-kebir 

/ Mefatihü’l-gayb. (Beyrut : Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1990), 10/85. 
22 Zemahşeri, el-Keşşaf an haka’iki gavamidı’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi vucuhi’t-te’vil (metin-çeviri). (İs-

tanbul : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2016), 2/719. 
23 el-Kıyame 75/22-23. 
24 el-Mutaffifin 83/15. 
25 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/519. 
26 el-A'râf 7/143. 



70 

 

İbn Kayyım, bu âyetin yorumunda birkaç farklı bakış açısının olduğunu belirtir. 

Bu bakış açılarından ilki, bu âyeti inkâr edenlerin, Hz. Musa'nın Allah'tan istediği şeyin 

caiz/mümkün olup olmadığını bilmediğini iddia etmeleridir. Onlara göre, Allah'ın görül-

mesi imkânsızdır ve Hz. Musa bunu bilmemektedir. İbn Kayyım, bu görüşün hatalı oldu-

ğunu ifade eder, çünkü Allah'la doğrudan konuşan bir peygamberin imkânsız bir şeyi is-

temesi mantıksızdır. İkinci bakış açısı, Allah'ın Hz. Musa'nın talebini reddetmemesidir. 

Eğer Allah'ı görmek imkânsız olsaydı, Allah bunu reddederdi. İbn Kayyım, Allah'ın diğer 

peygamberlerin taleplerini reddetmediğini, ancak Hz. Nuh'un oğlu için yaptığı dua tale-

bini reddettiğini örneklerle açıklar. Üçüncü bakış açısı, Allah'ın Hz. Musa'ya verdiği ce-

vaptır. Allah, Hz. Musa'ya sadece "Beni göremezsin" demiştir. Bu cevap, Allah'ın görül-

mesine işaret etmektedir; ancak Hz. Musa'nın bu dünyada Allah'ı görmeye dayanamaya-

cağını belirtir. Dördüncü bakış açısı, Allah'ın dağa yöneltilen tecellisidir. Eğer Allah'ın 

görülmesi imkânsız olsaydı, Allah dağa tecelli etmezdi. Bu, insanın Allah'ın gücüne da-

yanamayacağını gösteren bir gösterge olarak açıklanır. Beşinci bakış açısı, Allah'ın dağın 

paramparça olmasını sağlamasıdır. Dağ, Allah'ın tecellisi nedeniyle parçalanmıştır. Bu, 

Allah'ın görülmesinin mümkün olduğuna dair en açık delildir. Altıncı bakış açısı, Allah'ın 

Hz. Musa ile doğrudan konuşmasıdır. İbn Kayyım, Hz. Musa'nın Allah ile konuşmasının, 

Allah'ın görülmesine izin verilebileceği anlamına geldiğini savunur, ancak bu dünyada 

insanın buna dayanacak güçte olmadığı için Allah'ın bunu Hz. Musa'ya dağa tecelli ede-

rek gösterdiğini ifade eder.27 

Şimşek’e göre Allah’ın görülmesi meselesi herkesi bağlayıcı bir inanç meselesi 

değildir. Kimin hangi delille gönlü mutmain oluyorsa ona inanabileceğini savunmaktadır. 

Bu âyetin Allah’ın görüleceğinin değil, görülmeyeceğinin kanıtı olduğunu ifade etmekte 

ve Allah’ın görülmesini dağın istikrar bulmasına bağlamaktadır. Şayet Allah dağa görün-

düğünde dağ büyüklük ve katılığına rağmen yerinde durup istikrar bulsaydı, Hz. Musa da 

Allah’ı görebilirdi. İstikrar bulmak mümkün olan bir durum olduğu halde dağ istikrar 

bulamamıştır. Dağ nasıl ki paramparça olduysa Yüce Allah, Hz. Musa’ya görünmüş ol-

saydı o da dağ gibi yok olup gidecekti. Zaten Hz. Musa da hatalı bir istekte bulunduğunu 

farkedip ayıldığında tövbe etmiştir.28  

                                                 
27 Cevziyye, Bedaiü’t-tefsir, 1/414-416; Ebü’l-Fida İmadüddin İsmail b Ömer İbn Kesir, Tefsirü’l-

Kur’ani’l-Azim (Beyrut : Dârü’l-Kalem, ts.), 6/124. 
28 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’ân, 2/327. 



71 

 

Karagöz’e göre bu âyet Allah’ın ahirette görülebilmesine işaret eder. Şöyle ki; 

Allah Hz. Musa’ya “benim görülmem mümkün değil” dememiş “sen beni göremezsin” 

demiştir. Ona göre insan gözü aklı, ruhu ve duyguları da görememektedir. Karagöz Yüce 

Allah’ın dağa tecelli ettiğini ve dağın parçalandığını ve Hz. Musa’nın da bayıldığını zik-

retmiştir. Âyetteki “Rabbi dağa tecelli edince” ifadesinin mecazî bir ifade olduğunu ve 

Allah ile varlıklar arasındaki perdelerin kaldırılması anlamında olduğunu söylemektedir. 

Perdeler kalkınca Allah ile dağ arasında bir ilişki doğmuş ve dağ parçalanmıştır.29 

“Oysa o gün bir kısım yüzler rablerine bakarak mutlulukla parıldayacak;” “Bir 

kısım yüzler ise o gün insanın belini kıracak bir felâketi sezerek sararıp solacaktır.”30 

Karagöz bu âyet ile ilgili olarak ahirette müminlerin sevinçli olacaklarını ve Al-

lah'ı göreceklerini söylemiştir. Âyetin devamında, "vech" kelimesinin çoğulu olan "yüz-

ler", neşeli, parlayan, sevinçli, bakan, gören anlamlarına gelir. "O gün" ifadesiyle kaste-

dilen, ahiret günüdür. Yüzleri parlayan ve sevinçli olanlar, salih müminlerdir. Bu sevinç-

lerinin sebebi, cennet gibi nimetlerle dolu bir yurda girmeleri ve orada Allah'ı görebilme-

leridir. Dünya hayatında insanlar Allah'ı göremezler, çünkü gözler Allah'ı görmeye uygun 

bir şekilde yaratılmamıştır (En'âm, 6/103). Ancak müminler, ahirette Allah'ı görebilecek-

lerdir. Sahabi Cerir b. Abdullah (ö. 51/671) şöyle demiştir: "Biz Resûlüllah'ın yanında 

idik, dolunay halinde iken Ay’a baktı ve 'Siz Rabbinizi bu Ay'ı gördüğünüz gibi ayan-

beyan göreceksiniz' buyurdu" (Buharî, Mevâkît, 16, 26; Tefsîr, Şûrâ, 50/2). Yunus sûre-

sinin 26. âyetinde muhsin müminlerin Allah’ı göreceği ve bu görmenin bir ödül olduğu 

belirtilir. “İman edip salih amelleri en güzel şekilde yapanlara mükâfat olarak cennet ve 

fazlası, Allah'ın cemalini müşahede etmek vardır. Onların yüzlerine ne kara, toz-toprak 

ve leke bulaşır ne de zillet, aşağılık ve horluk. Onlar, cennet halkıdır. Onlar, cennette 

ebedî olarak kalacaklardır.” 31 ve “Ancak kâfirler, kıyamet günü Rablerini görmekten 

mahrum bırakılacaklardır.”32 âyetlerinin de müminlerin ahirette Allah’ı görebilecekle-

rine dair delil olduğunu söylemektedir. 33 

                                                 
29 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/718. 
30 el-Kıyâme 75/23-24. 
31 el-Bakara 2/112. 
32 el-Mutaffifin 83/15. 
33 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 8/332. 



72 

 

Özetle, Karagöz, Yüce Allah’ın ahirette müminler tarafından görülebileceğini ka-

bul ederek bu hususta Ehl-i Sünetin görüşünden ayrılmamaktadır. 

3.1.3. Hz. İsa’nın nüzulü 

Hz. İsa, diğer peygamberlerle aynı peygamberlik özelliğine sahip olmakla birlikte, 

Allah'ın özel lütuflarına mazhar olmuş bir peygamberdir. Allah'ın bir mucizesi olarak, 

Hz. Meryem'den babasız bir şekilde dünyaya gelmiştir. Beşikteyken konuşmuş, peygam-

berliğini ispatlamak amacıyla ölüleri diriltmiş ve hastalara şifa vermiştir. Yahudilerin sal-

dırısına maruz kalmış ancak Allah'ın yardımıyla bu tehlikeden kurtulmuş ve Allah tara-

fından yüceltilmiştir.34 Bazı hadislerde, Hz. İsa'nın kıyametten önce yeniden dünyaya dö-

neceği ve insanlığı Kur’ân'a uygun bir şekilde düzeltip ıslah edeceği haber verilmektedir. 

Hz İsa’nın ölümü ve kıyametin kopmasından önce tekrar yeryüzüne ineceği meselesi 

alimler tarafından tartışılan konulardan biridir.35 

“Allah buyurmuştu ki: “Ey Îsâ! Ben seni vefat ettireceğim, seni katıma yükselte-

ceğim, seni o inkârcılardan arındıracağım ve sana tâbi olanları kıyamet gününe kadar 

inkâr edenlerden üstün kılacağım. Sonra dönüşünüz bana olacak. İşte, ayrılığa düşüp 

durduğunuz hususlarda aranızda hükmü o zaman ben vereceğim.”36 

Taberi bu âyette geçen “teveffa”  kelimesine “yerden çekmek, kabzetmek ve gök-

lere çıkarmak” anlamını yüklemektedir. Ona göre “teveffa” kelimesi, bizzat ref'i (yük-

seltme) ifade eder. Dolayısıyla âyetin anlamı şu şekildedir: "Seni diri olarak yeryüzünden 

alacağım ve göklere çıkaracağım, seni bedenin ve ruhunla birlikte vefat ettireceğim."37 

Maturîdî’ye göre âyetin, anlamı “seni katıma yükselteceğim ve nüzûlünden sonra 

öldüreceğim” şeklindedir. Müfessir âyetin “Seni onların öldürmelerine izin vermeyerek 

katıma yükseltir, meleklerime yaklaştırır ve seni korurum” anlamını ifade edilebileceğini 

belirtir.38 

                                                 
34 Ali Altay, Kur`an`a göre Hz. İsa ve nüzulü problemi (Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi / Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005), 1. 
35 İlyas Çelebi, “Îsâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2000), 

22/472. 
36 Âl-i İmrân 3/55 
37 Taberi, Camiu’l Beyan, 3/289-292 
38 Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed Mahmud el Maturîdî, Te’vilatü’l- Kur’an (Beyrut: Müesse-

setü’r Risale, 2004), 1/281. 



73 

 

 Fahruddin Razî’ye göre ise âyetin ifade ettiği mana şudur: “Senin ömrünü ta-

mamlayınca senin canını alırım. Onların seni öldürmelerine fırsat vermem, aksine seni 

semaya kaldırıp meleklerime yaklaştırır ve seni onların öldürmelerinden korurum.”39 

Elmalılı Hamdi Yazır, bu âyetin tefsirinde, Allah'ın kelimesi olan ve Ruhu'l-Ku-

düs tarafından te'yid edilmiş olan Mesih İsa'nın ruhunun henüz kabzedilmediğini, onun 

ruhunun vadesinin dolmadığını ve henüz Allah'a dönmediğini söyler. Ona göre; İsa'nın 

dünyada daha göreceği işler vardır. Bu durum, bir ruhun ebedi olmasıdır. İsa'nın vadesi 

kıyametten önce dolacak, o ölecek ve Azrail tarafından öldürülecektir. Ahirette ölümden 

sonra bir diriliş, bir ahiret hayatı olacaktır. İsa'nın ruhu alınmadığı için, İsa'nın Allah'a 

yükselmesi ve yerden kalkması şeklinde bir durum söz konusudur.40 

Ben onlara ancak senin bana emrettiklerini söyledim; ‘Benim de rabbim sizin de 

rabbiniz olan Allah’a kulluk edin’ (dedim). İçlerinde bulunduğum sürece onlara şahit  (ve 

örnek) idim. Fakat sen beni vefat ettirdikten sonra onların halini bilip gören sadece sen-

sin. Sen her şeye şahitsin.”41 

Karagöz Yahudilerin, Hz. İsa'yı öldürmek için çarmıha germek istediklerini, an-

cak onun yerine benzer birini çarmıha gerip astıklarını belirtir. Ona göre bu durumu şu 

âyet açıklamaktadır: "Yahudiler İsa'yı öldürmediler, onu çarmıha da germediler; fakat 

çarmıhta can veren kişi ona benzetildi.”42 Zira bu âyet, Hz. İsa'nın ölmediğini, ancak 

ölümlü olduğunu ifade eder. Yüce Allah, Yahudilerin çabalarını boşa çıkarmış ve Hz. 

İsa'yı kendine yükseltmiştir. Müellif, "Ben seni kendime yükseltenim" ifadesinin, Al-

lah'ın Hz. İsa'yı Yahudilerin öldürme teşebbüsünden kurtardığı, Hz. İsa'nın ölmediği ve 

göğe çıkarıldığı, yeniden dünyaya geleceği şeklinde yorumlandığını söylemiştir. Âyette 

Allah’ın Hz. İsa’nın ruhunu mu, bedenini mi yoksa hem ruh hem bedenini birlikte mi 

yükselttiği açık değildir.  Âyetteki "vav" harflerinin sıralamayı ifade etmediğini, bu ne-

denle cümlenin "Ey İsa! Seni kendime yükselteceğim, kâfirlerden seni temizleyeceğim 

ve seni yeniden dünyaya gönderdikten sonra vefat ettireceğim" anlamında olduğunu be-

lirtenlerin bulunduğunu da ifade etmiştir. Peygamber (sav)’in de Yahudilere, "İsa ölmedi, 

                                                 
39 Fahruddin Razi, Mefatihu’l- Gayb, 8/67-70 
40 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak dini Kur’an dili (inceleme-tenkitli metin). (İstanbul : Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2022), 2/372. 
41 el-Mâide 5/117. 
42 en-Nisa/157. 



74 

 

kıyamet gününden önce size dönecektir" dediğini, "Allah'ın seni inkar edenlerin elinden 

temize çıkartacağım" ifadesindeki "inkâr eden kimseler" ile maksadın, Hz. İsa'nın pey-

gamberliğini kabul etmeyen Yahudiler olduğunu, Hz. İsa'yı Yahudilerden kurtarmanın 

ona Yahudilerin zarar vermesine engel olmak anlamına geldiğini söylemiştir.43 

Karagöz’e göre Hz. İsa'ya tabi olanlar ile maksat, Hz. İsa'nın tebliğ ettiği hak din 

İslam'a ve ona inanan İsrailoğulları ve havarileridir. Hz. İsa'nın göğe yükseltilmesinden 

sonra, Hz. İsa'ya inanan Tevrat ehli ile havarilerin yolundan giden tevhid ehli Nasranîler 

ile Hz. Muhammed (s.a.s)'in peygamber olarak gönderilmesinden sonra Hz. İsa'nın ve Hz. 

Muhammed'in hak peygamber olduğunu, İncil'in ve Kur’ân'ın hak kitap, İslam'ın hak din 

olduğunu kabul eden Müslümanlardır. Ona göre "Sonra dönüşünüz yalnızca bana olacak-

tır" ifadesi, Müslüman ve gayr-i Müslim ölen her insanın kıyamet gününde diriltileceğini 

ve mahşer yerinde toplanıp ilahi huzurda hesap vereceğini ifade eder. Âyetin sonunda, 

Yüce Allah'ın Hz. İsa ve İslam hakkındaki ihtilafları hükme bağlayacağı belirtilmekte-

dir.44 

Sonuç olarak Karagöz Hz. İsa ile ilgili Kur’ân’da anlatılanların hak olduğunu, Hz. 

İsa’nın çarmıha gerilmediğini, Allah’ın onu kendi katına yükselttiğini ve böylece Yahu-

dilerden onu koruduğunu ifade etmiştir. Karagöz’ün, Hz. Peygamber’in “Hz. İsa’nın öl-

mediği ve kıyamet gününden önce döneceği” rivayetini tenkit etmeden zikretmesi, Hz. 

İsa’nın zamanı geldiğinde dünyaya tekrar geleceği görüşünde olduğunu göstermektedir. 

3.1.4. Muğayyebat-ı Hamse 

İslam literatüründe “mugayyebat-ı hamse” olarak isimlendirilen bu konunun te-

meli Lokman sûresi 34. âyete dayannaktadır. Tefsir geleneğinde bu konunun tartışmalı 

konular arasında sayılmasının sebebi, âyette sözü edilen, gayba dair bu beş durumdan 

bazılarının insanlar tarafından bilinip bilinmeyeceği hakkındaki farklı görüşlerdir.45 

                                                 
43 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/523-526; 2/415-417. 
44 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/526. 
45 Davut Ağbal, “Nüzul Ortamındaki Tarihî Veriler Işığında Lokman Sûresi 34. Âyet ve Mugayyebât-ı 

Hamseye Farklı Bir Yaklaşım”, Tefsir Araştırmaları Dergisi 7/1 (30 Nisan 2023), 168-195. 



75 

 

 Gayb aslında yok olan değil, bilakis var olup üstü örtülü olandır. Bu nedenle in-

sanlar için gayb olan Allah’a gayb değildir. Kur’ân, gaybın Allah’tan başka hiç kimse 

tarafından bilinemeyeceği ifade etmiştir.46 

 “Kıyamet saati hakkındaki bilgi yalnız Allah’ın katındadır; O, yağmuru yağdır-

makta; rahimlerdekini bilmektedir. Hiç kimse yarın ne elde edeceğini bilemez; hiç kimse 

nerede öleceğini bilemez; ama Allah her şeyi bilir, her şeyden haberdardır.”47 

Yukarıdaki âyette dile getirilen beş husus, klasik tefsirlerde muğayyebat-ı hamse 

olarak isimlendirilir. Müfessirler ekseriyetle âyette zikredilen konulara insanların vâkıf 

olamayacağını öne sürmüşlerdir.  

Taberî, bu âyetle ilgili on bir farklı rivâyete yer verirken, bu rivâyetlerin tamamı-

nın beş hususun sadece Allah tarafından bilinebileceğini ifade ettiğini belirtir. Bu riva-

yetlerden bir tanesi meşhur Cibril hadisi olarak bilinen rivayettir ki o da şu şekildedir: 

“Cebrail (as)’ın “Bana kıyametten haber ver demesi üzerine, Rasulullah (sav) şu cevabı 

vermiştir: “Kendisine hakkında soru sorulan kişi soru sorandan daha bilgili değildir. Fa-

kat ben sana onun alametlerini anlatayım: Cariyenin efendisini doğurması, deve çobanla-

rının bina yükseltmede yarışmaları kıyametin alametlerindendir. Kıyametin ne zaman ko-

pacağı ancak Allah’ın bilmiş olduğu şu beş şeyden biridir: Kıyametin ne zaman kopaca-

ğına dair bilgi Allah katındadır, yağmuru O indirir, rahimlerde olanı O bilir âyetini okudu. 

Sonra adam ayrılıp gitti…” 48 Ancak Taberî, âyette geçen "O yağmuru yağdırır" ifadesini 

"bilme" ile ilişkilendirmez, Allah'tan başka kimsenin yağmuru yağdırmaya muktedir ola-

mayacağını ifade eder.49 

Fahreddîn Râzî ise bu beş hususun sadece Allah tarafından bilinebileceği görü-

şünü paylaşır. Ancak Râzî, âyette bahsedilmeyenler dışında,  Allah tarafından bilinip in-

sanların bilmediği birçok mesele olduğunu belirterek, bu beş hususun ele alınmasının, bu 

sûre ve önceki Rûm ve Ankebût sûrelerindeki bağlamla uyumlu olduğunu ifade eder.50 

                                                 
46 Selim Gülverdi, “Lokman Suresi 34. Ayetin Kelami Açıdan Yorumu”, İslami İlimler Araştırmaları 

Dergisi 4 (01 Ekim 2018), 22-58. 
47 el-Lokman 31/34 
48 Buhari, bab 37 
49 Taberî, Câmiu‘l-beyân, 15/584. 
50 Râzî, Mefâtîhü’l-gayb 25/165-166. 



76 

 

Mâtürîdî ise, bu konuyla ilgili rivâyetlere değinir ve eğer bu rivâyetler sahihse, o 

zaman âyette insanların bilgisi dışında olduğu ifade edilen konuların, hakikatleri itibariyle 

söz konusu edildiğini belirtir. Mâtürîdî, özellikle yağmurun ne zaman yağacağı veya ana 

rahmindeki çocuğun cinsiyeti gibi konularda insanların bazı ipuçlarından yola çıkarak 

bilgi sahibi olabileceğini; ancak bu beş konunun hakikatini sadece Allah'ın bilebileceğini 

vurgular.51 

Karagöz bu âyetin tefsirinde Allah’ın “Alîm” ve “Habîr” isimlerine atıfta buluna-

rak Allah’ın her şeyi çok iyi bildiğini ve her şeyden haberdar olduğunu ifade etmiş ve 

onun bilgisi ve haberi dışında kalan hiçbir şeyin olmadığını söylemiştir. Müellife göre 

İslam âlimleri kıyametin ne zaman kopacağını, yağmurun ne zaman yağacağını, rahim-

lerdeki bebeğin cinsiyetinin ne olduğunu, gelecekte ne gibi durumlarla karşılaşacağını ve 

ne zaman nerede öleceğini sadece Allah'ın bilebileceğini ifade etmişler ve buna "beş bi-

linmeyen" demiş, Buharî’de geçen şu hadisi şerifi de buna delil göstermişlerdir.52 

"Gaybın anahtarları beş tanedir. Bunları ancak Allah bilir: 

  Gelecekte ne olacağını ancak Allah bilir. Rahimlerde olanı ancak Allah bilir. 

Yağmurun ne zaman yağacağını ancak Allah bilir. Bir insanın ne zaman öleceğini ancak 

Allah bilir. Kıyametin ne zaman kopacağını ancak Allah bilir.”53 

Karagöz âyetteki beş konudan kıyametin ne zaman kopacağını, yarın ne elde ede-

ceğini ve nerede öleceğini kimsenin bilemeyeceğini, dolayısıyla bu bilgilerin sadece Al-

lah'a ait olduğunu; yağmurun ne zaman yağacağının ve rahimdeki bebeğin bilgisinin ise 

Allah tarafından bilindiğinin beyan edildiğini ifade etmektedir. Âyetin bu beyanından ilk 

üç konudaki bilginin yalnız Allah'a mahsus olduğu açıkça belirtilirken yağmurun vakti 

ve henüz doğmamış olan bebeğin cinsiyeti ve özellikleri hakkında böyle bir sınırlamaya 

yer verilmediğini söylemektedir.54 

Karagöz, yağmurun ne zaman yağacağı ve anne rahminde olan bebeğin cinsiyeti 

ve bazı özellikleri ile ilgili olarak, teknolojik gelişmeler vasıtasıyla insanların belirli bir 

                                                 
51 Mâturidî, Te’vîlâtü’l-Kur’ân, 11/258-261 
52 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/699. 
53 Buhari, Muhammed b. İsmail, el-Câmiu’s-Sahih (Dımaşk: Dâru Tavki’n-Necât, 1422), 4627. 
54 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/699. 



77 

 

düzeyde bilgi sahibi olabileceklerini söylemektedir. Ancak, bu konularda da insanların 

bilgilerinin sınırlı olduğunu belirtmektedir. 

3.1.5. Kabir azabı 

İnsanın ölümüyle başlayıp tekrar diriltilecekleri zamana kadar devam edecek olan 

hayata, kabir hayatı ya da berzah âlemi denilmektedir. Kabir hayatı, kabirde sorgulanma, 

kabir azabı, azabın bedenî veya ruhî oluşu gibi konular gayb âlemi ile ilgili konulardır. 

Bu konularla alakalı olarak İslam âlimlerinin çoğu değişik fikirler beyan etmişlerdir.55 Bu 

nedenle kabir hayatı ve kabir azabı geçmişten günümüze tartışılan bir konu haline gel-

miştir. Kabir azabı/hayatı ile ilişkilendirilen âyet şudur:  

 “Allah onu onların hilelerinin kötülüklerinden korudu. Firavun ailesini, azabın 

en kötüsü kuşattı. (öyle bir) ateş ki, onlar sabah-akşam ona sunulur. Kıyametin kopacağı 

günde, “Firavun ailesini en şiddetli azabın içine sokun” denilecektir.”56 

Cumhurun kanaatine göre "ateşe sunulmak" berzah adı verilen ölüm ile kıyamet 

arasındaki dönemde gerçekleşmektedir. Bu perspektife göre, bazı ilim ehli, kabir azabının 

varlığını yüce Allah'ın "(öyle bir) ateştir ki, onlar sabah-akşam ona arz olunurlar" buyru-

ğuyla desteklemekte ve bu azabın dünya devam ettiği sürece devam edeceğini iddia et-

mektedir.57 

Âyetin "(öyle bir) ateş ki, onlar sabah akşam ona sunulurlar" bölümü, ölüm ile 

kıyamet arasındaki dönemde inkârcıların ruhlarına her gün, sabah ve akşam cehennem-

deki yerlerinin gösterileceği şeklinde yorumlanmıştır. Buna göre, âyetin bu bölümü kabir 

azabının varlığına delildir.58 

İbn Kesîr (ö. 774/1370), kabir azabının varlığını temellendiren bir âyetten bahse-

derek, bu görüşün Ehl-i Sünnet'in en önemli temellerinden biri olduğunu ifade eder. Ona 

göre bu âyet, kabirdeki azabın sadece ruhlara yönelik olduğunu, kıyamet gününde ise 

beden ve ruhun birleştirilmesiyle azabın daha şiddetli olacağını ortaya koymaktadır. İbn 

                                                 
55 Mehmet Okuyan, Kur’ân-ı Kerim’e Göre Kabir Azabı Var Mı? (Etüt Yayınları, 2007), 444. 
56 el-Mümin 40/45-46. 
57 Kurtubi, el-Câmi’ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 15/271-275. 
58 Râzî, Mefâtîhü’l-gayb, 27/73; Ebû Abdullah Muhammed b Ali b Muhammed el-Havlani Şevkani, Fet-

hül-kadir : el-Câmi’ beyne fenneyi’r-rivaye ve’d-diraye min ilmi’t-tefsir. (Beyrut : Dârü’l-Marife, 2007), 

4/556; Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2007), 4/574. 



78 

 

Kesîr, Hz. Âişe'den gelen rivâyetlere dayanarak, Hz. Peygamber'in başlangıçta bu konuda 

bilgi sahibi olmadığını, ancak daha sonra gelen vahiyle ümmetin kabirlerinde azaba uğ-

ratılacaklarını öğrendiğini belirtir. Bundan sonra Peygamber (sav)’in her namazda, kabir 

azabından Allah'a sığınma pratiğini benimsediğini aktararak, kabir azabının önemine 

vurgu yapar.59 

Nesefî (710/1310), Mü'min Sûresi'nde yer alan bu âyeti değerlendirirken, âyette 

kullanılan "fe" kelimesinin, ardışık bir şekilde hemen peşi sıra gelmeyi ifade ettiğine dik-

kat çeker. Dolayısıyla Nesefî'ye göre, bu azap zamanı kıyametten önce, yani kabirde ger-

çekleşecektir.60 

Kur’ân Yolu tefsirinde; “sabah-akşam” ifadesinin, azabın sürekliliğini belirten bir 

deyim olduğu söylenir. Bu âyet, ölümle kıyamet arasındaki zamanda inkârcıların ruhla-

rına her gün sabah ve akşam cehennemdeki yerlerinin gösterileceği "berzah" olarak yo-

rumlanmış ve kabir azabının varlığına delil gösterilmiştir.61 

Karagöz ise konu ile ilgili olan âyetin tefsirinde, Firavun ve onun konumunda 

olanların sabah-akşam ateşe arz edilmelerinin kabir hayatında olacağını belirtmektedir. 

Çünkü âyette bir sonraki cümlede kıyamet günü kâfirlerin cehenneme atılacakları bildi-

rilmiş ve buradan hareketle ilk cümlede geçen “sabah-akşam ateşe sunulma” cezasının 

kabir azabı olabileceği ifade edilmektedir. Bu konu ile ilgili olarak Karagöz bazı rivayet-

leri de zikrederek kafirlerin kabirde azap göreceğini ifade etmektedir. Müminlerin ka-

birde azap görüp göremeyecekleri konusunda da özetle şunları aktarmaktadır: Müminle-

rin kabir azabı görecekleri ile ilgili herhangi bir âyet bulunmamakla beraber hadislerde 

müminlerin kabir hayatının cennet gibi olacağı bildirilmektedir. Ancak bazı sahih hadis-

lerde günah işleyen müminlerin de kabir azabı görecekleri bildirilmektedir. Hz. Peygam-

ber (sav)’in kabir azabından Allah’a sığınmayı tavsiye eden hadisleri de bu durumu pe-

kiştirmektedir. 62 

                                                 
59 Kesir, Tefsirü’l-Kur’ani’l-Azim, 13/6999. 
60 Ebü’l-Muin en-Nesefi, Tevhidin esasları / et-Temhid li kavaidi’t-tevhid / et-Temhîd fi usûli’d-din. (İs-

tanbul : İz Yayıncılık, 2007), 131. 
61 Karaman vd., Kur’an yolu, 4/663. 
62 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 6/600-601. 



79 

 

Karagöz, Hz. Peygamber (sav)’den gelen bazı rivayetler ışığında, Ehli sünnetin 

görüşüne uygun olarak kâfirler ve günahkâr müminler için kabir azabının olacağını sa-

vunmaktadır. 

3.1.6. Şefaat Bahsi 

Şefaat; çift yapmak, ilave etmek, eklemek anlamlarına gelen “şef’” kelimesinden 

türetilmiştir.63 Lügatlerde, “tek olan bir şeyi dengi veya benzeriyle çift hale getirmek, bi-

rinin önüne düşüp işini görmeye çalışmak, işinin görülmesi için birinin aracılığını iste-

mek”64 anlamlarına gelir. Terim olarak ise; kıyamet gününde, peygamberlerin ve kendi-

lerine izin verilen kimselerin, müminlerin bağışlanması için talepte bulunmaları veya on-

lardan azabı hak etmiş kimselerin cehenneme girmemeleri veya girdikten sonra çıkarılıp 

cennete konmaları sebebiyle azabın üzerlerinden kaldırılması anlamına gelir.65 

 Şefaat kelimesi; fiil, ismi fail olarak ve “şefaat” şeklinde Kur’ân-ı Kerim’de yirmi 

dokuz âyette geçmektedir. Bunlardan sadece on iki yerde “şefaat” şeklinde gelmiştir. Sa-

dece bir yerde sözlük anlamıyla gelmiştir.66 

Şefaat kavramı tarih boyunca İslam bilginleri tarafından tartışılan bir konu olmuş-

tur. Ahirette Müslümanların durumları ve onların arasından bir grup insanın hesapsız cen-

nete girmeleri, cehennemle yüzleşen kimselere yardım edilmesi ve cennete girenlerin ora-

daki seviyelerinin yükselmesi gibi konular şefaat ile ilişkili olarak ele alınmıştır. Şefaat 

ile ilgili olan âyetler şu şekilde yorumlanmıştır. 

“Öyle bir günden korkun ki, o gün kimse başkası için bir şey ödeyemez; hiç kim-

seden şefaat kabul olunmaz, hiçbir kimsenin yerine başkası kabul edilmez; onlara asla 

yardım da yapılmaz.”67 

Zemahşerî’ye göre yukarıdaki âyet, bir nefsin başka bir nefis için ödeme yapama-

yacağını ifade ederken, aynı zamanda o nefsin diğerine olan şefaatini de reddetmektedir. 

                                                 
63 el-İsfahani, el-Müfredat 263; Manzur, Lisânü’l-arab 8/183. 
64 el-İsfahani, el-Müfredat 263; Manzur, Lisânü’l-arab, 8/183; Mustafa Alıcı, “Şefaat”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2010), 38/411. 
65 Yener Öztürk, “Şefaat İnancının Naklî ve Aklî Açıdan İmkânı”, EKEV Akademi Dergisi-Sosyal Bilim-

ler-9/23 103 (2005), 122. 
66 Hüseyin Çelik, “Kur’ân’da Şefaat”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3/1 (01 Ha-

ziran 2015), 283-314. 
67 el-Bakara 2/48. 



80 

 

"minha" ifadesindeki zamirle, günâhkar nefse atıfta bulunulmakta ve bu nefisten fidye 

alınamayacağı vurgulanmaktadır.68 Zemahşerî ile benzer düşünceyi dile getiren Râzî’ye 

göre de âyette geçen "hiçbir kimse kimseden yana bir şey ödeyemez" şeklindeki ifade,  

ahirette günahkârlara başkalarının günahlarını kaldırma konusunda şefaatin olmayaca-

ğına işaret etmektedir. Eğer bir kimsenin başka bir kimsenin azabını kaldırma konusunda 

şefaati olabilseydi, bir nefsin bir başka nefis için bir ödeme yapabilmesi mümkün olurdu 

ki bu da bu âyete aykırıdır.69  

Karagöz’e göre bu âyette şefaatin olmadığından ziyade şefaatin kabul edilmeye-

ceği beyan edilmektedir. Bunun anlamı, Allah izin vermeden şefaat kabul edilmez de-

mektir. Kur'ân'ın başka âyetlerinde Allah'ın izin verdiği ve razı olduğu kimselerin mü-

minlere şefaat edeceği bildirilmektedir. Kâfir, müşrik ve münafıklara şefaat olmayacağını 

belirten Karagöz, müminler için melekler, peygamberler, Allah'ın izin verdiği ve razı ol-

duğu salih müminlerin ve en başta Peygamber (sav)’in şefaat edeceğini, söyleyip Zuhruf 

86, Meryem 87, Enbiyâ 28 ve Tâhâ 109. âyetleri buna delil göstermektedir.70 

“Ey iman edenler! Alım satım, dostluk ve aracılığın olmadığı bir gün gelip çat-

madan Allah’ın size verdiklerinden O’nun için harcama yapın. Kâfirler zalimlerin ta ken-

dileridir”.71 

Mu’tezile’ye göre bu âyet, vacipleri terk eden günahkârlara şefaat olmayacağına 

dair bir delil olarak göstermiştir. Bu durumda, bu kişilere başkaları şefaat edemeyecek ve 

onlar da kendileri için bir şefaatçi bulamayacaklardır. Çünkü Mu’tezile’ye göre şefaat, 

sadece fazilet sahibi bir kişinin faziletini artırmak amacıyla geçerlidir.72 

Karagöz’e göre bu âyet, müminlerden ziyade kâfirler için ahirette şefaat olmadı-

ğını ortaya koyar. Kâfirler, ahirette inkâr ve isyanlarının cezasını mutlaka çekerler, ceza-

dan kurtulmak için her şeyi feda etmek isterler ama bu mümkün olmaz, şefaat edenleri de 

bulunmaz, bulunsa bile kabul edilmez. Kâfirlerin şefaatçilerinin olmamasına karşılık mü-

minlere Allah'ın izin verdiği melekler, salihler ve Peygamberler şefaat edecektir.73 

                                                 
68 Zemahşarî, Keşşaf, 1/372. 
69 Razî, Mefatihu’l gayb, 2/495. 
70 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/111. 
71 el-Bakara 2/254. 
72 Zemahşarî, Keşşaf, 1/792. 
73 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/375. 



81 

 

“Allah, O’ndan başka tanrı yoktur; diridir, her şeyin varlığı O’na bağlı ve daya-

lıdır. Ne uykusu gelir ne de uyur. Göklerde ve yerde ne varsa hepsi O’nundur. O’nun izni 

olmadıkça katında hiçbir kimse şefaat edemez. Onların önlerinde ve arkalarında olanları 

O bilir. O’nun ilminden hiçbir şeyi -dilediği müstesna- kimse bilgisi içine sığdıramaz. 

O’nun kürsüsü gökleri ve yeri içine almıştır. Onları korumak kendisine zor gelmez. O 

yücedir, mutlak büyüktür.”74 

Mu’tezile’ye göre bu âyette, Allah'ın kullarından birinin diğerine şefaat yoluyla 

veya başka bir şekilde fayda verebileceğini savunanlar ile bu düşünceyi reddedenler ara-

sında bir inkâr, azarlama ve kızma durumu bulunmaktadır. Ayrıca, bu âyette kabir asha-

bından yardım istenilemeyeceğine dair delil vardır.75 

Karagöz’e göre bu âyet ancak Allah'ın izin verdiği kimselerin şefaat edebileceğini 

beyan eder. Âyet, Allah izin vermeden kimsenin şefaat edemeyeceğini, ancak izin verirse 

şefaat edebileceğini belirtir. Zira ahirette kâfirler için şefaat olmayacak, ancak Allah'ın 

izin verdiği peygamberler, melekler, şehitler ve salih müminler, Allah'ın razı olduğu mü-

minlere şefaat edeceklerdir.76 

“(O gün) Rahmân’ın katında söz ve izin alandan başkasının şefaat hakkı olmaya-

caktır.”77 

Kurtubi’ye göre yukarıdaki âyette geçen “ahd” kelimesi söz ve izin manasında 

kullanılmıştır. Buna göre iman eden, lâ ilâhe illallah diyen, Allah’ın yardımı dışında hiç-

bir güç ve kuvvete sahip olmadığını itiraf eden ve Allah’tan ümidini kesmeyenler yani 

Allah’tan ahd almış olan Müslümanlar ancak şefaat edebileceklerdir.78  

Karagöz, bu âyetin tefsirinde, ahirette sadece Allah'tan söz ve izin almış mümin-

lerin şefaat edebileceğini belirtir. Karagöz, “Şefaat” kelimesinin sözlükte, bir kimsenin 

bağışlanması için onun adına af dilemek, herhangi bir kimsenin maddî veya manevî bir 

imkânı elde etmesi için yetkilisi nezdinde girişimde bulunmak, iyi veya kötü bir işe ara-

cılık yapmak anlamlarına gediğini ifade eder. Dinî bir terim olarak "şefaat"in, kıyamet 

                                                 
74 el-Bakara 2/255 
75 Zemahşarî, Keşşaf, c.1, s.795. 
76 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/379. 
77 el-Meryem 19/87 
78 Kurtubî, el-Câmiu li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/517-518. 



82 

 

gününde peygamberlerin, meleklerin, şehitlerin, dini kurallara uygun bir hayat süren ha-

fızların ve salih müminlerin, günahkâr müminlerin bağışlanmaları için Allah'tan af ve 

mağfiret dilemesi olduğunu belirtir. Ona göre; Peygamberimizin ilk muhatapları olan 

Mekkeli müşrikler, Allah'ın varlığını, yaratıcı ve rızık verici olduğunu kabul ediyor, an-

cak vahdaniyetini yani bir tek oluşunu kabul etmiyor, kendilerini Allah'a yaklaştırır ve 

şefaatçi olur inancı ile putlara ilah diye tapıyorlardı. Kur'ân-ı Kerim'de müşriklerin bu 

inancını reddeden birçok âyet-i kerime vardır. Âyetlerde kâfir, müşrik ve münafıklar için 

şefaat olmadığı, müminlere Allah'ın izin verdiği peygamber ve salih müminlerin şefaat 

edeceği bildirilmektedir. Âyette "Rahman'dan söz alanlar" ifadesi ile maksat, ahirette şe-

faat etmeleri için kendilerine izin verilen, dünyada iken şefaat etmeyi hak eden peygam-

ber, salih ve muttakî müminlerdir. Allah'ın izin verdiği kimseler, günahkâr müminlerin 

affi için şefaat edeceklerdir.79 

“O gün -rahmânın izin verdiği ve sözünden hoşnut olduğu kimseler müstesna- 

şefaatin bir yararı olmaz”.80 

Âyette geçen "kavil/söz" ifadesi, bazı müfessirler tarafından kelime-i tevhid/şeha-

det olarak tefsir edilmişken, diğer bir grup müfessir ise bu kelimenin, Allah katında yük-

sek bir dereceye sahip olan kişinin şefaat etmek için söylediği bir söz olduğunu açıkla-

mıştır.81 Fahreddin er-Râzî'nin ifadesiyle, bir kişiye şefaat etme izni verilmesi için şefa-

atçinin manevi derecesinin yüksek olması bir zaruret olarak kabul edilir. Bu durum, şefaat 

etme yetkisinin Allah'ın hoşnutluğuna ve kişinin manevi derecesine dayandığı prensibini 

yansıtmaktadır.82 Bu bağlamda, bir kişinin Allah'tan şefaat izni alabilmesi için ahirette 

söyleyeceği sözün Allah'ın razı olmasına bağlı olduğu söylenebilir. Bu razı olma durumu 

ise şefaatçinin Allah'ın katındaki manevi derecesine bağlıdır.83 

                                                 
79 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/472. 
80 et-Taha 20/109. 
81 Ebu Muhammed b Hammus b Muhammed Mekki b Ebu Talib, el-Hidaye ilâ bulûgi’n-nihaye (eş-Şa-

rika : Camiatü’ş-Şarika Külliyatü’d-Dirasati’l-Ulya ve’l-Bahsi’l-İlmi, 2008), 7/4701; Ebü’l-Leys İmâmül-

hüda Nasr b. Muhammed b. Ahmed Es-Semerkandi, Tefsirüs Semerkandi Bahrül Ulum (Beyrut: Darül 

Kütübil İlmiyye, 2006), 2/413. 
82 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 15/408. 
83 Ebû Saîd Nasırüddin Abdullah b Ömer b Muhammed Beyzâvî, Envarü’t-tenzil ve esrarü’t-te’vil. (Bey-

rut : Daru İhyai’t-Turasi’l Arabî, 1998), 4/39; Ebü’l-Kâsım Muhammed b Ahmed b Muhammed el-Kelbi 

İbn Cüzey, et-Teshil li-ulumi’t-tenzil (Beyrut: Şeriketu Dârü’l-Erkam b. Ebi’l Erkam, 1996), 2/15. 



83 

 

Karagöz; bu âyetin tefsirinde Allah'ın izin verdiği ve razı olduğu kimselerin şefaat 

edeceğini ve ancak onların şefaatlerinin fayda vereceğini söyler. Allah'ın izin verdiği ve 

razı olduğu kimselerin de iman edip salih amel işleyen müminler olduğunu belirtir. Ona 

göre âyette, açıkça belirtildiği üzere ancak Allah'ın sözünden hoşnut olacağı kimselerin 

şefaati, sadece Allah'ın kendilerinden razı olduğu kimselere, ancak Allah izin verdikten 

sonra fayda sağlar.84 

“Allah katında, O’nun izin verdiği kimselerden başkasının şefaati yarar sağla-

maz. Sonunda kalplerinden korku giderilince, “Rabbiniz ne buyurdu?” derler. Onlar da 

şu cevabı verirler: “Hak olanı buyurdu. O yücedir, uludur.”85 

Âyette geçen "Allah'ın (şefaat edilmesine) izin verdiği kimse" ifadesi, başka bir 

âyette "Allah'ın (şefaat edilmesine) razı olduğu kimse" şeklinde ifade edilmektedir. "Al-

lah, onların önlerindekini de arkalarındakini de (yaptıklarını da yapacaklarını da) bilir. 

Onlar, O’nun razı olduğu kimselerden başkasına şefaat etmezler ve hepsi O’nun korku-

suyla titrerler." 86 Bu ifadeler, şefaat izni alacak kişinin Allah'ın rızasına ermiş bir kimse 

olduğunu ifade etmez. Eğer öyle olsaydı, bu kişi için şefaatten bahsetmek anlamsız 

olurdu, çünkü şefaatin temel anlamı bir kişinin günahlarının bağışlanması için aracılık 

etmektir. Âyette geçen "razı olma" durumunun, o kişinin amelî ve ahlakî durumuyla de-

ğil, Allah'ın onun üzerinden şefaat edilmesine rıza göstermesiyle ilgili bir durum oldu-

ğunu söylemek gerekir. Kıyamet günü Allah'ın bir insanın şefaate ermesi konusundaki 

rızası, genel anlamıyla imanın, küfrün ve şirkin zıddı bir duruma, yani imana işaret et-

mektedir. Fahreddin er-Râzî bu bağlamda, Allah'ın şefaat edilmelerine rıza gösterdiği 

kimselerin kelime-i tevhid söyleyen, büyük günah işlemiş müminler olduğunu ifade 

eder.87 

Karagöz bu âyetin, ahirette sadece Allah'tan izin almış müminlerin şefaat edebi-

leceğini belirttiğini söylemiştir. “O'nun izin verdiği kimselerden başkasının şefaati fayda 

vermez” cümlesinin, ahirette şefaatin var olduğunu, ancak Allah'ın izin verdiği kimselerin 

                                                 
84 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/523. 
85 es-Sebe’ 34/23. 
86 el-Enbiyâ 21/28. Ayrıca bk. et-Tâhâ 20/109, en-Necm 53/26. 
87 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 18/340. 



84 

 

şefaat eḍebileceğini, şefaatin fayda vereceğini ve putların şefaat edemeyeceğini ifade et-

tiğini dile getirir.88 

“Yoksa onlar kendilerine Allah’tan başka şefaatçiler mi edindiler? De ki: “O şe-

faatçiler hiçbir şeye güç yetiremez, hiçbir şeyi kavrayamaz olsalar da mı?” De ki: “Şefaat 

etme yetkisi bütünüyle Allah’a aittir; göklerin ve yerin hükümranlığı O’nun elindedir; 

sonunda kaçınılmaz olarak dönüp O’na varacaksınız.””89 

Bu âyetin tefsirinde Karagöz, “şefaat,” kelimesinin tanımını yaparak, Allah izin 

vermeden kimsenin şefaat edemeyeceğini, ancak izin verirse şefaat edebileceğini ifade 

eder. Karagöz âyetin devamında müşriklerin, kendilerini Allah'a yaklaştırır ve şefaatçi 

olur inancı ile putlara ilah diye taptıklarını, Kur'ân-ı Kerim’in de müşriklerin bu inancını 

reddettiğini, “Yoksa müşrikler, Allah'tan başka şefaatçiler mi edindiler?" sorusunun bilgi 

almaya yönelik değil, müşriklerin bu inancını reddetmeye yönelik olduğunu belirtmekte-

dir. Ona göre “De ki: Putların hiçbir şeye güçleri yetmiyor ve hiçbir şeyi anlamıyorlarsa 

da mı şefaat edecekler.” ifadesinde hem putların şefaatçi olamayacaklarını, hem de put-

larin, hiçbir şeye sahip olmayan ve hiçbir şey bilmeyen aciz varlıklar olduğu bildirilmek-

tedir. "Şefaatin hepsi Allah'a aittir" demek, şefaat izni verme yetkisi yüce Allah'a aittir, 

Allah izin vermedikçe kimse kimseye şefaat edemez, demektir: “İzni olmaksızın O'nun 

katında şefaatte bulunacak kimdir?”90 “O'nun izni olmaksızın, hiç kimse şefaatçi ola-

maz.”91 “Allah katında O'nun izin verdiği kimseden başkasının şefaati yarar sağlamaz.”92 

anlamındaki âyet-i kerimelerde Allah izin vermedikçe hiçbir kimsenin şefaat edemeye-

ceği, ancak Allah'ın izin verdiği kimselerin şefaat edebileceği açıkça bildirilmektedir. 

“Sizin için Allah'tan başka hiçbir dost, hiçbir şefaatçi yoktur”93 anlamındaki âyeti kerime 

ise müminler için Allah’tan başka dost ve şefaatçinin olmadığını bildirmektedir.94 

                                                 
88 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 6/150. 
89 ez-Zümer 39/43-44. 
90 el-Bakara 2/255. 
91 el-Yunus 10/3. 
92 es-Sebe 34/23. 
93 es-Secde 32/4. 
94 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 6/511-512. 



85 

 

Karagöz, ahirette Allah’ın razı olduğu ve izin verdiği kimselerin müminler için 

şefaat edebileceğini, kâfirler için de asla şefaatin söz konusu olamayacağını söyleyerek 

Ehl-i Sünnet’in bu husustaki düşüncesini savunmaktadır. 

3.1.7. A’râf Ehli 

Kur’ân-ı Kerim'in A'râf sûresinde cennet ve cehennem ehlinin birbirleriyle konuş-

malarına dair bahsedilen âyetlerde, A'râf ve A'râf ehlinden söz edilmektedir. A'râf kav-

ramı, Kur’ân'da sadece bu sûrede geçer ve aynı zamanda sûreye adını verir.95 Genellikle 

“a’râf ehli” ile kastedilenlerin kimler olduğu konusunda bir mutabakata varılamadığı için 

bu konu tartışmalara sebep olmuştur. Bazı müfessirler cennet ya da cehenneme giremeyip 

ikisinin arasındaki bir yerde bekletilecek kimseler olduğu sonucuna varmışlardır.96 Konu 

ile ilgili âyetler şunlardır: 

“İki taraf arasında bir perde ve A‘râf üzerinde de herkesi simalarından tanıyan 

adamlar vardır ki bunlar, henüz cennete girmedikleri halde (girmeyi) uman cennet ehline, 

“Selâm size!” diye seslenirler.” “Gözleri cehennem ehli tarafına döndürülünce de, “Ey 

rabbimiz! Bizi zalimler topluluğu ile beraber bulundurma!” derler. A‘râf ehli, simaların-

dan tanıdıkları birtakım adamlara seslenerek derler ki: “Ne topladığınız güç ne de tas-

lamakta olduğunuz büyüklük size bir yarar sağladı.” “Allah’ın, kendilerini hiçbir rah-

mete erdirmeyeceğine dair yemin ettiğiniz kimseler bunlar mı?” (Cennet ehline de şöyle 

derler:) “Girin cennete; artık size korku yoktur ve siz üzülecek de değilsiniz.”97 

Taberî’ye göre de âyette geçen Araf kelimesi “urf” kelimesinin çoğuludur. Manası 

“yüksek bir yer” demektir. Âyete göre cennetle cehennem arasında bulunan ve sur vazi-

fesi gören bir tepedir. Taberi’ye göre Arafta bulunan insanlar, haklarında en son hüküm 

verilecek olan ve sonunda da cennete girecek olan kişilerdir. Âyeti kerimede Arafta bu-

lunan kişilerin, cennetlikleri ve cehennemlikleri de tanıyacakları zikredilmektedir. Cen-

netlikler, yüzlerinin beyazlıklarından, cehennemlikler de yüzlerinin siyahlığından ve göz-

lerinin maviliğinden tanınacaklardır.98 

                                                 
95 Necdet Ünal, “Kur’ân’ı Kerim’de A’râf ve A’râf Halkı”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 

10/3 (01 Haziran 2010), 39-52. 
96 Ahmet Emin Seyhan, “‘A’raf Ehli’ ile İlgili Hadisler Üzerine Bir Değerlendirme”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 (Ocak 2011), 111-131. 
97 el-A'râf 7/46. 
98 Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân, 4/52; 12/448. 



86 

 

Elmalılı konu ile ilgili olarak, "A'raf" kelimesinin anlamını açıklayarak tefsirine 

başlar. Ona göre “Araf”, "arf"ın çoğuludur. Arf ise her hangi bir yüksek yer demektir ki, 

bu münasebetle atın yelesine, horozun ibiğine "arf" denilmiştir. Buna göre A'raf, meşhur 

görüşe göre cennet ile cehennem arasındaki perdenin, sûrun yüksek tepeleri demektir.  

İbn Abbas'dan "sıratın şerefeleri" diye bir görüş de rivâyet edilmiştir. A'raf üzerinde bu-

lunanların kimler olduğuyla ilgili olarak başlıca iki görüş vardır. Birincisi; Ebu Huzeyfe 

ve diğerlerinden rivâyet edildiği üzere bunlar amelde kusur etmiş ve mizanda iyilikleri ve 

kötülükleri eşit gelmiş, Allah'ı birleyen bir topluluktur ki, cennet ile cehennem arasında 

bir müddet kalırlar. Sonra Allah Teâlâ haklarında bir hüküm verir. Bunlar, henüz cennete 

girmemiş, fakat girmeyi arzu edenlerdir. İkincisi, peygamberler, şehitler, hayırlılar, âlim-

ler veya adam şeklinde görünen melekler gibi dereceleri yüksek birtakım zâtlardır.99 

Mevdudî konu ile ilgili olarak, Araf’taki insanların durumunun muallakta olup 

haklarında daha karar verilmemiş kişiler olduğunu söyler. Çünkü o kimselerin olumlu 

yönleri henüz onları cennete sokacak derecede güçlü olmadığı gibi, olumsuz yönleri de 

cehenneme gönderecek kadar zayıf değildir. Bu yüzden cennet ile cehennem arasında, 

durumları karara bağlanana kadar bekleyeceklerdir. Ayrıca Mevdudi cennet, cehennem 

ve araftakiler arasında geçen konuşmalardan yola çıkarak, ahirette insanın yeteneklerinin 

ne kadar güçlü olacağını belirtir. Farklı üç dünyanın insanlarının birbiriyle, hiçbir engel 

olmaksızın konuşabilmelerinin sebebini, insanın ahirette görme, konuşma ve duyma gibi 

kabiliyetlerinin artacağına bağlamaktadır. İnsanın kişilik yapısında bir değişiklik olma-

dan bu şekilde konuşmaları, ahiretteki hayat kanunlarının dünyadakinden farklı olduğunu 

göstermektedir. Ne yazık ki bir grup insan yaşadığı dünyanın dışında daha büyük imkan-

larla donatılmış bir âlemin varlığını idrak edemediği için şüpheye düşmekte ve her şeyi 

dünya ölçüsüyle değerlendirdikleri için de bu gibi tasvirlerle alay etmektedirler.100 

Karagöz bu âyetlerin yorumunda, cennet ile cehennem arasında surla çevrili bir 

yer bulunduğunu, bu surların arasında, cennet tarafında rahmet, nimet ve nur; cehennem 

tarafında ise ateş ve azap bulunan bir kapı olduğunu söyler. Bu sur, cehennem halkının 

cennete girmesine engel olur. A'râf adı verilen bu yer, cennet ile cehennem arasındaki 

                                                 
99 Elmalılı, Hak Dini Kur’an Dili, 3/51 
100 Seyyid Ebü’l-A’la Mevdudi, Tefhimü’l-Kur’an : Kur’an’ın anlamı ve tefsiri. (İstanbul : İnsan Yayın-

ları, 1986), 2/35. 



87 

 

yüksek bir noktadır. A'râf ehli, bu mevkide cennet ve cehennem halkını görebilen, onlarla 

konuşabilen bir grup insan olarak tanımlanır.101 

Karagöz “a'râf” kelimesinin “urf” kelimesinin çoğulu olup yüksek mevkiler ve 

yüksek yerler anlamına geldiğini söyleyerek a’raf ehlinin özelliklerini şu şekilde sıralar: 

(a) A’râf ehli cennet ve cehennemlikleri simalarından tanırlar. Bu da ahirette in-

sanların cennet veya cehennem halkı olduklarının yüz ifadelerinden anlaşılacağını göste-

rir. 

(b) Cennet halkına selam verirler. 

(c) Henüz cennete girmemişlerdir, ancak cennete girmeyi umarlar. 

(c) Cehennem halkına bakarak, "Ey Rabbimiz! Bizi zalim toplumla beraber 

kılma" diye dua ederler. 

(d) Cehennem halkından tanıdıkları bazı kişilere seslenir ve onlara, "Allah, ken-

dilerini rahmete erdirmez diye yemin ettiğiniz kimseler bunlar mı?" derler. 

(e) Cennet halkına, "Girin cennete, size korku yoktur, üzülmeyeceksiniz" derler. 

(f) Cehennem halkı yiyecek ve içecek isterler, ancak cennet halkı onlara, "Allah, 

size yiyecek ve içeceği haram kıldı" der. 

Karagöz, A'râf ehlinin kimler olduğu konusunda farklı görüşlerin bulunduğunu 

söyler. Bir görüşe göre, A'râf ehli; salih, fakih, âlim, arif ve itibarı yüksek kimselerdir. 

Diğer bir görüşe göre ise, A'râf ehli, sevapları ile günahları eşit olduğu için ne cennete ne 

de cehenneme giremeyen müminlerdir. Bir diğer görüşe göre ise A'râf ehli, babalarının 

izni olmadan savaşa katılan ve Allah yolunda öldürülen kimselerdir.102  

Neticede Karagöz müfessirlerin bir kısmının görüşüne uygun olarak A’râf ehlinin, 

salih, fakih, âlim, arif ve itibarı yüksek kimseler olduğuna dair görüşü tercih etmiştir. 

                                                 
101 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/655. 
102 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/656-657. 



88 

 

3.1.8. Ülü’l-emre itaat 

İtaat etmek insanın var olma nedeninin başında gelmektedir. Akıl ve iradeyle do-

natılan insana çeşitli zaman dilimlerinde rehberlik yapmak üzere peygamberler gönderil-

miştir.103 Ahiret hayatının, kendisine temel hedef olarak gösterildiği Müslüman da, yaşa-

dığı geçici dünya hayatında Allah’a ve Resul’üne itaatle emrolunmuştur. Bu da imanın 

bir gereği olarak kabul edilmiştir. İslam inancında, Müslümanların Allah’a, Peygambere 

ve kendi içlerinden olan ve adaletle hükmeden emir sahiplerine itaat etmeleri ve boyun 

eğmeleri emredilmiştir.104 

Kur’ân’da Allah (c.c) ve resulü ile birlikte ülü’l-emre de itaat emredilmiştir. Söz 

konusu âyet şöyledir: 

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin, peygambere itaat edin, sizden olan ülü’l-

emre de. Eğer bir hususta anlaşmazlığa düşerseniz -Allah’a ve âhirete gerçekten inanı-

yorsanız- onu, Allah’a ve peygambere götürün. Bu, elde edilecek sonuç bakımından hem 

hayırlıdır hem de en güzelidir.”105 

Râzî'ye göre ülü'l-emr kapsamına icma ehli de dahildir. İcma ehli, İslam toplulu-

ğunun alimleri ve yetkilileridir. Râzî'nin devlet başkanlarına ve amirlere itaat konusun-

daki görüşü oldukça dikkat çekicidir. Ona göre, genelde amirlere ve devlet başkanlarına 

itaat etmek kesin olarak vacip değildir, hatta bazen haram olabilir. Bu durumu, zulümden 

başka bir şey emretmemeleri ile ilişkilendirir. Ancak, bu itaatin zayıf bir şekilde vacip 

olabileceği kanaatindedir. Râzî'nin ulü'l-emirin kimleri içerdiği ve bu kişilere nasıl itaat 

edilmesi gerektiği konusundaki görüşleri, İslam topluluğundaki liderlik ve otorite yapı-

sına dair bir yorum olarak değerlendirilebilir.106 

Şevkanî’ye göre birinci âyette geçen ülü'l-emr, emirler, sultanlar, kadılar (hakim-

ler) ve şeraite muhalif olmayıp da şer’i velâyet taşıyan herkestir. İtaatlerinden kastedilen 

ise Allah’a isyan olmadıkça emir ve yasaklarıdır.107 

                                                 
103 Mehmet Altın, Âyetler ve Kur’ân İsimleri Bağlamında - Kur’ân’ın Rehberliği (Ankara: İlahiyat Yayın-

ları, 2021), 11-13. 
104 Musa Turşak, “Kur’an’da İtaat Kavramı ve Ülü’l-Emre İtaatin Mahiyeti”, İhya Uluslararası İslam 

Araştırmaları Dergisi 8/1 (15 Ocak 2022), 325-347. 
105 en-Nisa 4/59 
106 Râzî, Mefatihu’l gayb, 10/145-146. 
107 Şevkani, Fethül-kadir, 308-309. 



89 

 

Yazır’a göre, “ülü'l-emr” ifadesi, emre bihakkın sahip olan ve işlerin kaynağı du-

rumunda olanlar anlamına gelmektedir. Bu da amir konumunda olan herkesi kapsar. Mü-

fessir ülü'l-emr ifadesinden kastın ise, daha çok herhangi bir meselede kendisine danışılan 

uzman, yetkili ve söz sahibi kimse veya kimseler olarak ifade etmektedir.108 

 Karagöz Müslüman yöneticilerin İslam’a uygun emir ve yasaklarına itaat edilmesi 

gerektiğini belirtir. "Ülü'l-emr" tabirinde geçen "ülü" kelimesinin sahip, emretmek, bir 

şeyin yapılmasını istemek, yönetici olmak, yönetmek anlamlarındaki "emr" kökünden tü-

reyen "el-emr"in; iş, hal, durum, buyruk ve istek; "ülü'l-emr"in ise iş, emir, buyruk sahibi 

anlamına geldiğini ifade eder. Ona göre âyette geçen "ülü'l-emr" ile maksat, raşit halife-

ler, devlet başkanları, komutanlar, yöneticiler, bilginler ve fakihler olduğu söylenmiş ise 

de askerî, resmî ve sivil her seviyede yönetmek, idare etmek ve emretmek durumunda 

bulunan bütün idarecilerdir. Âyette, "Allah'a itaat edin" ve "Peygambere itaat edin" de-

nilmiş, ayrıca "ülü'l-emre itaat edin" denilmeyip "ülü'l-emre itaat", peygambere itaat ile 

birlikte zikredilmiş ve "sizden" şartı ile kayıtlanmıştır. Dolayısıyla ülü'l-emre itaatin farz 

olabilmesi için bu kimselerin Müslüman olması ve emirlerinin Allah ve Peygamberin 

buyruklarıyla örtüşmesi, İslam'a ve akl-ı selime uygun olması gerekir. Çünkü yöneticilere 

itaat, Allah ve Resulüne itaat gibi değildir.109 

 Özetle Karagöz, Kitap ve sünnete uygun olmayan, Allah'a ve Peygambere isyan 

olan konularda yöneticilerin emirlerine itaat olmayacağını ifade etmektedir. 

3.1.9. Ehli Kitabın Ahiretteki Durumu 

“Ehl-i Kitap” tabiri, ilahî bir kitaba sahip olan Yahudi ve Hristiyanlar için kulla-

nılan özel bir kavramdır. Esasen kendileri de bir kitap sahibi olan Müslümanlar da "ehl-i 

kitap" olarak nitelendirilebilir.110 Kendilerine ilahi kitap gönderilmiş olan Sabiiler veya 

kitap ulaşan kimselerin de ehli kitap olduğu iddia edilmiş111 ancak herkes tarafından ka-

bul görmemiştir. Bu terim başlangıçta sadece Kur’ân’da kullanılan bir kavram olup, Müs-

lümanların dışında kalan, Tevrat ve İncil gibi ilahî kitaplara sahip olan din mensuplarını 

                                                 
108 Elmalılı, Hak Dini Kur’an Dili, 2/1376. 
109 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/112 
110 Muhammed Altaytaş, Kur’ân-ı Kerim’de Ehl-i Kitap İtikadi Açıdan Yahudilik ve Hıristiyanlık (Büyü-

yenay, 2016), 27. 
111 Remzi Kaya, Kur’an’a Göre Ehli Kitap ve İslam (Yağmur Yayınları, 2011), 87. 



90 

 

kapsamaktadır. Onların haricindeki Sabiilerin ve Mecusilerin Ehl-i kitap olduğuna dair 

herhangi bir bilgi ve kanıt bulunmamaktadır.112 

Bazı âyetlerin zahirî anlamları Ehl-i kitabın da cennete girebileceğini ortaya koy-

maktadır. Bu âyetlerden biri şudur: 

 “Şüphesiz, iman edenler; Yahudilerden, Hıristiyanlardan ve Sâbiîler’den de Al-

lah’a ve âhiret gününe inanıp sâlih amel işleyenler için rableri katında mükâfatlar vardır. 

Onlar için herhangi bir korku yoktur; onlar üzüntü de çekmeyecekler.”113 

Taberî’ye göre “iman edenler”den maksat, peygamberlerin Allah'tan getirdikle-

rine inanan ve bu hususta tasdikte bulunan kişilerdir. Zemahşerî ise âyetin “iman edenler” 

kısmını, dilleriyle inandıklarını söyleyen ancak kalplerinde samimiyet bulunmayan, zayıf 

imanlı "münafıklar" olarak tefsir etmektedir. Yani, Zemahşerî'ye göre, bu kişiler görü-

nüşte inançlarını ifade etseler de içten içe samimi bir inançları olmayan kişilerdir.114 Razi 

ise bu "inanlar" ifadesinin, Hz. Muhammed'den önce Hz. İsa'ya inanan ve Hz. Muham-

med'in gelmesini bekleyen topluluğu kapsadığını ifade etmiştir. Yani, bu kişiler önceki 

peygamberlere inanmış ve gelecek olan son peygamberin, yani Hz. Muhammed'in gel-

mesini beklemişlerdir.115 

Âyette "iman edenler"den sonra zikredilen Yahudiler (hâdû), Hıristiyanlar 

(nasârâ) ve Sâbiîlerin (sâbiîn) kitap ehlini oluşturduğu belirtilmiştir. Yahudiler ve Hıris-

tiyanlar kimlikleri açısından daha net bilinirken, Sâbiîler hakkında bir belirsizlik bulun-

maktadır. Bu konuda yapılan yorumlar arasında çeşitli görüş ayrılıkları vardır. Sâbiîler, 

bir grup yorumcuya göre, "bir dinden çıkıp başka bir dine geçenler" veya "ne Yahudi ne 

Hıristiyan olup herhangi bir dinin sahibi olmayanlar" olarak tevil edilmeye çalışılmakta-

dır. Bu yorum, Sâbiîlerin önceki inançlarından vazgeçip farklı bir yol izleyen veya hiçbir 

semavi dine mensup olmayan bir grup olarak anlaşılmasını öne sürmektedir. Diğer bir 

görüşe göre, Sâbiîler, Musul civarında yaşayıp "Allah'tan başka tanrı olmadığına" inan-

malarına rağmen ne kitapları, ne peygamberleri olan bir inanç grubudur. Bu yorum, 

Sâbiîleri belirli bir kitap veya peygamber geleneğine bağlı olmayan, fakat tevhidi bir 

                                                 
112 Şinasi Gündüz, “İslam Öncesi Dönemde Ehli Kitab” (Kur’an’da Ehli Kitab Sempozyumu, İstanbul: 

İSAV, 2005), 24-25. 
113 el-Bakara 2/62 
114 Zemahşerî, Keşşâf , 1/397. 
115 Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 2/104 



91 

 

inanca sahip olan bir grup olarak değerlendirmektedir. Bazı yorumculara göre ise 

Sâbiîler, meleklere tapınan, kıbleye doğru namaz kılan, Zebur okuyan kitap ehli bir grup-

tur. Bu, Sâbiîlerin özel bir ibadet geleneğine sahip olduğunu ve tevhidi inançlarını bu 

şekilde ifade ettiklerini ortaya koymaktadır.116 

Çağdaş müfessirlerden Süleyman Ateş’e göre Kur’ân-ı Kerim’in getirdiği mesaj 

evrenseldir ve cennete girme şartları da açıklanmıştır. Allah’a şirksiz, ahirete de şeksiz 

inanmak ve salih amel yapmak cennete girmek için yeterlidir. Kur’ân’a göre İslam sadece 

Allah’a tapmak ve ibadeti de O’na özgü kılmaktır. Bu anlamıyla aslında bütün peygam-

berlerin getirdiği din İslam’dır. Çünkü bütün peygamberlere verilen mesajın içeriği aynı-

dır. Bu nedenle Hz. Muhammed (sav)’in peygamberliğini duymuş Ehli Kitap, onun ger-

çekten Allah tarafından vahiy alan bir peygamber olduğunu kabul eder ve buna inanırsa, 

kendi dininin hükümleriyle amel etse dahi, Allah’a şirk koşmadıkça cennete girecektir. 

Ateş; Ehli Kitabın uhrevi mükâfatı için İslam dinine uyma şartı getirmemiştir. Ona göre 

kendi dinini olması gerektiği gibi yaşayan, yani Üzeyr’in Allah’ın oğlu olduğunu redde-

den Yahudi veya teslis inancına sahip olmayan Hristiyan da cennete girecektir.117 

Karagöz bu âyette iman esaslarından sadece Allah'a ve ahiret gününe imanın zik-

redildiğini, diğer iman esaslarının zikredilmediğini belirtmiştir. Bakara sûresinin 4118 ve 

Nisâ sûresinin 136.119 âyetlerinde ise Hz. Muhammed'e indirilen kitaba ve daha önce in-

dirilen kitaplara iman edilmesinin emredildiğini söylemiştir. Dolayısıyla ona göre sadece 

bu âyetten hareketle bir kimse “Allah'a ve ahiret gününe iman edip salih amel işlerse 

cennete girer” denilemez. Çünkü bir tek bu âyet değil konu ile ilgili diğer âyetlerin de 

esas alınması gerekir. Allah'ı, meleklerini, kitaplarını, peygamberlerini ve ahiret gününü 

inkâr edenlerin sapık olduğu Nisâ sûresinin 136. âyetinde bildirilmektedir. Bu nedenle bir 

kimse ismi Kur'ân'da geçen herhangi bir peygambere, kitaba veya meleklere iman etmese 

                                                 
116 Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân, 1/359.; Zemahşeri, el-Keşşaf, 2/285; Ebû Ali Eminüddin 

Fazl b Hasan b Fazl Tabersi, Mecmaü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân. (Beyrut: Mektebetü’l Hayat, 1961), 

1/288-289; Kurtubi, el-Câmi’ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 1/432-433; Râzî, Mefâtîhü’l-gayb, 2/104; Beyzâvî, En-

varü’t-tenzil ve esrarü’t-te’vil, 1/158.; Şevkani, Fethül-kadir, 1/93-94; Muhammed Reşid Rıza, Tefsirü’l-

Kur’âni’l-hakim / Tefsirü’l-menar (Beyrut : Dârü’l-Ma’rife, ts.), 1/333. 
117 Süleyman Ateş, “Cennet Kimsenin Tekelinde Değildir”, İslami Araştırmalar Dergisi 3/1 (1989), 7-24. 
118 “Onlar sana indirilene de senden önce indirilenlere de inanırlar. Ahirete de kesin olarak inanırlar.”  
119 “Ey iman edenler! Allah’a, Peygamberine, Peygamberine indirdiği kitaba ve daha önce indirdiği kitaba 

iman edin. Kim Allah’ı, meleklerini, kitaplarını, peygamberlerini ve ahiret gününü inkâr ederse, derin bir 

sapıklığa düşmüş olur.” 



92 

 

ya da herhangi bir âyette bildirilen helal, haram, emir, yasak, hüküm ve ilkeyi hatta veri-

len bir bilgiyi kabul etmese mümin olamaz. Mümin olmayan kimse de cennete giremez.120 

Karagöz’e göre cennete girmenin şartı iman edilmesi gereken şeylere iman etmek 

ve salih amel işlemektir. Bu kişilerin mükâfatını Allah verecektir ve bu kişiler Allah’ın 

vaat ettiği üzere ahirette üzülmeyeceklerdir. 

3.2. Fıkhi Konular 

3.2.1. Kur’an’a Abdestsiz Dokunma 

Asr-ı saadetten itibaren Müslümanlar, hem ezberlerinden hem de yazılı olduğu 

malzemelerden veya mushaflardan Kur’ân okumuşlardır. Bu durum, şu sorulara da zemin 

hazırlamıştır. Ezberden veya yazılı bir metinden abdestsiz olarak Kur’ân okunabilir mi? 

Kur’ân’ın yazılı olduğu kâğıt vb. malzemelere veya Mushaf’a abdestsiz el sürmek caiz 

midir? Bu konudaki hükmün Kur’ân’da bir delili var mıdır?121 Kitaba temiz olarak do-

kunma ne anlama gelir? Levh-i Mahfuz’daki kitaptan kastedilen nedir?122 Bu ve buna 

benzer sorulara verilen farklı cevaplar ve ilgili delillerin farklı yorumlanması bu mesele-

nin tartışılan bir mesele olarak karşımıza çıkmasına sebep olmuştur. 

Mushafa abdestsiz dokunulmayacağına delil getirilen âyet şu şekildedir: 

“Bakın! Yıldızların yerlerine yemin ederim. Ki bilseniz, bu gerçekten pek büyük 

bir yemindir. Kuşkusuz o, değeri çok yüce Kur’ân’dır. (Aslı) korunmuş bir kitaptadır. 

Ona ancak tertemiz olanlar (melekler) dokunabilir. O, âlemlerin rabbinden indirilmiş-

tir.”123 

Kur’ân’a abdestsiz dokunulup dokunulmayacağı hususunda, bu âyet çerçevesinde 

sahabe ve tabiundan gelen yorumlar neticesinde bazı müfessirler, “mutahhar” olanların 

                                                 
120 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/125. 
121 Hakan Uğur, “Vakıa Sûresi 79. Âyet Bağlamında Mushaf’a Abdestsiz El Sürme Meselesi”, Usul İslam 

Araştırmaları 25/25 (01 Ocak 2016), 205-230. 
122 Ali Akpınar, “Mushafa Abdestsiz Dokunma Meselesi”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 5/1 (15 Haziran 2001), 81-110. 
123 el-Vakıa 56/75-80. 



93 

 

günahlardan ârî olan melekler olduğu ve bunların dışında kimsenin bu kitaba dokunama-

yacağının anlaşıldığını söylerler.124 Katade ise âyetin Kur’ân’a abdestsiz dokunulmaya-

cağını ifade ettiğini söylemektedir.125 Cessâs ise bu âyette “mutahhar” olanların melekler 

olduğunu kabul etmekle birlikte âyetin haber şeklinde gelen nehye dayandırılması ve 

umumdan dolayı ümmeti de kapsayacak şekilde yorumlanmasının daha uygun olacağını 

ifade etmektedir.126 

İbn Kesir konu ile alakalı olarak bu âyetten kastın, cenabet ve hadesten temizlen-

meyenler olduğunu beyan etmektedir. Yani cenabet olanlar ve abdestli olmayanlar ona 

dokunamaz. Bu görüşü ileri sürenler, "âyetin lafzı haberdir, lakin ma'nası talebdir" de-

mektedirler. Yani her ne kadar âyette "sadece temiz olanlar dokunur'' denmişse de, aslında 

"sadece temiz olanlar dokunsun" demek istenmektedir. İbn Kesir yine bu görüşü beyan 

sadedinde buradaki Kur’ân'dan muradın elimizdeki Mushaf olduğunu kaydetmektedir.127 

Muhammed Hamdi Yazır ise gerek tercümesinde gerekse tefsirinde âyeti, insan-

lara yönelik olarak ele almıştır. Yani ona göre âyette geçen Kur’ân kelimesiyle kastedilen, 

Levh-i Mahfuz’daki Kur’ân değil, münzel/elimizdeki Kur’ân’dır. Nitekim, yaptığı izahın 

sonunda “Bu âyet· sebebiyledir ki, fıkıhta, cünüp iken Kur’ân'ın okunamayacağı ve ab-

destli olmayanın Mushaf’a temas edemeyeceği beyan olunmuştur.”128 demiştir. 

Seyid Kutub, âyetin, müşriklerin Kur’ân'ı şeytanların indirdiği şeklindeki iddiala-

rını çürütmek gayesiyle nâzil olduğunu belirttikten sonra, burada “mutahharun”dan mu-

radın melekler olduğunu ve ona şeytanların asla dokunamadıklarını kaydetmektedir. Ku-

tub, "Nihâyet, Kur’ân'ı, yeryüzünde temiz ve pis, mü'min ve kafir herkes elleyebilir,129 

demiştir. 

                                                 
124 Ebü’l Hasan Mukatil b. Süleyman b. Beşir. Mukatil, Tefsiru Mukatil b. Süleyman (Beyrut: Daru’l Kü-

tübü’l İlmiyye, 2003), 3/317; Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân, 8/211-212.; Maturîdî, Te’vilatü’l- 

Kur’an, 5/33; Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî Maverdî, en-Nüket ve’l uyûn (Tefsiru’l 

Maverdî) (Beyrut: Dâru’l Kütübü’l İlmiyye, ts.), 5/464; Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. 

Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’Begavî, Me’alimü’t Tenzil (Tefsiru’l Begavî) (Riyad: Daru’l Tayyibe, 

1991), 8/23. 
125 Taberi, Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân, 8/211-212; Maverdî, en-Nüket ve’l uyûn (Tefsiru’l Maverdî), 

5/464; Ebu’l Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b.Ali b.Muhammed el Bağdadî İbn Cevzi, Zadü’l mesir fi 

ilmi’t tefsir (Beyrut: el-Mektebetü’l İslamî, 1984), 8/152. 
126 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî Cessâs, Ahkâmü’l Kurân (Beyrut: Dâru’l İhyai’t Turasil Arabi, 1992), 

8/397. 
127 İbn Kesir, Tefsirü’l-Kur’ani’l-Azim 8/22. 
128 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili 5/388. 
129 Seyyid Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, çev. Bekir Karlığa vd. (İstanbul: Hikmet Yayınevi, 1972), 14/264. 



94 

 

Karagöz konu ile alakalı olarak âyette geçen “dokunmak” ve “temizlenmiş olan-

lar” ifadelerinin açık olmadığını belirtmiş ve âyetin iki farklı şekilde yorumlanabileceğini 

söylemiştir. Bu yorumlardan ilki Kur’ân’a dokunabilenlerin melekler olduğudur. Ona 

göre Kur’ân Allah tarafından, Cebrail vasıtasıyla Levh-i Mahfuz’dan alınmış, dünya se-

masına indirilmiş, buradan da Hz. Peygambere indirilmiş muazzam ve mübarek bir ki-

taptır. Ona şeytanlar dokunamaz. Dokunmaktan kasıt, Kur’ân’ın içeriğinin Hz. Peygam-

bere ulaştırılmasında meleklerden başkasının rolünün olmadığını ispatır. Çünkü müşrik-

ler; cin ve şeytanların gökten gelen haberlerden çalıntı yaptıkları ve kâhinlerin de onlar-

dan bilgi aldıklarına inanıyorlardı. Hz. Peygamber’in de Kur’ân’ı böyle bir yolla elde 

ettiğine inanıyorlardı. “Kur’ân’a ancak melekler dokunabilir.” âyeti ile bu iddia reddedil-

miştir. İkinci yorum ise; Kur’ân’a cünüp ve abdestsiz kimselerin dokunamayacağıdır. Bu 

yorumla ilgili olarak Karagöz, Allah kelamı Kur’ân’ın yazılı olduğu malzemelere ve 

Mushaf-ı şerife cünüp ve abdestsiz kimselerin dokunamamasının gerekçesinin saygı ol-

duğunu ifade etmiştir.130 

Karagöz Hz. Peygamber’den nakledilen rivayetler ışığında ve ulemanın ekseriye-

tinin görüşüne uygun olarak Kur’an’a abdestsiz el sürülemeyeceğini söylemektedir. 

3.2.2. Çok Eşlilik Bahsi 

Çok eşlilik, İslam hukuku içinde "Teaddüd-i Zevcat" olarak adlandırılır. Bu uy-

gulama, bir erkeğin birden fazla kadınla evlenmesini ifade eder.131 Çok eşlilik, insanlık 

tarihi boyunca eski zamanlardan beri farklı toplumlarda çeşitli sebeplerle uygulanmıştır. 

İslam öncesi Arap coğrafyasında, çok eşlilik kuralsız, sınırsız ve adaletsiz bir şekilde ger-

çekleşmekteydi.132 

İslam dini, aile kurumuna ve onu oluşturan değerlere büyük önem verir. Aynı şe-

kilde, çok eşlilik konusunu da ele alırken özünde tek eşliliği tavsiye etmiş, ancak tama-

                                                 
130 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 7/560-561. 
131 İbrahim Yılmaz, “İslâm Hukukunda Çok Eşliliği Meşru Kılan Şartlar Ve Buna Ruhsat Veren Özel Du-

rumlar”, Bilimname 2019/37 (30 Nisan 2019), 559-591. 
132 Sümeyra Açık, İslam Hukukunda Çok Eşlilik ve Uygulamaları (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bi-

limler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020). 



95 

 

men yasaklamayarak belirli şartlar ve sınırlamalar getirmiştir. İslam'ın çok eşliliği düzen-

lemesi, bir erkeğin birden fazla kadınla evlenmesine izin verir, ancak bu izin belirli şart-

lara tabidir.133 

Kur’ân-ı Kerîm’de çok eşlilik ile ilgili olan âyet şu şekildedir: 

“Yetimlerin hakkına riâyet edemeyeceğinizden korkarsanız, beğendiğiniz kadın-

lardan ikişer, üçer, dörder nikâhlayın. Haksızlık etmekten korkarsanız tek kadın veya 

mülkiyetinizde bulunan câriye ile yetinin; bu, adaletten ayrılmamanız için en uygun ola-

nıdır.”134 

Râgıb el-Isfahânî, "el-Müfredât" adlı eserinde ilgili terkibin yapısını şu şekilde 

ifade eder: "Mesnâ (çoğulu: mesâni), yaratma işlemine dair fiil kökenli bir isimdir.  Eğdi, 

düzeltti, överek değerlendirdi, üst üste koydu, içinde gizledi, bir şeyi bir başkasının ya-

nına yerleştirdi, ikinciyi getirdi, üçüncüsünü meydana getirdi, bir işi gerçekleştirdi, ardın-

dan ona ikinci bir öğeyi ekledi gibi anlamlarda kullanılır. Birinin yanına gidip onu tek 

olmaktan çıkarma, biri iki, ikiyi üç, üçü dört yapma anlamına gelir. Allah, yaratma eyle-

miyle ilgili olarak mesnâ, sülâsâ ve rubâ’ terimlerini kullanmıştır."135 

İmam Maturîdî de, haksızlık edilmesinden korkulursa bir tanesi ile yetinilmesi 

vurgusundan yola çıkarak, âyette geçen sayının dört olacağını belirtir. Çünkü dörtten 

fazla sayıda kadınla evlenilebileceği düşünüldüğünde, bu durumda istisnanın anlamını 

yitireceğini savunur.136 

Fahreddin er-Razi de çok eşliliğin dört ile sınırlandığını tefsirinde şöyle ifade et-

mektedir: Yüce Allah, bu ifadeyi vav harfiyle birbirine atfederek, herkesin bu durumdan 

herhangi birini tercih edebileceğini belirtmiştir. Benzer bir durum şöyle açıklanabilir: Bir 

kişinin bir topluluğa, "Bin dirhem olan şu parayı ikişer ikişer, üçer üçer ve dörder dörder 

                                                 
133 Bekir Topaloğlu, İslamda Kadın (Ensar Neşriyat, 2004), 98-124; Mehmet Özgü Aras, “İslâm’a Göre 

Çok Evlilik”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24/24 (01 Ocak 2007), 4; Semra 

Ulaş, “İslâm’da Çok Kadınla Evlilik”, İslami Araştırmalar Dergisi 6/1 (1992), 52-63. 
134 en-Nisa Suresi 3/4. 
135 İbn Manzur, Lisanu’l arab, 13/399; İsfahânî, el-Müfredat,208. 
136 Maturîdî, Te’vilatü’l- Kur’an, 1/354-356. 



96 

 

bölüşün" şeklinde talimat vermesidir. Buradaki amaç, gruptaki kişilerin bir kısmının iki-

şer dirhem alabileceği, diğer bir kısmının üçer dirhem alabileceği ve üçüncü bir kısmın 

da dörder dirhem alabileceği şeklinde bir paylaşımın caiz olduğunu ifade etmektir.137 

İbn Kesir'e göre, Fatır suresi 1. âyette138 ve Nisa sûrelerindeki sayı ifadeleri aynı 

olsa da, Fatır sûresindeki ifade bir takım sebeplerden dolayı dörtten fazla olma ihtimalini 

reddetmemekte, ancak Nisa sûresinde bu sayı sınırlandırılmaktadır. Ona göre (ki bu gö-

rüşü çoğunluk tarafından kabul edilir), Cenab-ı Hakk, bir nimetini dile getirip onu mübah 

kıldığını ifade etmektedir. Dolayısıyla, eğer dörtten fazla kadınla evlenmek caiz olsaydı, 

Allah Teâla'nın bunu belirtmesi beklenirdi.139 

Karaman, âyette bahsedilen adaletin, "sevgi ve gönül bağında eşitlik" anlamında 

subjektif adalet olmadığını, aksine "yiyecek, kıyafet, kalacak yer ve beraber kalma süre-

sinde eşitlik" anlamında objektif adalet olduğunu belirtmiştir. Karaman'a göre, sevgide 

eşitlik sağlamak mümkün olmadığından, bu konuda bir çözüme ulaşmak için çaba harca-

manın yersiz olduğunu ifade etmiş ve âyette geçen ifadeyle, objektif bir adalet talep edil-

diğini söylemiştir. Bu yaklaşım, Allah'ın insan fıtratına uygun bir şeyi isteyeceği gerçe-

ğini vurgulamak bakımından anlamlı bulunmuştur. Yani, insan doğası gereği bazı konu-

larda tam bir eşitlik sağlamak mümkün olmayabilir ve bu durumda âyet, objektif bir ada-

letin önemli olduğunu ifade etmektedir.140 

Karagöz âyetin, yakınları arasında yetim bulunan veli ve vasilere hitap ettiğini 

söyler. Bu âyetin inmesinden önce, yetimler genellikle velileri tarafından evlendirilirdi. 

Damat adayını ve evlilikle ilgili şartları genellikle veliler belirlerdi. Eğer bir yetim kızın 

velisi, kendi isteğiyle nikah yapmak isterse, koruyucusu olmadığı için şartları belirleme 

yetkisi veliye aitti. Veliler, bazen istemedikleri halde mülklerine göz koydukları için hi-

mayeleri altındaki yetim kızlarla evleniyorlardı. Diğer durumlarda ise isteyerek ve seve-

rek evleniyorlardı, ancak mehirlerini ve çeyizlerini benzer durumdaki diğer evliliklere 

göre eksik belirleme eğilimindeydiler.141 

                                                 
137 Râzî, Mefâtîhü’l-gayb 9/178-186. 
138 Hamd gökleri ve yeri yaratan, melekleri ikişer, üçer, dörder kanatlı elçiler yapan Allah’a mahsustur. O 

yaratmada dilediğini arttırır. Şüphesiz Allah’ın gücü her şeye hakkıyla yeter. 
139 Kesir, Tefsirü’l-Kur’ani’l-Azim, 1/449. 
140 Hayreddin Karaman, Helaller ve Haramlar (İstanbul: İz Yayıncılık, 2010), 120-121. 
141 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/11.  



97 

 

Karagöz tefsirinin devamında âyetle ilgili olarak altı hüküm içerdiğini ifade etmiş 

ve özetle şunları söylemiştir. 

 Yetimlerin haklarına riâyet edilemeyecek ise yetimlerle evlenilmemesi gerek-

tiğini belirtmiştir. Zira velinin, yetimleri ve mallarını koruma görevi vardır. Karagöz’e 

göre evlilik çağına geldiğinde, dinen nikâhın uygun olduğu durumlarda, veli kendi evin-

deki veya yakınındaki bir yetim kızla evlenebilir. Ancak velinin, evlendiği kızın haklarına 

ve hukukuna saygı göstermesi önemlidir. Eğer veli, bu sorumluluğu yerine getirememe 

endişesi taşıyorsa veya sadece yetim kızın mal varlığı için evlenmeyi düşünüyorsa, bu 

durumda evlenmemesi daha uygun olacaktır. Âyetin ilk cümlesi, bu prensibi ifade etmek-

tedir.142 

 Evlenmenin ilahi bir emir olduğunu belirtmiş ve insanların, evlenmezlerse ha-

rama düşebilecekleri veya insan neslinin devamının tehlikeye girebileceğini söylemiştir. 

Dolayısıyla ekonomik ve biyolojik olarak evlenmeye gücü yetenler için "evlenin" ve "ev-

lendirin" emirleri bağlayıcıdır, farzdır. Karagöz âyetlerdeki emirlerin ibaha ifade ettiğine 

dair bir karine olmadığını, dolayısıyla evlenmenin, Allah'a itaat ve ibadet, mazeretsiz ev-

lenmemenin ise itaatsizlik olduğunu ifade etmiştir.143 

 Evlenilmesi dinen uygun olan kimseler ile evlenilmelidir.144 

 Zaruret ve ihtiyaç varsa dörde kadar evlenilebilir. Bu âyet-i kerime ile yüce 

Allah velilere, adaletten sapma riski karşısında, himayeleri altında bulunan ve kendile-

riyle evlenmeleri caiz olan yetim kızlarla evlenmek yerine, başka kadınlarla evlenmele-

rini tavsiye etmekte ve "ikişer, üçer, dörder" demek sûretiyle de dünyada evlenilecek ka-

dınların tükenmediğine, velâyeti altındaki yetim kızlar dışında birçok kadının bulunabi-

leceğine işaret etmektedir. Karagöz birden fazla kadınla evlenme uygulamasının 

Kur’ân'ın indirilmeye başlandığı zamandan önce de var olan bir geleneğe dayandığını 

belirtmiş ve Kur’ân’ın, sınırsız çok evliliği dört ile sınırlandırdığını söylemiştir. Âyete 

göre, çok evlilik bir emir değil, bir ruhsat olarak sunulmuştur. Karagöz’e göre çok evliliğe 

olan bu ruhsatın, psikolojik, sosyolojik ve biyolojik birçok sebep ve gerekçesi bulunmak-

tadır. Kur’ân evrenseldir, bütün toplumlara ve çağlara hitap eden bir kitaptır. Belirli top-

lum veya dönemlerde kadın-erkek nüfus dengesinde bozulmalar olabilir, kadın nüfusu 

                                                 
142 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/11. 
143 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/12. 
144 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/12. 



98 

 

çoğalabilir. Bu durumu ifade eden hadis-i şerifler bulunmaktadır. Eğer tek evlilik zorunlu 

olsaydı, bu tür toplumlarda bazı kadınlar evlenme imkânı bulamazdı veya erkeğin biyo-

lojik sebeplerle birden çok kadınla evlenme ihtiyacı ortaya çıkabilirdi. Allah, zinayı ha-

ram kılan bir hüküm koymuştur, çok evliliği yasak etseydi bazı erkekler zor durumda 

kalabilirdi. Bu nedenle, Allah'ın her hükmü çok hikmetli, adil ve insani bir perspektife 

dayanmaktadır. Ona göre günümüzde, çok evliliğe getirilen bu ruhsatı eleştiren ve beğen-

meyen bazı kişiler olabilir. Ancak, bir Müslüman Allah'ın hükmünü eleştiremez, çünkü 

bu, imanla bağdaşmaz. Allah'ın bir hükmünü beğenmemek, imanı reddetmek anlamına 

gelir.145 

 Eşler arasında adaletli davranmak gereklidir. Bir Müslüman, zaruret veya ih-

tiyaç sebebiyle çok evlilik yapmış ise eşlerin arasında evlerinde kalma ve temel ihtiyaç-

larını karşılama dâhil her bakımından adaletli olmalıdır. Eşler arasında ayırım yapmak 

zulümdür, huzursuzluk sebebidir.146 

 Eşler arasında adalet sağlanamayacaksa tek evlilik yapmak icap eder. Yüce 

Allah, âyette eşler arasında adaleti sağlayamayacak erkeklere tek evliliği veya cariyeleri 

ile yetinmelerini tavsiye etmekte ve bunun adaletten sapmaktan daha iyi olduğunu beyan 

etmektedir. Cariye, kadın köle demektir. Kur'ân'ın indiği dönemde kölelik vardı. Köleler 

bir eşya gibi alınıp satılabilirdi, özgürlükleri yoktu. Cariyelerle cinsel ilişki kurulabi-

lirdi.147 

Karagöz çok eşliliğin bir emir değil bir ruhsat olarak sunulduğunu, zaruret ve ih-

tiyaç dahîlinde birden fazla kadınla evliliğin gerçekleşebileceğini ifade etmiştir. Zaruret 

halinde birden fazla kadınla evlilik olacaksa bile erkeğin adaletten ayrılmaması gerekti-

ğini ifade ederek insan fıtratına, zulmetmeme açısından en uygun olanın tek eşlilik oldu-

ğunu söylemiştir. 

                                                 
145 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/12. 
146 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/13. 
147 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/13. 



99 

 

3.2.3. Kadınlarla İlgili Bahisler 

3.2.3.1. Kadınların Örtüsü 

 Lügatte; örtünmek, kuşanmak148, bir şeyi saklamak, gizlemek, bürünmek149, bir 

şeyi örtmek150 anlamlarına gelen tesettür kelimesi, dini litaratürde ise ilgilileri ve ölçüleri 

dinen belirlenmiş örtünme sorumluluğunu ifade eder.151 

Konu ile ilgili âyeti kerimeler şu şekildedir; 

Mümin kadınlara da söyle, gözlerini haramdan sakınsınlar ve iffetlerini korusun-

lar. Dışarıda kalanlardan başka ziynetlerini göstermesinler. Başörtülerini yakalarının 

üzerinden bağlasınlar. Kocaları, babaları, kocalarının babaları, kendi oğulları, kocala-

rının oğulları, erkek kardeşleri, erkek kardeşlerinin oğulları, kız kardeşlerinin oğulları, 

başka kadınlar, hizmetlerinde bulunan köleleri ve câriyeleri, cinsel arzusu bulunmayan 

erkek hizmetçiler, kadınların cinselliklerinin farkında olmayan çocuklar dışında kimseye 

süslerini göstermesinler. Yürürken, gizledikleri süsleri bilinsin diye ayaklarını yere vur-

masınlar. Ey müminler! Hepiniz Allah’a tövbe edin, umulur ki kurtuluşa erersiniz!152 

“Evlenmekten umudunu kesmiş yaşlı kadınların, açılıp saçılmadan giysilerini çı-

karmalarında onlar için bir sakınca yoktur, bununla beraber iffetlerini korumaya özen 

göstermeleri kendileri için daha hayırlıdır. Allah herşeyi işitip bilmektedir.”153 

“Ey peygamber! Eşlerine, kızlarına ve müminlerin kadınlarına söyle, dış giysile-

rini üzerlerine bürünsünler. Bu, tanınıp rahatsız edilmemeleri için en uygun olanıdır. Al-

lah ziyadesiyle bağışlamakta ve çok esirgemektedir.”154 

Konu ile ilgili olarak Zemahşerî (ö.h.538), âyetin tefsirine, "...mümin kadınlara da 

söyle gözlerini haramdan sakınsınlar…" ifadesini ele alarak başlamıştır. Bu bağlamda, 

Hz. Peygamber'in âmâ olan sahabi İbn Ümmü Mektum'un yanında bulunan hanımlarına 

                                                 
148 İbni Manzur, Lisanu’l arab, 4/343. 
149 Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b Muhammed b Muhammed Zebîdî, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-

kâmûs (Daru’l Hidaye, ts.), 11/501. 
150 İsfahânî, el Müfredat, 223. 
151 H. Yunus Apaydın, “Tesettür”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2011). 
152 en-Nur 24/31. 
153 en-Nur 24/60. 
154 el-Ahzâb 33/59. 



100 

 

örtünmelerini emrettiği hadisi zikretmiş; kadınların kendilerine yabancı olan erkeklere 

bakmalarının haram olduğunu, ancak bir örtünün arkasından (görünmeyecek şekilde) ba-

kabileceklerini vurgulamıştır. Aynı konuyla ilgili olarak gözün korunmasının ırzın ko-

runmasından önce zikredilmesinin sebebini de gözün rehber/öncü olmasıyla açıklamıştır. 

Zemahşerî, âyette amca ve dayı hakkında bir hüküm olmayışını sorgulamış, neticede on-

ların da bir kadın için baba ve oğul gibi mahrem olduğunu belirtmiştir. Âyetin son kıs-

mındaki "...gizledikleri ziynetler bilinsin diye ayaklarını yere vurmasınlar…" ifadesin-

deki gizli ziyneti halhal sesi olarak tefsir etmiştir.155 

Fahreddin er-Râzî, söz konusu âyetin tefsirine başlarken, âyetteki emrin "mümin-

lere" yönelik olduğunu, kâfirlerin ise öncelikle iman ile emrolunduklarını vurgulamıştır. 

Ardından, "...gözlerini haramdan sakınsınlar..." ifadesine odaklanarak konuyla ilgili bir-

kaç önemli meseleyi ele almıştır. İlk olarak, âyetin başındaki "-min" edatının anlamını ve 

neden 'ırzları korumak' yerine 'gözleri korumak' ifadesiyle geldiğini tartışmıştır. Râzî, 

bakmanın geniş bir kapsama sahip olduğunu ve insanın bir şeye bakmadığı takdirde o 

şeyden alıkonacağını belirterek bu durumu açıklamıştır. İkinci mesele, avret mahalleri ile 

ilgilidir. Râzî, avret mahallerinin dört çeşit olduğunu söylemiş ve her birini detaylı bir 

şekilde açıklamıştır. Erkeğin erkeğe karşı avreti konusunda (fitne endişesi yoksa) bir er-

keğin diğer bir erkeğin göbeği ile diz kapağı arası dışında tüm vücuduna bakabileceğini 

belirtmiştir. Göbek ile diz kapağının avret olup olmadığı konusunda farklı görüşleri ve bu 

konuda farklı fıkıh mezheplerinin yaklaşımlarını aktarmıştır. Kadının kadına karşı avreti 

konusunda ise, (fitne endişesi bulunmadığı sürece) erkeğin erkeğe karşı olan avreti ile 

benzer olduğunu ifade etmiştir. Yani göbeği ile diz kapağı arası hariç, bir kadının başka 

bir kadının bedenine bakmasının caiz olduğunu belirtmiştir. Kadının erkeğe karşı avretine 

dair meselede Râzî, öncelikle kadının konumuna dikkat çekmiş ve kadının hür olup ol-

madığı ve o erkek için âyette sözü edilen yakınlardan biri olup olmadığına bağlı olarak 

kadının avretinin belirlenebileceğini ifade etmiştir.156 

Elmalılı Hamdi Yazır, âyetin tefsirine, "Mümin kadınlara da söyle, gözlerini ha-

ramdan sakınsınlar…" ifadesini ele alarak başlamıştır. Bu bağlamda, mümin kadınların 

                                                 
155 Zemahşeri, el-Keşşaf, 4/734-740. 
156 Râzî, Mefatihu’l-gayb, 17/41-46. 



101 

 

mahremleri olmayan erkeklere bakmamaları gerektiğini belirtmiş, çünkü bakma eylemi-

nin zinanın habercisi olabileceğini ifade etmiştir. "Kendiliğinden görünen yerler müs-

tesna, ziynetlerini göstermesinler…" ifadesindeki "ziynet" kavramına da odaklanan El-

malılı, âlimler arasında ziynetin Allah'ın kadınlarda doğuştan var ettiği güzellikler veya 

takı ve süs eşyaları olarak anlaşılabileceğini ifade etmiştir. Kendisi ise ziynet için her iki 

anlamın da kullanılabileceğini belirtmiştir. "...Kendiliğinden görünen kısımları müs-

tesna…" ifadesindeki maksadın eller, yüz ve örtünün/dış kıyafetin dış/görünen kısmı ol-

duğunu belirten Elmalılı, bu görüşünü desteklemek için Hz. Peygamber'in Hz. Esma'ya 

söylediği sözleri delil olarak sunmuştur. Elmalılı, kadınların mahremiyetlerini korumak 

amacıyla gözlerini haramdan sakınmaları gerektiği, ziynetlerini görünür kılma konusunda 

ölçülü davranmaları gerektiği ve bu konuda Peygamber'in öğütlerini temel alması gerek-

tiği üzerine odaklanmaktadır.157 

Karagöz ise bu âyeti kerimenin tefsirinde kadınların, kendilerine nikâh düşen er-

keklerin yanında elleri, yüzleri ve ayakları hariç ziynet yerlerini açıp göstermemeleri ge-

rektiğini söyler. Ona göre "Görünen kısımları hariç" istisnası ile maksat, yüzler ve eller-

dir. Âyette geçen "ziynet", kendisiyle süslenilen şey, demektir. Elbise ve takılara da ziy-

net denir. Ziynet, bir şeyin zatında var olan güzellik demektir. Kadınların, başörtülerini 

yakalarının ve göğüslerinin üzerine gelecek şekilde örtmeleri gerekir. Karagöz’e göre 

“Başörtülerini yakalarının ve göğüslerinin üzerine gelecek şekilde örtsünler" cümlesi; 

başlarını, saçlarını, kulaklarını, boyunlarını, gerdanlarını, enselerini ve göğüslerini açık 

tutmayıp güzelce örtsünler, bu emri yerine getirebilecek başörtüsü kullansınlar anlamın-

dadır. Müslüman âlimlerin, başın örtülmesinin farz olduğu konusunda hiç ihtilaf etme-

diklerini, sadece yüzün örtülüp örtülmeyeceği konusunda ihtilafa düştüklerini belirten 

Karagöz’e göre, doğrusu ellerin ve yüzün örtme emrine dâhil olmamasıdır. Müslüman 

hanımların başörtü örtmeleri, bir ibadettir, çünkü bununla yüce Allah'ın bir emri uygu-

lanmaktadır. Müslüman kadınlar, ziynet yerlerini ancak eşleri, Müslüman hanımlar ve 

ebedi olarak evlenemeyecekleri erkeklerin yanında açabilirler. Müslüman hanımların giz-

ledikleri ziynetleri bilinsin diye ayaklarını yere vurmamaları gerekir. Âyetin son cümle-

sinde üçüncü defa geçen ziynet kelimesi, ayaklara takılan süs ve takı anlamındadır. Gizli 

olan bu süs ve takının bilinmesi için ayağın yere vurulması yasaklanmaktadır. Bu yasak 

                                                 
157 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili 4/242-245. 



102 

 

kapsamına kadınların beden güzelliklerini teşhir etmeleri de dâhildir. Dolayısıyla erkek-

leri tahrik edici ve baştan çıkarıcı bir şekilde yürümeyi ve beden güzelliklerini teşhir et-

meyi haram ve büyük günah olarak yorumlamıştır.158 

Sonuç olarak Karagöz, bütün Müslüman âlimler gibi başın örtülmesinin farz ol-

duğu savunmuş, ancak yüzün ve ellerin örtülüp örtülmeyeceği konusunda ihtilafın olabi-

leceğini, ellerin ve yüzün örtünme emrine dâhil olmadığını ifade etmiştir. 

3.2.3.2. Kadının Mirastaki Payı 

Miras hukuku, İslam'ın ilk dönemlerinde cahiliye Arap kurallarına ve gelenekle-

rine dayanarak uygulanmış, daha sonra çeşitli değişiklikler ve eklemelerle şekillenmiş ve 

son olarak Nisa sûresinin mirasla ilgili âyetinin inmesiyle nihai halini almıştır. Âyetler, 

mirasla ilgili hükümlerin detaylarını açıkladığı kabul edilse de bazı konularda belirsizlik-

lerin bulunduğu ve dolayısıyla üzerinde tartışmaların yaşandığı görülmektedir.159 

Konu ile ilgili olan âyeti kerime şu şekildedir; 

“Allah size, çocuklarınız hakkında, erkeğe iki kadın payı kadar (vermenizi) emre-

der. (Mirasçılar) ikiden fazla kadın iseler bıraktığının üçte ikisi onlarındır. Eğer yalnız 

bir kadınsa yarısı onundur. Ölenin çocuğu varsa, anne babasından her birinin mirastan 

altıda bir hissesi vardır. Eğer çocuğu yok da anne babası ona vâris olmuşlarsa annesinin 

hakkı üçte birdir. Ölenin kardeşleri varsa annesinin payı, vasiyetten ve borçtan sonra 

altıda birdir. Babalarınız ve oğullarınızdan hangisinin fayda bakımından size daha yakın 

olduğunu bilemezsiniz. Bunlar Allah tarafından konmuş paylardır; şüphesiz Allah ilim ve 

hikmet sahibidir.”160 

 Razi âyet ile ilgili olarak şu yorumları yapmıştır: Kadının harcamaları sınırlıdır, 

erkeğin harcamaları ise geniştir. Zira erkek, hem kendi ihtiyaçları hem de eşinin ihtiyaç-

ları için harcama yapar. Harcaması daha fazla olan, mala daha fazla ihtiyaç duyar. İkinci 

olarak, erkeğin yaratılış ve zekâ bakımından kadından üstün olması, çeşitli sorumlulukları 

                                                 
158 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/121-128 
159 Muhammed Çuçak - Abdurrahim Kaplan, “Nisâ Sûresi On Birinci Âyeti Bağlamında İki Kızın Miras-

taki Payı İle İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Der-

gisi 44 (30 Haziran 2020), 127-138. 
160 en-Nisâ 4/11. 



103 

 

üstlenmesine olanak tanır. Üçüncü olarak, kadının düşük akıl kapasitesine ve yüksek ar-

zulara sahip olmasıdır. Eğer buna bir de malın bolluğu eklenirse, bu durumda toplumda 

bozulmaların artması muhtemeldir. Dördüncü olarak, erkeğin olgun zekâsı nedeniyle ma-

lını dünya ve ahirette kendisi için faydalı bir şekilde harcamasıdır. Genellikle insanlarla 

etkileşim içinde olduğundan, bu imkâna erkekler daha çok sahiptir. Kadın ise, genellikle 

insanların arasında bulunmadığından, böyle bir imkânı gerçekleştirme şansı olmayacak-

tır.161 

Şimşek, olayın kadına verilen değerle bir ilişkisi olmadığını savunmuştur. İslam'ın 

kadına miras hakkı tanımayan bir toplumda indiğini ve hatta o dönemde hiçbir toplumda 

kadına miras verilmediğine dikkat çekmiş, meseleye kadına verilen değer açısından ba-

kıldığında İslam'ın kadına son derece değer verdiği sonucuna ulaşmıştır. Ardından, me-

seleyi ekonomik bir konu olarak değerlendirmiş, hatta bu durumda kadına değer verilme-

mesinin ötesinde kadının kayırıldığına dikkat çekmiştir.162 

Karagöz âyet ile ilgili olarak, ölen kimsenin borcu varsa veya vasiyette bulun-

muşsa, miras paylaştırılmadan önce borçlarının ödenmesi ve ölenin geriye kalan mira-

sıyla malının üçte birini geçmeyecek şekilde vasiyetinin yerine getirilmesi gerektiğini 

söylemiştir. Âyetin devamında ana ve babanın, çocuklarına, çocukların da ana ve babala-

rına mirasçı olabileceklerini belirtir. Bir Müslüman ölür, hem erkek hem kız veya sadece 

kız veya sadece erkek çocuğu olursa bu durumlarda çocukların anne veya babalarının 

geriye bıraktığı mallarını nasıl bölüşecekleri âyette ilk sırada bildirilmektedir. Karagöz’e 

göre, Kur’ân’da belirlenen miras hükümlerini uygulamak farzdır. Bu hükmü, hem "Allah 

emreder" cümlesi, hem de "Bu hükümler, Allah tarafından farz kılınmıştır" cümlesi or-

taya koymaktadır. Âyetteki "tavsiye" Türkçede kullandığımız anlamda tavsiye değil, ke-

sin emirdir. Karagöz miras taksiminin, akrabalık bağına ve bu bağın toplum ve aile haya-

tında sağladığı faydalara göre belirlendiğini söyleyerek, âyette geçen "alîm" ve "hakîm" 

isimlerinin, miras ile ilgili hükümlerin doğrusunu ve insanların yararına olanını çok iyi 

bilenin Allah olduğunu, O’nun her hüküm, emir ve yasağında pek çok hikmetin bulundu-

ğunu ifade etmiştir.163 

                                                 
161 Râzî, Mefâtîhü’l-gayb 7/384-385. 
162 M. Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2020) 301. 
163 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/23-27. 



104 

 

Karagöz, Allah’ın miras konusundaki emirlerinin tavsiye niteliğinde değil bizzat 

uygulanması gereken bir emir olduğunu ifade etmiş ve miras paylaşımının Kur’an’a göre 

yapılmasını, bu konuda kimseye zulmedilmemesi gerektini söylemiştir. 

3.2.3.3. Kadının Şahitliği 

Sosyal hayat açısından önemli olan şahitlik konusu, muhakeme ve yargılama usu-

lünü etkilemektedir. Modern hukuk sistemlerinde, cinsiyet ayrımı olmaksızın mahkeme-

lerde kadın ve erkek tanıklar eşit şekilde dinlenmektedir. İslam hukukunda ise, kadın ve 

erkek arasında bazı durumlarda şahitlik kabul edilip edilmeyeceği konusunda cinsiyet ay-

rımı yapılmaktadır. Bu bağlamda, bazı durumlarda kadınların şahitliği kabul edilme-

mekte, bazı durumlarda ise iki kadının şahitliği bir erkeğin şahitliği ile eşit görülmektedir. 

Ancak, istisnai durumlarda bir kadının şahitliği ile de yetinilebilmektedir. Bu nedenle, 

şahitlik konusu, fıkıh kaynaklarında belirtildiği şekliyle modern İslam toplumlarında hala 

tartışma konusu olmaktadır.164 

Konu ile ilgili olan âyeti kerime şu şekildedir; 

“Ey iman edenler! Belirlenmiş bir zamana kadar bir borç ilişkisi kurduğunuzda 

bunu yazın. Aranızdan bir kâtip bunu adaletle yazsın. Kâtip Allah’ın kendisine öğrettiği 

gibi yazmaktan geri durmasın. Artık o yazsın, borçlu da yazdırsın; rabbi olan Allah’tan 

korksun ve borçtan hiçbir şeyi eksik bırakmasın. Eğer borçlu akılca zayıf veya eksik yahut 

kendisi yazdıramaz durumda olursa velisi adaletle yazdırsın. Erkeklerinizden iki şahidi 

de tanık tutun. Şahitler iki erkek olmazlarsa, rıza göstereceğiniz şahitlerden bir erkekle -

biri yanılırsa diğerinin ona hatırlatması için- iki de kadın olsunlar. Çağrıldıklarında şa-

hitler gelmezlik etmesinler. Borç küçük olsun büyük olsun vadesini belirterek onu yaz-

maktan üşenmeyin. Böyle yapmanız Allah katında daha adaletli, şahitlik için daha des-

tekleyici ve şüpheye düşmemeniz için daha uygundur. Borç ilişkisinin, aranızda alıp ve-

rerek bitirdiğiniz peşin ticaret olması müstesnadır; onu yazmamanızda sizin için bir sa-

kınca yoktur. Alış veriş yaptığınızda şahit tutun. Kâtip de şahit de zarar görmesin. Eğer 

                                                 
164 Nihat Dalgın, “Kadın ve Erkeğin Şahitliği İle İlgili Naslardaki Düzenlemelerin İslam Hukukuna Yan-

sımaları Üzerine Değerlendirme”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 5/4 (01 Ağustos 2005), 7-38. 



105 

 

bunu yaparsanız şüphesiz bu sizin yoldan çıkmanız demektir. Allah’tan korkun, Allah size 

öğretiyor, Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir.”165 

Kur’ân Yolu tefsirinde konu ile alakalı şu yorum yapılmaktadır: 

Mali konularda şahitlik için gereken şart, ya iki erkek ya da bir erkek ve iki kadın 

olacaktır. Daha az sayıdaki şahit, iddianın ispatı için yeterli kabul edilmez. Tek erkeğin 

yeterli olmaması, onun akıl ve dürüstlük bakımlarından eksik olduğu düşüncesine dayan-

maz; aksine, hakkın ve alacağın korunması için daha ihtiyatlı ve tedbirli olma prensibine 

dayanır. Bir kadının yerine iki kadının şart koşulması da, tek kadının akıl ve dürüstlüğü-

nün yeterliliği konusundaki şüpheden değil, onların özel durumları, konumları, psikolojik 

etkenler ve ev dışındaki hayatla ilgilenmemeleri nedeniyle unutma veya yanılma olasılık-

larının daha yüksek olmasından kaynaklanır. Bu, kadınların ikinci sınıf veya dereceden 

bir varlık olarak algılandığı anlamına gelmez; tam aksine, hakkın kaybolmaması amacıyla 

alınan bir önlemdir. "Erkek bulunmadığı takdirde" denilmemiş olup, erkek bulunsa bile 

kadınların tanıklığı kabul edilmiştir. Âyetin ifadesine dikkat edildiğinde, iki kadının şa-

hitliğinde tanıklık eden yine bir kadındır; yani nisabı doldurma bakımından bir kadın, bir 

erkek gibi kabul edilir. Diğer kadının rolü, aynı cinsinden olanın unutması veya yanılması 

durumunda hatırlatmaktan, hatırlamasına yardımcı olmaktan ibarettir.166 

Reşit Rıza, iki kadının birlikte şahitlik şartını tanıklığın mahkeme huzurunda ya-

pılması sırasında da gereklilik olarak görmekte ve bu kadınların şahitliklerini birbirlerini 

tamamlayıcı olarak değerlendirmektedir. Ona göre hâkim, kadınları birlikte dinlemelidir; 

çünkü iki kadından biri diğerini tamamlayarak şahitlikte bulunmaları istenmiştir. Bu şe-

kilde hâkim, her iki kadını dinleyerek bir sonuca varmalı ve bu sonucu bir erkek şahitlik 

gibi kabul etmelidir. Reşit Rıza'ya göre, geçmişte yapılan yorumların aksine, âyette geçen 

"en-tedılle" ifadesi, kadınların "unutkan yaratılmış oldukları" şeklinde bir mizaç anlatan 

ifade değildir. Aksine, bu ifade, ticaret ve alacak-verecek işlerinin ilgi alanlarına fazla 

girmemesi nedeniyle, bu tür işlemlerde şahitlik ederken şaşırıp yanılma olasılıklarını an-

latmak içindir. Reşit Rıza, bu görüşünü desteklemek için şu delilleri sunmaktadır: Başka 

                                                 
165 el-Bakara 2/282. 
166 Karaman vd., Kur’an yolu 1/448. 



106 

 

bir âyette, yanılma ve şaşırma anlamına gelen "dalle-yedıllu" kelimesi ile unutma anla-

mına gelen "nesiye yensa" fiili aynı cümlede, ancak farklı anlamlarla kullanılmıştır.167 

Şimşek, meseleyi "illetin ortadan kalkmasıyla hüküm de ortadan kalkar" ilkesi 

doğrultusunda yorumlamıştır. Günümüzde yapılan anketler ve istatistiklere dayanarak 

zekâ, kabiliyet ve hafıza ölçümlerinin mümkün olduğunu belirten Şimşek, kadınların da 

bu imkanlardan faydalanarak unutkanlık sebebinin tespit edilebileceğini savunmuştur. 

Tespit sonucunda kadının unutkanlığının fıtri bir özellik olduğu ortaya çıkarsa, iki kadı-

nın şahitliğinin bir erkeğinkine eşit olduğunu ifade etmiştir. Eğer unutkanlık, kadının sos-

yal hayata katılmasıyla ortadan kalkıyorsa, hükmün bu alana katılan kadınlar için geçerli 

olmadığını belirtmiştir.168 

Karagöz’e göre de konu ile ilgili olarak bir kadın yerine iki kadının şart koşulma-

sının nedeni, tek kadının akıl ve dürüstlüğünün yeterli olmaması değil, özel durumları, 

konumları, psikolojileri ve ticari hayatla ilgileri nedeniyle unutma veya şaşırma ihtimal-

lerinin daha fazla olmasıdır. Bu şart, hakkın kaybolmamasını sağlamak amacıyla alınan 

bir tedbirden ibarettir. Alışverişle ilgili borçlanmalarda tanıklık edecek kadınların unut-

kanlığı, kadınların yaratılıştan itibaren unutkan olmaları anlamına gelmez. Kadının unut-

kanlığı, genellikle bu konularla ilgilenme düzeylerinin az olması nedeniyledir. Çünkü bir 

şeyi akılda tutmak sadece zekâ ve hafıza ile ilgili değildir; ilgisizlik, unutkanlığın sebep-

lerinden biridir. Diğer taraftan, ticari işlemlerle ilgilenmek veya borçlanmalarla meşgul 

olmak kadın açısından arzu edilen bir durum değildir. Mali konularda tanık ya iki erkek 

ya da bir kadın bir erkek olacaktır. İki kadının birlikte tanıklık etmesi söz konusu değildir; 

diğer kadın, hemcinsinin unutması durumunda hatırlatıcı bir rol üstlenecek ve hatırlama-

sına yardımcı olacaktır.169 

Özetle Karagöz, şahitlik konusunda bazı durumlarda kadın erkek ayrımı yapılma-

dan iki şahidin yeterli olduğunun ifade edildiğini belirtmiş, ancak ticaret gibi kadınların 

ilgi alanlarının dışında kalan bir konuda kadın erkek ayrımına gidilmesinin istisna kabul 

edilebileceğini söylemektedir. Bu durumun kadınların akıl ve dürüstlükleriyle alakalı ol-

madığı belirtmektedir. 

                                                 
167 Rıza, Tefsirü’l-menar 3/123-124. 
168 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’ân, 1/302. 
169 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/440. 



107 

 

3.2.4. Erkeğin Kavvamlığı 

Kur’ân'da yer alan hükme mesned teşkil eden odak kavramlardan biri de "kav-

vam" dır. Özellikle Nisa Sûresi'nin 34. âyetinde geçen "kavvam" kelimesi, müfessirlerin 

dikkatini çekmiş ve üzerinde durdukları kelimelerden biri olmuştur. Bu kelimenin önemi, 

kocanın karısı üzerindeki konumunu belirlemesi veya müfessirlerce öyle algılanmasıyla 

ilgilidir. Söz konusu âyette geçen "kavvam" kelimesi, aile kurumunda özellikle aile reis-

liği anlamında kocanın ve karının ilişkisinde belirleyici bir rol oynadığı şeklinde değer-

lendirilmiştir.170 

İlgili âyeti kerime şu şekildedir; 

“Allah’ın, (iki cinse) birbirinden farklı özellik ve lütuflar bahşetmesi ve malların-

dan harcama yapmaları sebebiyle erkekler kadınların yöneticisi ve koruyucusudurlar. 

Sâliha kadınlar Allah’a itaatkârdır; Allah’ın korumasına uygun olarak, kimsenin görme-

diği durumlarda da kendilerini korurlar. (Evlilik hukukuna) başkaldırmasından endişe 

ettiğiniz kadınlara öğüt verin, onları yataklarda yalnız bırakın ve onları dövün. Eğer size 

itaat ederlerse artık onların aleyhine başka bir yol aramayın; çünkü Allah yücedir, bü-

yüktür.”171 

Râzî, erkeğin kadına olan üstünlüğünü belirli bir keyfiyet olarak vurgulayarak er-

keğin kadına nispetle üstün yönlerini şu şekilde gerekçelendirir: Akıl, diyet, miras, devlet 

başkanlığı, hakimlik ve şahitliğe uygun olma, evlenme hakkı ve bir şahsiyet sahibi olma. 

Kadının eşine karşı benzer şekilde üstün olması imkânsızdır. Erkeğin miras payının daha 

yüksek olması, kadının boşanma hakkının sınırlı olması, erkeğin boşadığı eşini tekrar 

nikâhlama yetkisinin olması gibi faktörler erkeğin üstünlüğünü destekler. Kadın, kocasını 

boşayamaz ve boşandıktan sonra kocasına müracaat etme hakkı olmadığı gibi, ganimet 

hissesinde de erkeğin payı daha büyüktür. Bu nedenlerle erkeğin kadından üstün olması, 

kadının erkeğin hükümranlığı altında adeta bir esir gibi bulunduğunu gösterir. Râzî'ye 

göre eşler arasındaki ilişki, bir çoban-sürü, amir-memur ilişkisi gibidir. Erkek reis ve ço-

ban rolünde iken, kadın erkeğin idaresinde olan memur rolündedir. Erkek, lider ve çoban 

                                                 
170 Gökhan Atmaca, “Müfessirlere Göre Kavvam Kelimesi -Nisa Silresi 34. Âyet Bağlamında-”, Cumhu-

riyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (15 Haziran 2013), 215-231. 
171en-Nisâ 4/34. 



108 

 

olması sebebiyle, kadının haklarını ve çıkarlarını koruma sorumluluğuna sahiptir. Kadın 

ise, kocasına boyun eğmeli, itaat etmeli ve kendisini teslim etmelidir.172 

Kurtubî kavvam kelimesini bir şey üzerinde durmak, onu gözetmek, bütün gayreti 

ile onu korumak, ona nezaret etmek şeklinde tanımlamış ve erkeklerin kadınlar üzerinde 

kaim olmalarını da kadının işlerini çekip çevirmesi, onu te’dip etmesi, evinde tutması 

çerçevesinde ele almıştır. Kurtubî’ye göre erkekler kadınlara göre aklî olgunluk ve idare-

cilik bakımından üstündürler. Benzer şekilde yaratılış bakımından da erkeklerin karakter-

lerinde hararet ve kuruluk baskın olduğundan erkekler kuvvetli ve çetin, kadınların ka-

rakterinde nemlilik ve soğukluk baskın olduğundan kadınlar daha zayıf ve güçsüzlerdir 

ve bundan dolayı korunmaya daha muhtaçlardır.173 

İbn Kesîr, erkeğin kadına göre üstünlüğünü çeşitli açılardan ele alarak; erkeğin 

fazilet, yaratılış, ahlak, mertebe, emre itaat, mali tasarruf, maslahatları yerine getirme, 

dünya ve ahiret açısından kadına göre daha ileri bir konumda olduğunu savunmaktadır. 

Erkeklerin kadınlar üzerinde hakimiyet kurduğunu belirten İbn Kesîr'e göre erkek, kadı-

nın reisi, büyüğü ve terbiye edicisi rolündedir. Erkek, kadınlardan hem daha üstün hem 

de daha hayırlıdır. İbn Kesîr, peygamberliğin erkeklere özgü bir özellik olduğunu ve er-

keğin kadına zina isnadında bulunabilmesine karşın, kadının böyle bir isnadda bulunması 

durumunda sopayla cezalandırılmasının da erkeğin üstünlüğünden kaynaklandığını ifade 

eder.174 

Ömer Nasuhi Bilmen, erkeklerin üstünlüğünün temelini mali yükümlülükleri, ai-

leyi koruma görevleri ve iradelerine daha hâkim olmalarında görmektedir. Müfessir, Nisa 

34. âyetin aile içindeki görev ve yetkilere vurgu yaptığını belirterek, erkeğin yaratılıştan 

ve sonradan edindiği bazı özellikler bakımından üstünlüğüne işaret ettiğini ifade etmek-

tedir.175 

Kur'ân Yolu tefsirinde, eski âlimlerin erkeğin üstünlüğünü fiziksel güç, akıl, irade 

gibi faktörlere dayandırdıkları, bu üstünlüğün bazen akıl ve din konusunda, bazen de fi-

                                                 
172 Râzî, Mefâtihü’l gayb, 10/90-93. 
173 Kurtubi, el-Câmi’ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 6/280. 
174 İbn Kesîr, Tefsiru’l Kur’ani’l azim, 3/903; 4/1679-1680 
175 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri. (İstanbul : Bilmen Yayınevi, 

1974), 2/586. 



109 

 

ziksel güç ve irade bakımından olduğu belirtilmiştir. Hz. Peygamber’in "Aklı ve dini ek-

sik olanlar içinden, sizden fazla, akıl sahiplerine hâkim (galip) olanları görmedim!" ifa-

desinde, sözü edilen, aklın eksikliğinin şahitlikle ilgili olduğu, din yönündeki eksikliğin 

ise kadının özel durumlarında bazı yükümlülüklerden muaf olması şeklinde yorumlan-

mış, Nisa 34. âyette belirtilen kavvamlık kavramının, erkeğin koruma ve yönetme hakkını 

ifade ettiği aktarılmıştır. Ayrıca, erkeğin mali yükümlülükleri ve aile geçimini sağlama 

sorumluluğu gibi faktörlerin de bu üstünlüğün temelini oluşturduğu vurgulanmıştır. Bu 

perspektiften bakıldığında, aile içinde erkeğin reislik, yöneticilik, koruma, ıslah, üretme 

gibi vazifelerde öne çıkmasının, Kur’ân'ın erkeğe verdiği kavvamlık hakkını ifade ettiği 

belirtilmiştir. Ailedeki kuralların işleyişinde erkeğin reislik rolünü üstlenmesi, bu üstün-

lüğün bir yansıması olarak kabul edilmiştir.176 

Karagöz, “kavvamun” kelimesini “kaim” kelimesinin mübalağalı şekli olup yö-

neticiler, koruyup kollayıcılar; kelimenin kökü olan “kıyâm” bir şeyi yönetmek, hizmet 

etmek, korumak; “faddale”  fiilin kökü olan “fadl” üstün olmak, artmak; mastarı olan 

“tefdil” tercih etmek, birini başkasından üstün tutmak ve faziletli yapmak olarak ifade 

etmiştir.177  

Karagöz, kavvam kelimesini kısaca tahlil ettikten sonra, erkeklerin kadınların ko-

ruyup kollayıcıları ve yöneticileri olduğunu söylemiştir. Ona göre genel olarak erkekler 

mantık, kadınlar duygularda ön plandadır. Erkekler fiziki olarak kadınlardan daha güçlü-

lerdir. Allah bu itibardan dolayı erkekleri kadınlara koruyup kollayıcı ve yönetici yap-

mıştır. Karagöz bunun da iki sebebi olduğunu belirtmiştir. İlki erkeklerin bedeni itibariyle 

zorluklara tahammül, fiziki olarak güçlü, yönetme ve koruma bakımından yetenekli ol-

malarıdır. Bundan dolayı erkeklerin kadınlara hamilik yapma görevi bulunmaktadır. İkin-

cisi erkeklerin hanımları ve çocukları üzerinde barınma, yeme, içme, sağlık, giyim ve 

benzeri bütün ihtiyaçlarını karşılama sorumluluğu vardır. Evlenirken eşine mehir verme 

yükümlüğünü de vardır.178 

Müellif, eşine başkaldıran kadınların cezalandırılmasını aile hayatında Yüce Al-

lah’ın, erkek ve kadına farklı sorumluluk ve görevler yüklemesi şeklinde yorumlamıştır. 

                                                 
176 Karaman vd., Kur’an yolu 2/58-59. 
177 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/68. 
178 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/69. 



110 

 

Buna göre erkek evin yönetimini iyi yapacak, hanımın ve çocuklarının bütün ihtiyaçlarını 

karşılayacak, onlara iyi davranıp hizmet edecektir. Kadınlar ise, eşine saygılı ve itaatkâr 

olacak, iffet ve namusunu koruyacaktır. Eğer kadın, bu görev ve sorumluluklarını yerine 

getirmez, eşine itaatsizlik eder, isyan eder ve başkaldırırsa kadının bu saygısız ve isyankâr 

davranışına karşı erkeğe üç yaptırım bildirilmektedir. Birincisi sözlü uyarı, ikincisi yatağı 

ayırma, üçüncüsü fiili müdahaledir. Sözlü uyarma ve yatağı ayırma, kadına yönelik psi-

kolojik cezadır. Amaç, kadını başkaldırmaktan vazgeçirmektir. İsyankâr kadın birinci ve 

ikinci yöntemlerle de yola gelmezse erkek eşinden ayrılabilir. Ancak ayrılmak arzulanan 

bir şey değildir. Özellikle varsa çocuklar mağdur olmaktadır. Ayrılmak istemeyen erkek, 

kadını başkaldırısından caydırabilmek için, yaralamadan ona hafifçe vurabilir. Âyette 

"vurma" diye çevrilen "darb" kelimesi, örfte bilindiği şekilde basit sebeplerle kadını döv-

mek değildir. Veda Hutbesi'nde Peygamberimiz (s.a.s) “darb" eylemini, kadının açıkça 

edepsizlik yapması şartına bağlamış ve kadına zarar verilmemesi gerektiğini bildirmiştir. 

Konu ile ilgili âyet ve hadisler birlikte değerlendirildiğinde, “darb” eyleminin sadece na-

musu lekeleyecek bir davranışta bulunan kadına uygulanabileceği, bunun da bilinen an-

lamda dövme olmadığı anlaşılmaktadır.179 

Karagöz, erkeğin kavvamlığı ve kadının dövülmesi mevzusunda önceki âlimlerin 

görüşlerini bir nebze yumuşatarak, erkeğin yaratılış itibariyle güçlü kuvvetli olmasının 

onun kadın üzerinde koruyucu ve kollayıcı olduğunu savunmuştur. Darp eylemini ise, 

sadece namusu lekeleyecek bir davranışta bulunan kadına uygulanabileceği şartına bağ-

lamıştır.  

3.2.5. Cihad 

Cihad sözlükte; gayret etmek, bir işi başarmak için elinden gelen bütün imkanları 

kullanmak anlamlarına gelen “cehd” kökünden türemiş bir kelimedir. İslamî literatürde 

Allah yolunda savaşmak anlamına geldiği gibi, dini emirlerini öğrenip ona göre yaşamak, 

haram ve günahlara karşı nefisle mücadele etmek, İslam’ın bilinmesi ve yayılması için 

gayret etmek yani İslam’ı tebliğ etmek gibi kapsamlı bir anlamı da ifade eder.180 

                                                 
179 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 2/71-72. 
180 Ahmet Özel, “Cihad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

1993), 7/527; Karagöz, Dini Kavramlar Sözlüğü 100. 



111 

 

İslam’da cihad farizası etrafındaki tartışmaların temelinde batılı düşünürlerin ci-

hadı yorumlama biçimi yatmaktadır. Birkaç istisna hariç batılı araştırmacılar cihadın, bü-

tün dünya Müslüman oluncaya ya da İslam bütün dünyaya hâkim oluncaya kadar savaşma 

anlamına geldiğini iddia etmişlerdir.181 

“Saldırıya uğrayanlara zulme mâruz kaldıkları için savaş izni verildi. Allah onları 

muzaffer kılmaya elbette kādirdir.”182 

Müfessirler, cihadla ilgili olarak inen ilk âyetin yukarıdaki âyet olduğunu ifade 

etmişlerdir. Âyetin son kısmında geçen "Şüphesiz ki Allah, müminlere yardım etmeye 

elbette kadirdir." İfadesinden anlaşıldığına göre, Allah Teala, müminleri cihad etmeden 

de kâfirlere galip getirebilir. Ancak, müminlerin imanlarını ortaya çıkarmak ve Allah'ın 

yolunda çaba harcamalarını sağlamak amacıyla onlara cihad etmeyi emretmiştir.183 

Karagöz, bu âyetle Müslümanlara zulme uğramaları sebebiyle savaşma izni veril-

diğini ifade etmiştir. Müşriklerin Medine'ye hicret etmeleriyle birlikte de Müslümanlara 

huzur bırakmadıklarını belirtmiştir. Allah, Müslümanlara müşrik ve kâfirlerle savaşma 

izni verdiği zaman, Bedir adı verilen yerde Mekkeli müşriklerle yapılan savaşı kazandık-

ları anlatılmıştır. Savaşı başlatan tarafın müşrikler olduğu vurgulanarak, "Kendileri ile 

savaşılan kimseler" ifadesiyle Müslümanlar kastedilmiştir. Müellife göre âyette geçen 

"savaşılan kimseler" ifadesi, savaşın müşrikler tarafından başlatıldığını açıkça belirtmek-

tedir. Aynı zamanda, savaşın meşruiyetiyle ilgili olarak, ancak zulüm ve saldırı duru-

munda meşru olabileceği vurgulanmıştır. Âyette geçen "kıtâl" kelimesinin; karşılıklı sa-

vaşmak, vuruşmak ve dövüşmek anlamına geldiğini belirten Karagöz’e göre bu fiil 

formu, bir tarafın saldırısıyla başlayan ve karşı tarafın mukabelede bulunduğu bir süreci 

ifade etmektedir. Âyette yer alan "kendileri ile savaşılan Müslümanlar" ifadesi, Müslü-

manların savaşı başlatmadıklarını, müşriklerin saldırısı karşısında kendilerini savunduk-

larını belirtmektedir. Öte yandan, Bakara Sûresi'nin 190. âyetinde, "Ey müminler! Sizinle 

savaşanlara karşı Allah yolunda siz de savaşın, ancak haddi aşmayın" şeklindeki emrin 

savaşın sadece savunma amaçlı ve meşru bir şekilde gerçekleştirilmesini vurguladığını 

                                                 
181 Saffet Köse, “Cihad şiddete referans olabilir mi?”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 10 (2007), 37-

69. 
182 el-Hac 22/39 
183 Fahreddin Râzî, Mefâtihü’l-gayb 23/99 Hk, 27/73; eş-Şevkânî, Fethü’l-kadir, Hk. 4/556; Karaman vd. 

Kur’an Yolu, 4/574. 



112 

 

savunan Karagöz, böylece İslam'ın temel prensibi olan barışa öncelik verildiğini, savaşın 

ise yalnızca meşru müdafaa durumunda kabul edildiğini ifade etmiştir.184 

“Kolay da olsa zor da olsa sefere çıkın ve mallarınızla canlarınızla Allah yolunda 

cihad edin. Bilirseniz, bu sizin kendi iyiliğinizedir.”185 

Şimşek, bu âyetin Müslümanları Allah yolunda cihada teşvik ettiğini ve şartlar ne 

kadar zor olursa olsun, bu göreve katılmalarının önemli olduğunu ifade ettiğini belirtmek-

tedir. Çünkü âyet, Müslümanların zorlu bir dönemde oldukları sırada indiği için, Müslü-

manları Tebük Seferi'ne katılmaya çağırmıştır. Müellif, Müslümanların o dönemde Mek-

ke'nin fethi, Huneyn ve Taif gazvelerinden yeni çıktıklarını, son derece yorgun oldukla-

rını, hava koşullarının çok sıcak olduğunu ve geçen yılın kurak geçmiş olması nedeniyle 

hasat mevsiminin zorlu geçtiğini, ayrıca, Müslümanların karşılarına Bizans gibi güçlü bir 

orduyla çarpışma zorunluluğu çıktığını belirtmiştir. Bu nedenle, Müslümanlar savaşa git-

meyi önce tercih etmemelerine rağmen, artık savaşın zorunlu hale geldiğini kabul etmiş-

lerdir. Peygamber (sav)’in Bizans'ın Medine'ye saldıracağı haberini aldığında, Müslü-

manları savaşa çağırdığını ve devlet başkanının böyle bir çağrısının, Müslümanlar için 

savaşın farz olduğu anlamına geldiğini belirten müfessir savaşa katılmayanların şiddetli 

bir dille kınandığını ve onların ahireti terk edip dünya hayatını seçenler olarak değerlen-

dirildiğini dile getirmiştir.186 

Karagöz ilgili âyetin tefsirinde cihada mal ve can ile katılma şeklinde iki farklı 

durumdan söz etmiştir. Buna göre canı ile cihada katılmayı savaşa katılmak, savaşa katı-

lacakları eğitmek, cihad ile ilgili Allah'ın emirlerini öğretmek, cihadın hükümlerini ve 

önemini anlatmak, savaşı komuta etmek, düşmanın hareketleri, ihtiyaçları ve eksikleri 

hakkında bilgi toplamak için istihbarat görevi yapmak, savaşla ilgili bilgi ve tecrübelerini 

ilgililere aktarmak olarak sıralamıştır. Malı ile cihada katılmayı ise savaşa hayvan, silah, 

araç gereç, yiyecek ve içecek gibi malzemelerle katılmak, savaşa katılacakların ihtiyaç-

larını karşılamak, savaşa mali destek sağlamak olarak açıklamıştır. Her iki şekilde de ci-

hada katılmanın müminler için hayırlı, faydalı, iyi ve güzel bir eylem, ibadet ve sevap 

                                                 
184 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/685 
185 et-Tevbe 9/41 
186 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’an, 2/449. 



113 

 

olarak değerlendirildiğini belirten Karagöz’e göre metinde vurgulanan nokta, cihadın sa-

dece savaşa katılmakla sınırlı olmadığı, aynı zamanda eğitim, öğretim, yönetim, istihbarat 

gibi çeşitli şekillerde gerçekleştirilebileceğidir. Ona göre bu âyette müminlere cihad, "se-

fere çıkın" ve "cihad yapın" şeklinde kesin ve bağlayıcı emirlerle teşvik edilerek, mal ve 

can ile cihada katılmanın Allah yolunda bir hayır olduğu vurgulanmıştır.187 

“Öyleyse artık inkârcılara boyun eğme, bu Kur’ân’la onlara karşı bütün gücünle 

mücadeleni sürdür.”188 

Furkan Sûresi'nin Mekkî bir sûre olması nedeniyle, âyette bahsedilen kâfirlerin 

Mekke müşrikleri olduğu belirtilmektedir. Âyette Hz. Peygamber'in, onlara itaat etme-

mesi, özellikle Mekke müşriklerinin şirk inancı konusundaki uzlaşma tekliflerini reddet-

mesi vurgulanmakta; Taberî'nin ifadesiyle müşriklerin ilahlarına tapma çağrılarına uyma-

ması emredilmektedir. "Kur’ân'la büyük cihad et" denilerek, Mekke müşriklerinin şirk 

inancına karşı direnişi devam ettirmesi ve tevhid inancına çağrıda bulunması istenmekte-

dir. Hz. Peygamber'in Mekke müşrikleriyle mücadelesinde, Allah'ın Kur’ân'da bildirdiği 

prensiplere uygun hareket etmesi gerektiği vurgulanmaktadır.189 

Karagöz bu âyetin tefsiri bağlamında Kur’ân ile müşriklere karşı büyük mücadele 

etmek gerektiğini,  "İnkârcılara karşı Kur’ân ile büyük mücadele", savaş alanında fiziksel 

çatışmayı değil, onlara karşı Kur’ânî delillerle karşı durmayı, onlara teslim olmamayı 

ifade ettiğini belirtir. Ona göre gerçeği göremeyen ve zihinsel potansiyelini bu yönde kul-

lanmayan bireylere karşı deliller sunarak mücadele etmek, düşmanlara karşı fiziksel sa-

vaşmakla kıyaslandığında daha zorlu ve büyük bir görevdir.190 

Sözlükte çaba sarf etmek, bir işi başarabilmek için bütün imkânları kullanmak an-

lamına gelen "cihad" kelimesinin, âyet ve hadislere saldırı olduğunda Allah'ın yolunda 

düşmanlarla mücadele etmek anlamını ifade ettiği gibi, dini öğrenmeyi, dinin emir ve 

yasaklarına uymayı, haramlardan sakınmayı, nefsin kötü arzularına ve Şeytanın vesvese-

lerine karşı mücadele etmeyi, İslam'ın öğrenilmesi, tanınması, yaşanması ve yüceltilmesi 

için çalışmayı da ifade ettiğini belirten Karagöz, inkârcılara itaat etmeme ve Kur’ân ile 

                                                 
187 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/166. 
188 el-Furkân 25/52 
189 Taberî, Câmiu’l-Beyân,  2836 
190 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/237. 



114 

 

mücadele etmenin günümüzde de geçerli olduğunu söyler. Müminlerin; Hristiyanlara, 

Yahudilere, Ateistlere, Deistlere kısacası hiçbir inkârcıya, dini konularda itaat edemeye-

ceğini belirten Karagöz’e göre Kur’ân ile mücadele edebilmek için, Kur’ân'ı, Kur’ân'ın 

beyan ettiği hadisleri, âyet ve hadislerdeki fıkhî hükümleri, emir ve yasakları, helâl ve 

haramları, ilke ve esasları tam anlamıyla öğrenmek, İslam hükümlerini bilmek, kabul et-

mek ve yaşamak için çalışmak, bu konuda maddi ve manevi her yöntemi kullanmak ge-

reklidir. Zira bu, "Ben Müslüman'ım" diyen her müminin sorumluluğudur.191 

Karagöz genel olarak Mekke’de nazil olan cihad âyetleri ile Medine’de nazil olan 

cihad âyetlerinin farklı hükümler içerdiğini belirtmiş, ilk nazil olan cihad âyetlerinde sa-

vaşmak için meşru sebeplerin olması gerektiğini, önceliğin barışı tesis etmek olduğunu 

ifade etmiştir. Sonradan nazil olan cihad âyetlerinde Müslümanların canları ve mallarıyla 

cihad etmeleri gerektiğini vurgulamış, günümüzde de farklı cihad alanlarının oluştuğunu 

söylemiş, Müslümanım diyen her bir ferdin kendi üzerine düşen sorumluluğu yapması 

gerektiğini vurgulamıştır.  

3.2.6. Ganimetler 

Ganimet kelimesi “ganeme” kelimesinden türetilmiştir. Bir şeyi zorluk çekme-

den elde etmek anlamına gelir. Düşman ve onun dışındakilerden elde edilen mal türü 

şeylere ganimet denir. 192   

Ganimetler tarih boyunca kurulan ve siyasi olarak varlığını devam ettiren her 

devlet tarafından ekonomik bir kazanç kaynağı olarak görülmüştür. Aynı şekilde gani-

metler, İslam devletinin hazinesi olarak bilinen beytülmal, tarih boyunca temel gelir 

kaynakları arasında yer almıştır. Ganimetin tarihsel bir olgu olduğunu düşünmek ve gü-

nümüzde buna ihtiyaç duyulmadığını söylemek kabul edilemez bir gerçekliktir. Çünkü 

günümüzde birçok devlet arasında soğuk ve sıcak savaşlar meydana gelmiş ve bu savaş-

lardan bazıları halen devam etmektedir. Bu savaşların sonucunda mağlup olan devletle-

rin zengin yer altı ve yer üstü kaynakları, galip devletler tarafından bir ganimet olarak 

                                                 
191 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 5/237. 
192 İbn Manzur, Lisanu’l arab, 12/445-446; Ragıb el İsfehani, el-Müfredat, 366.  



115 

 

değerlendirilmiş ve el konulmuştur. Bu nedenle, ganimet malı devletler için önemli bir 

ekonomik gelir kaynağıdır.193 

“Sana ganimetleri soruyorlar. Ganimetlerin Allah’a ve resulüne ait olduğunu 

söyle! O halde siz gerçek müminler iseniz Allah’a karşı saygısızlıktan sakının, aranızı 

düzeltin, Allah ve resulüne itaat edin”194 

Mevdudî bu âyet ile ilgili olarak, savaş ganimetlerinin paylaşımı konusunda bü-

yük bir devrim gerçekleştiğini, önceden, bu ganimetlerin ya ele geçiren askerlerin, komu-

tanın ya da tüm orduya liderlik eden kralın mülkiyetinde olduğunu belirtmiştir. Dolayı-

sıyla bu durum, askerlerin bencil davranışlarını şiddetli rekabete, hatta bazen trajik so-

nuçlara yol açabilirdi. Ya da askerler, kendilerini hırsızlık ve aşırı talep etme eğilimine 

iten çalma eylemlerine başvururdu. Kur’ân, savaş ganimetlerinin Allah'a ve Resûlü'ne ait 

olduğunu ilan edip, 41. âyette ganimetlerin adil bir şekilde paylaşılacağını duyurarak, bu 

kötü uygulamalara son verdi. İlk emir, değerli ve değersiz tüm ganimetlerin komutanın 

önünde toplanmasını gerektiriyordu. Mevdudî’ye göre, ikinci emre göre, ganimetlerin 

beşte biri Allah'ın yolunda ve fakirlere harcanmak üzere İslam devletine ayrılmalı, geri 

kalanı ise savaşa katılanlar arasında adil bir şekilde paylaşılmalıydı. Bu sayede "cahiliye" 

döneminin olumsuzlukları, herkesi tatmin eden bir düzeltmeyle ortadan kaldırılmıştı. Bu 

bağlamda dikkat edilmesi gereken önemli bir nokta şudur: Kur’ân, ganimetlerin Allah ve 

Resûlü'ne ait olduğunu söyledikten sonra, zihinleri mutlak itaat ve boyun eğmeye hazır-

lamak için bu konuya tekrar değinmez. Daha sonra 41. âyette ganimetlerin paylaşımıyla 

ilgili emri verir. Bu farklı terimlerin kullanılmasının nedeni, burada "nimetler" iken, 41. 

âyette "ganimetler" olarak adlandırılmasından kaynaklanmaktadır. 195 

Karagöz, söz konusu âyet ile ilgili olarak savaşta düşmandan elde edilen maddi 

değerlerin "nefel", "ganimet" ve "fey" kelimeleri ile ifade edildiğini söylemiştir. Ganimet, 

savaş yoluyla elde edilen değerleri ifade ederken; fey, savaşmadan ele geçirilen değerlere 

atıfta bulunur. "Nefel" ise hem ganimeti genel olarak ifade etmek hem de ganimetin belirli 

bir kısmını belirtmek için kullanılır. "Enfâl", "nefel" kelimesinin çoğulu olup, sözlükte 

"fazlalık" anlamına gelirken, din dilinde ve bu bağlamdaki âyette "ganimetler" olarak 

                                                 
193 Mahmut Yıldızbaş, Kur’an’da ganimet (Şanlıurfa: Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2014), 1. 
194 el-Enfâl 7/1. 
195 Mevdudi, Tefhimü’l-Kur’an, 2/140.  



116 

 

kullanılmaktadır. "Nafile" kelimesi de aynı kökten gelir ve farz ibadetlerin ötesinde ya-

pılan ek görevleri ifade eder. Karagöz’e göre, ganimetlerin "enfâl" olarak adlandırılması-

nın iki temel sebebi vardır: İlk olarak, savaş, Allah'ın dinini yüceltmek ve Müslümanları 

korumak amacıyla yapılır, ganimet ve toprak elde etmek için değil. Bu nedenle, ganimet-

lere "enfâl" denilmiştir, çünkü nafile, asıl amaç üzerine eklenen fazlalıkları ifade eder. 

İkinci olarak, ganimet, Allah'ın İslam toplumuna helâl kıldığı şeylere ek ve fazla olanlar-

dır, çünkü ganimet önceki ümmetlere haramdı.196 

Kargöz’e göre âyet, ganimetlerin Allah ve Peygamberine ait olduğunu belirtir ve 

bu ifade, ganimetlerin nasıl dağıtılacağı konusunda Allah'a ve Resul'e özgü bir hüküm 

olduğunu ifade eder. Ganimetlerin mülkiyeti Allah'a aittir, ancak nasıl kullanılacağı ve 

dağıtılacağı Peygamber'e aittir. Ganimetlerin mülkiyeti tümüyle Allah'a aittir, çünkü 

O'nun her şeyin sahibi olduğu vurgulanır. Peygamber ise Allah'ın elçisi, İslam devletinin 

lideri ve İslam ordusunun komutanıdır. Ayrıca, âyette savaş ganimetlerinin nasıl bölüne-

ceği de belirtilmiştir. Ganimetler beşe bölünür; beşte biri Allah'a, Peygamber'e, yakın ak-

rabalara, yetimlere, yoksullara ve yolculara ayrılır, geri kalan beşte dörtü ise gazilere ve-

rilir. Ancak, âyetin 41. âyetle nesh edilip edilmediği konusunda İslam bilginleri arasında 

ihtilaf vardır. 41. âyetin birinci âyeti nesh etmediğini söyleyenlere göre, birinci âyet ga-

nimet taksiminin ahlaki yönünü, 41. Âyet ise Allah’ın kendine ait mülkü nasıl dağıtmayı 

murat ettiğini açıklamaktadır. Bazı müfessirlere göre de birinci âyet neshedilmiştir.197 

“Allah’a ve ayırım günü yani iki topluluğun karşılaştığı gün kulumuza indirdiği-

mize iman etmişseniz biliniz ki ganimet olarak ele geçirdiğiniz her şeyin beşte biri Al-

lah’a, peygambere, yakınlara, yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara aittir. Allah her 

şeye kadirdir.”198 

Taberi'ye göre, ganimetin taksiminde tercih edilebilecek görüş şu şekildedir: Pey-

gamber, ganimetin beşte birindeki payı alır ve bu beşte bir içinde bırakılır. Daha sonra bu 

beşte bir, eşit paylara ayrılır ve bu paylar şu şekilde dağıtılır: Birinci pay akrabalara, ikinci 

pay yetimlere, üçüncü pay yoksullara ve dördüncü pay ise yolda kalmış yolculara verilir. 

                                                 
196 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/5. 
197 Karagöz, Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/5. 
198 el-Enfâl 7/41. 



117 

 

Çünkü Allah'ın, ganimetten pay alacak kimselere paylarını alıp başkalarına verme hakkı-

nın kimseye ait olmadığını beyan ettiği kimselerden pay almak yanlıştır. Taberi, "Âyette 

geçen 'yetim' ifadesinin, Müslümanlar arasında ihtiyaç içinde bulunanları ifade ettiğini 

belirtir. 'Yolda kalan' ifadesinin ise, yolculuk sırasında yoksul düşüp yoluna devam ede-

meyen kişiyi ifade ettiğini söyler."199 

 Karagöz’e göre bu âyet, ganimetlerin beşte birinin Allah'a, Peygamber'e, peygam-

berin akrabalarına, yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara ait olduğunu ifade eden bir 

âyettir. Peygamber (sav), bu hükmü ilk defa Benî Kaynuka Yahudilerinden alınan gani-

metlerde uygulamış ve tarih boyunca çoğu fakih tarafından bu şekilde uygulama yapıl-

mıştır. Savaşın sona ermesiyle devlet başkanı veya yetkilendirdiği komutan, öncelikle 

düşmanın öldürülen askerlerinden elde edilen malları dağıtır. Ardından, savaşta üstün ba-

şarı gösterenlere vaat edilen şeyleri yerine getirir. Geriye kalan malları beşe böler, beşte 

dördünü savaşa katılanlara dağıtırken, beşte birini ise Peygamber ve onun akrabalarına, 

yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara vermek üzere saklar. "Yetim" terimi, hayatta 

yalnız kalmış insanları, kocası ölmüş kadınları ve ergenlik çağına ermemiş babasız ço-

cukları ifade eder. "Fakir" ise temel ihtiyaçlarını karşılayamayan, geliri ihtiyaçlarına yet-

meyen ve mal, mülk veya para sahibi olmayan kişileri tanımlar. "İbn sebîl" ise yolculuğa 

çıkmış, ancak yolda ihtiyaçlarını karşılayacak imkânlara sahip olmayan kişileri ifade 

eder. Bu kişilere hem ganimetlerden hem de zekât olarak adlandırılan yardımlardan pay 

verilir.200 

 “Artık aldığınız ganimetten helâl ve hoş olarak yiyin, Allah’a itaatsizlikten sakı-

nın, Allah son derecede bağışlayıcı ve esirgeyicidir.”201   

Karagöz’e göre bu âyet, savaşta alınan ganimetlerin helal olduğunu ifade eder. 

"Ganimet", savaş sırasında düşmandan elde edilen mal ve mülktür. Âyette, bu ganimet 

malının helal olduğu ve ondan yemek içmek konusunda bir kısıtlama olmadığı belirtil-

mektedir. Örneğin, Uhud savaşında yetmiş esir alınmış ve bu esirler arasından fidye kar-

şılığında serbest bırakılanlar olmuştur. Abdullah ibn Abbas, Bedir esirlerinden birinin 

                                                 
199 Taberi, Câmiü’l-beyân, 1931. 
200 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/59. 
201 el-Enfal 7/69. 



118 

 

serbest bırakılması karşılığında dört yüz dirhem alındığını ifade etmiştir. İslam'ın korun-

ması, güçlenmesi ve düşmanların zayıflatılması amacıyla savaş sırasında esir almanın ge-

rekliliği başka âyetlerde vurgulanmıştır.202 Ancak, savaş sırasında esir alınmak duru-

munda olunmadığı takdirde düşman askerlerinin öldürülmesi hükmü de mevcuttur. 

Âyette, savaşta alınan ganimetlerin yenilebileceği ve bu konuda bir sınırlama olmadığı 

ifade edilmektedir. Bu durum, savaşın zorluklarına rağmen Müslümanların, alınan gani-

metlerden rahatlıkla faydalanabilecekleri anlamına gelir. Bu tür hükümler, savaş koşulla-

rında Müslümanların güvenliğini ve refahını sağlama amacını taşımaktadır.203 

Sonuç itibariyle Karagöz bu âyetlerden yola çıkarak ganimetlerin helal olduğunu, 

nasıl dağıtılacağına da mülkiyet hakkı Allah’a ve Rasulüne ait olduğu için onların karar 

verebileceğini söyler. Zira âyette de ganimetlerin beşte birinin Allah’a, Peygamber’e, 

Peygamberin akrabalarına, yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara ait olduğu vurgu-

lanmıştır.  

3.2.7. Mürtedin Cezası 

Sözlükte; geri çevirmek, dönmek, kabul etmemek gibi anlamlara gelen “radede” 

kökünden türeyen irtidat, bir şeyden başka bir şeye dönmek ya da bulunduğu halden ge-

riye dönmek anlamlarına gelir.204 Terim olarak ise kısaca, bir Müslümanın dinini terk et-

mesi demektir. Dinini terk eden bu kişiye de mürted denir.205 Bu konu İslam kaynakla-

rında itikadî, hukukî ve amelî yönden çokça tartışılmıştır. 

“Sana haram ayı, onda savaşmayı soruyorlar. De ki: Onda savaşmak büyük gü-

nahtır. Allah’ın yolundan menetmek ve O’nu inkâr etmek, Mescid-i Harâm’dan (insan-

ları) engellemek, halkını oradan çıkarıp sürmek ise Allah katında daha büyük günahtır. 

Fitne de öldürmekten daha ağırdır. Güçleri yeterse sizi dininizden çevirinceye kadar dur-

madan sizinle savaşırlar. İçinizden kim dininden döner de kâfir olarak ölürse, dünyada 

ve âhirette amelleri boşa gidenler işte bunlardır. Cehennemin dostları da bunlardır ve 

orada onlar devamlı kalıcıdırlar.”206 

                                                 
202 el-Muhammed 47/4. 
203 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 3/92 
204 İbn Manzur, Lisanu’l arab, 3/172-175.  
205 Karagöz, Dini Kavramlar Sözlüğü, 320. 
206 el-Bakara 2/217 



119 

 

Beydavî’ye göre bu âyet, kâfirlerin Müslümanlara olan düşmanlıklarını sürdüre-

ceklerini ve Müslümanların dinlerinden döndürülünceye kadar bu düşmanlıklarından 

vazgeçmeyeceklerini bildirmektedir. Âyette geçen "eğer güçleri yeterse" ifadesi, onların 

buna güçlerinin yetmeyeceğini ifade eder. Âyet, amellerin boşa gitmesini, dinlerinden 

dönüp kâfir olarak ölme durumuna bağlamıştır. Âyette bahsi geçen ameller, faydalı amel-

lerdir. Dünyada amellerinin boşa gitmesi, hayal ettikleri dünya nimetlerine ulaşamamak 

anlamına gelir. Ahirette ise, irtidat nedeniyle kazandıkları sevaplar hükümsüz kalacak, 

herhangi bir fayda göremeyeceklerdir.207 

Karagöz, âyetin tefsiri çerçevesinde mürtedin durumuyla ilgili; İslam'dan irtidat 

eden kimsenin nikâhının düşeceğini, bütün iyi amellerinin boşa gideceğini, Müslüman 

anne, babasına veya çocuklarına mirasçı olamayacağını söyler. Karagöz’e göre, Kâfir bir 

kimse, iman ederse bu iman, kâfir iken işlediği bütün günahlarının affına vesile olurken, 

bir Müslüman kâfir olursa, Müslüman iken yaptığı bütün salih amelleri ve sevapları yok 

olur. Mürted, sadece kâfir olmakla kalmaz, İslam'a ve Müslümanlara cephe alıp savaşa 

kalkışırsa idam ile cezalandırılır. Mürted, tövbe edip yeniden Müslüman olursa imam Şa-

fiî'ye göre daha önce yaptığı ibadetleri baki kalır, mesela hac yaptı ise yeniden hac yap-

ması gerekmez. İmam Ebu Hanife'ye göre irtidat ile salih ameller boşa gider, bu kimse 

yeniden Müslüman olursa nikâhını tazeleme zorunluluğu ve haccını yeniden yapma ge-

rekliliği ortaya çıkar. Ona göre "Amellerin dünyada boşa gitmesi” insanların övgüsüne 

mazhar olamaması, “Amellerin ahirette boşa gitmesi” ise sevap alamaması ve bir fayda-

sını görememesidir. Mürted, imana dönmez ve kâfir olarak ölürse cehennem halkından 

olur, cehenneme atılır ve orada ebedi olarak kalır.208 

“Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse bilsin ki Allah öyle bir kavim ge-

tirecektir ki Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler; müminlere karşı alçak gönüllü, 

kâfirlere karşı vakarlıdırlar; Allah yolunda cihad ederler ve hiç kimsenin kınamasından 

korkmazlar. İşte bu Allah’ın dilediğine verdiği bir lütfudur. Allah’ın lütfu geniştir; O, her 

şeyi bilir.”209 

                                                 
207 Beydavî, Envaru't tenzîl ve esraru't te'vil, 271 
208 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 1/312. 
209 el-Mâide 5/54 



120 

 

Beydavî, bu âyetin dinden dönen arap kabileler için geldiğini söylemiştir. Bu olay-

lar, Allah'ın önceden haber verdiği olaylardandır. Hz. Peygamber'in döneminde, İslam'ı 

terk eden Arab kabileleri arasında bazı olaylar yaşanmıştır. Beni Müdlic kabilesinin lideri 

Esved-i Ansi, İslam'a karşı çıkıp peygamberlik iddiasında bulunduğundan Firuz Deylemi 

tarafından öldürüldü. Hz. Peygamber, Firuz'un Esved'i öldürdüğü gece durumu ashabına 

bildirdi, Müslümanlar da bu haberle teselli buldular. Beni Hanife kabilesi, sahte peygam-

ber Müseylime'nin takipçileridir. Müseylime, Hz. Peygamber'e yazdığı bir mektupta Al-

lah'a Rasul olduğunu iddia etmiş, ancak Hz. Peygamber mektuba verdiği cevapla gerçeği 

dile getirmiştir. Bu kabile, Hz. Ebu Bekir'in liderliğindeki Müslümanlar tarafından savaşa 

tutuldu ve Müseylime, katili Vahşi tarafından öldürüldü. Beni Esed kabilesi, Tuleyha bin 

Huveylid'in liderliğinde İslam'a karşı çıktı. Hz. Peygamber, Tuleyha'ya karşı Halid bin 

Velid'i gönderdi. Savaşın ardından Tuleyha kaçtı, ancak daha sonra İslam'a girdi ve Müs-

lümanlar arasında iyi bir yaşam sürdü.210 

Taberi, Allah'ın İslam'dan çıkanlara yönelik tehdidini şu şekilde açıklamaktadır: 

Allah'ın bu tehdidi, ezeli ilminde Resulullah'ın vefatından sonra İslam'dan çıkacaklarını 

bildiği bireylere aittir. İslam'a giren ve artık ondan çıkmayan, onu tahrif etmeyen kişilere 

ait olan vaat ise yine Allah'ın ezeli ilminde İslam'a girdikten sonra dosdoğru devam ede-

cek kimselere aittir. Resulullah'ın vefatından sonra birçok Bedevi ve bazı şehir sakinleri, 

dinlerinden çıkarak mürted olmuşlardır. Allah, onların yerine kararlı, sebatlı müminleri 

getirerek böylece müminlere vaadini yerine getirmiş ve mürtedlere yönelik tehdidini uy-

gulamıştır.211 

“Kim iman ettikten sonra Allah’ı inkâra saparsa -kalbi imanla dolu olduğu halde 

baskı altında kalanın durumu müstesna olmak üzere- kim kalbini inkâra açarsa işte Al-

lah’ın gazabı bunlaradır; bunlar için çok büyük bir azap vardır.”212 

Kur’ân-ı Kerim’de “irtidat” kelimesinin bizzat kullanıldığı âyetler ile “imandan 

sonra küfür” tabirinin kullanıldığı âyetlere bakıldığında mürtedin durumu ile ilgili olarak 

                                                 
210 Beydavî, Envaru't Tenzîl ve Esraru't Te'vil, 644. 
211 Taberî, Câmiu’l-beyân, 1438 
212 en-Nahl 16/106 



121 

 

dünyevî bir cezadan bahsedilmemektedir. Mürtedin cezalandırılması hususu şu iki hadise 

dayanmaktadır: 213 

Birincisi: “Hz Ali (ra)’nın bir kavmi ateşle yaktığı haberi Abdullah bin Abbas’a 

ulaşınca şöyle dedi: ‘Ben olsaydım, onları yakmazdım, öldürürdüm. Çünkü Hz. Peygam-

ber (sav): Allah’ın azabıyla başkalarına azap etmeyin buyurmuştur. Aynı şekilde Hz. Pey-

gamber şöyle buyurmuştur: ‘kim dinini değiştirirse öldürün’214 

İkincisi: “Allah’tan başka ilah olmadığına benim de Allah’ın elçisi olduğuma şe-

hadet eden bir Müslümanın kanı ancak şu üçünden birisi ile helal olur: Bir cana kıyan, 

evli iken zina eden ve dinini terk edip cemaatten ayrılan.”215  

İslam hukukçuları, ergenlik çağına gelmiş bir kişinin fiziksel veya psikolojik bas-

kıya maruz kalmadan bilinçli bir şekilde İslamı terk etmesi durumunda mürted sayılaca-

ğını söylemişlerdir. İrtidat eden erkek ise onun öldürülmesi gerektiği konusunda ittifak 

etmişlerdir. Şafîiler, Malîkiler, Hanbeliler kadın mürtedin de öldürülmesi gerektiğini söy-

lerken, Hanefiler, kadın mürtedin öldürülmesini silahlı mücadeleye girip girmemesine 

bağlamışlardır.216 

Hz. Peygamber (sav) ve Hz. Ebubekir döneminde irtidat edenler İslam toplumun-

dan ayrılıp düşman saflarına geçmekteydiler. Bu durumda mürtedler sadece sessizce din 

değiştirmekle kalmıyor aynı zamanda İslam’ın yerine başka alternatifler koymak için uğ-

raşıyorlardı. Böylece İslam toplumu bozulma ve parçalanma ile karşı karşıya kalıyordu. 

İşte İslam toplumunu parçalama ve çöküntüye uğramaktan korumak, sırların ve haberle-

rin düşmana ulaşmasına engel olmak ve Müslümanların dinlerinden şüphe etmelerine 

mani olmak için mürtedin cezalandırılması gerekiyordu. Mürtedin cezalandırılması il-

kesi; dinden döndükten sonra bunu ilan edip tövbe etmemekte direnen yani küfürde ısrar 

eden, dili ile bile tövbe ettiğinde ölümden kurtulacağını bilmesine rağmen bunu söylemek 

                                                 
213 Abdurrahman Ateş, “İnanç Özgürlüğünün Sınırı/Kapsamı ve İnanç Özgürlüğü Açısından Mürtedin 

Cezalandırılmasına Dair Bir Değerlendirme” (Kur’ân’ın Farklı İnanç Mensuplarına Yaklaşımı Sempoz-

yumu, Konya, 2007), 181-199. 
214 Buhari, Cihad 149. 
215 Buhari, Diyet 6. 
216 Ali Toksarı, “Din Vicdan Özgürlüğü Bağlamında Kitap ve Sünnete Göre Mürtede Yapılması Gereken 

Muamele”, Bilimname 19 (Şubat 2010), 47-74. 



122 

 

istemeyen ve düzeni bozmaya yönelik apaçık bir girişimde bulunan kimseler için geçerli 

görülmüştür.217 

Karagöz’e göre bu âyetle, iman edip mümin ve müslüman olan bir kimse, dinden 

döner ve inkâr ederse, Allah'ın gazabına uğrayacağına ve ahirette cehenneme atılacağına 

dair âyetin ifadesi vurgulanmaktadır. Bu çerçevede müellif konuya dair, Müslüman biri-

nin İslam'ı terk etmesini ve başka bir dine geçmesini, dinsizliği seçmesini ya da dinî hü-

kümleri, haramları veya âyetleri inkâr etmesini irtidat olarak tarif etmştir. İrtidat eden 

kişiye "mürted" denir. İslam'dan irtidat eden kişinin yaptığı bütün salih amellerin ve se-

vapların yok olacağı, kâfir iken işlediği günahların ise iman etmesi durumunda affedile-

ceği ifade edilir. Ancak eğer mürted, İslam'a ve Müslümanlara karşı savaş açarsa, idam 

ile cezalandırılacağı belirtilir. İslam'a geri dönen bir mürtedin, İmam-ı Şâfiî'ye göre daha 

önce yaptığı ibadetlerin baki kalabileceği; ancak İmam Ebu Hanîfe'ye göre irtidat ile salih 

amellerin boşa gideceği ve yeniden Müslüman olması halinde nikâhını tazelemesi, hac-

cını yeniden yapması gerekebileceği ifade edilir. İrtidat eden kişinin nikâhı düşer, bu kişi 

Müslüman ana-babasına veya çocuklarına mirasçı olamaz. Eğer bu kişi imana dönmez ve 

kâfir olarak ölürse, cehennem halkından olur, ahirette cehenneme atılır ve orada ebedî 

olarak kalır. Ayrıca, inkâra zorlanan bir kimse, canını kurtarmak için inkâr kelimesini 

söyleyebilir. Ancak bu durumda, gönülden kabul etmemek ve küfre razı olmamak şarttır. 

İmanını gizlemek amacıyla müminin imanını inkâr etmesi caiz olduğu gibi, can korku-

suyla inkâra zorlanan kişinin de imanını zıddı olan sözleri söylemesi caizdir. Bu durumda, 

kişinin gönlü küfre açık olmamalı, kalbi imanla mutmain olmalıdır. Ayrıca tehdidin ciddi 

olması, ve bu kişinin tehdit ettiği şeyi yapabilecek güç ve imkânına sahip olması gere-

kir.218 

Karagöz mürted ile ilgili âyetleri tefsir ederken daha çok mürtedin ahiretteki du-

rumu ile ilgili hükümlere temasta bulunmuştur. Bununla birlikte dünyadaki cezası ile il-

gili olarak da eğer İslam’a ve Müslümanlara savaş açmış veya onlara zarar veriyorsa idam 

edilebileceğini söylemiştir. 

 

                                                 
217 Ateş, “İnanç Özgürlüğünün Sınırı/Kapsamı ve İnanç Özgürlüğü Açısından Mürtedin Cezalandırılma-

sına Dair Bir Değerlendirme”. 
218 Karagöz, Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, 4/181-182. 



123 

 

SONUÇ 

 Hayatı boyunca Kur’ân ve hadis merkezli birçok çalışma yapan İsmail Kara-

göz’ün önemli çalışmalarından biri "Kur’ân'ın Anlamı ve Tefsiri" isimli eserdir. Müellif, 

çalışmamıza konu olan bu eseri, Kuran âyetlerinin ışığında toplumsal meseleleri çözmeyi 

hedefleyen bir anlayışla kaleme almıştır. Müslümanları hidâyete yönlendirmeyi amaç edi-

nen bu eser günümüz insanına hitap eden, sade, anlaşılır, akıcı ve özgün bir yapıya sahip-

tir.  

Eser Mushaf sırasına göre, Kur’ân’ın tamamının tefsirini içermektedir. Eserde 

âyetler tefsir edilirken önce âyetin metni, daha sonra anlaşılır ve sade bir dille meali ve-

rilmiştir. Eserde herbir âyetin ayrı ayrı yazılıp tefsir edilmesine dikkat edilmekle beraber 

anlam bakımından birbiriyle ilişkili olan âyet grupları topluca tefsir edilmiş ve konu bir-

liği sağlanmaya çalışılmıştır. 

Eserde, akademik tartışmalardan, edebi detaylardan uzak durularak bilimsel de-

taylar öne çıkarılmamış; ancak bilimsel verilerden de tamamen vazgeçilmeden, her ke-

simden okuyucuya ulaşmayı hedefleyen bir üslup benimsenmiştir. Karagöz, tefsirinde ge-

nel olarak gereksiz tekrarlardan ve uzun açıklamalardan kaçınmakla beraber bazı âyetle-

rin tefsirinde bu durum dikkatten kaçmıştır. 

Müellif, fıkhî meselelerde mezhep taassubuna karşı durmuş, görüşlerini açıklar-

ken fazla tartışmaya girmemiş ve âyetlerin zahiri anlamını öne çıkarmıştır. Dirayet yönü 

ağır basan bir tefsir görüntüsü vermekle beraber eserde rivayet malzemesine bigane ka-

lınmamış, bu çerçevede Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsire sıkça başvurulmuş, başta Hz. Pey-

gamber olmak üzere sahâbe ve tabiin sözlerinden de istifade edilmiştir. 

Hemen her tefsirde olduğu gibi Karagöz’ün tefsirinde de nüzûl sebepleri, muh-

kem-müteşabih, nesh gibi Kur’ân ilimlerine dair bilgilere yer verilmiştir. Müellif, her bir 

Kur’ân ilmi için ayrı bir başlık açmaktansa âyet hangi ilimle alakalı ise tefsire o bağlamda 

yön vermiştir. Bu çerçevede en fazla esbab-ı nüzul bilgisinden istifade ettiği görülen mü-

ellifin, nüzûl sebebini açıklarken hükmün genel nitelikte olduğunu vurgulamış, Kur’ân'ın 

evrensel bir mesaj taşıdığını savunmuş ve tarihselcilik anlayışına karşı çıkmıştır. Tedrici 

bir yaklaşımla âyetlerin geçerliliğini kıyamete kadar savunan Karagöz, Dihlevî’nin de 



124 

 

neshedildiğini söylediği beş âyet dışında Kur’ân’da mensûh âyet olmadığını ifade etmiş-

tir.  

Müellif eserde kelam ilminin tartışmalı bazı konularında ilgili âyeti yorumlarken 

konu ile ilgili diğer âyetleri ve hadisleri de genişçe ele almış ancak ayrıntılı tartışmalara 

girmemiştir. Eser bir ahkâm tefsiri olmamakla beraber ilk etepta okuyucuda bir ahkâm 

tefsiri izlenimi uyandırmaktadır. Fıkhî konularla ilgili âyetler tefsir edilirken bir ilmihal 

kitabı edasında uzun açıklamalara yer verilmiş, konu ayrıntılı bir şekilde ele alınmış, hü-

küm net bir şekilde ortaya konmuştur. 

Eserde, konu bütünlüğüne özen gösterilmiş, parçacı bir yaklaşımdan kaçınılmıştır. 

Âyetler, indiği Arap toplumunun sosyo-kültürel ve ekonomik yapıları gözetilerek anla-

maya çalışılmış, yer yer âyetler ve sûreler arasındaki münasebete de değinilmiştir. 

Sonuç olarak, İsmail Karagöz'ün tefsirinin, günümüzün toplumsal sorunlarına çö-

züm arayan, sade bir dil kullanılarak herkesin anlayabileceği bir perspektifle yazılmış bir 

eser olduğu söylenebilir. 

 

 

 

 

 

  



125 

 

KAYNAKÇA 

Açık, Sümeyra. İslam Hukukunda Çok Eşlilik ve Uygulamaları. Bursa: Uludağ Üniver-

sitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Ağbal, Davut. “Nüzul Ortamındaki Tarihî Veriler Işığında Lokman Sûresi 34. Âyet ve 

Mugayyebât-ı Hamseye Farklı Bir Yaklaşım”. Tefsir Araştırmaları Dergisi 7/1 

(30 Nisan 2023), 168-195. 

Ahmed, Ebû Abdurrahman Halil b Ahmed b Amr Ferahidi Halil b. Kitâbü’l-ayn. Bey-

rut: Daru’l Kütübü’l İlmiyye, 2003. 

Akpınar, Ali. “Mushafa Abdestsiz Dokunma Meselesi”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahi-

yat Fakültesi Dergisi 5/1 (15 Haziran 2001), 81-110. 

Alıcı, Mustafa. “Şefaat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 38/411-412. İstan-

bul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2010. 

Altay, Ali. Kur`an`a göre Hz. İsa ve nüzulü problemi. Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi / 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005. 

Altaytaş, Muhammed. Kur’ân-ı Kerim’de Ehl-i Kitap İtikadi Açıdan Yahudilik ve Hıris-

tiyanlık. Büyüyenay, 2016. 

Altın, Mehmet. Âyetler ve Kur’ân İsimleri Bağlamında - Kur’ân’ın Rehberliği. Ankara: 

İlahiyat Yayınları, 2021. 

Altuntaş, Halil - Şahin, Muzaffer. Kur’ân-ı Kerim Meali. Ankara: Diyanet İşleri Baş-

kanlığı Yayınları, 2010. 

Apaydın, H. Yunus. “Tesettür”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/538-543. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2011. 

Aras, Mehmet Özgü. “İslâm’a Göre Çok Evlilik”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İla-

hiyat Fakültesi Dergisi 24/24 (01 Ocak 2007), 4. 

Ateş, Abdurrahman. “İnanç Özgürlüğünün Sınırı/Kapsamı ve İnanç Özgürlüğü Açısın-

dan Mürtedin Cezalandırılmasına Dair Bir Değerlendirme”. 181-199. Konya, 

2007. 

Ateş, Süleyman. “Cennet Kimsenin Tekelinde Değildir”. İslami Araştırmalar Dergisi 

3/1 (1989), 7-24. 

Ateş, Süleyman. Kur’an’da Nesh Meselesi. Yeni Ufuklar Neşriyat, 1996. 



126 

 

Atmaca, Gökhan. “Müfessirlere Göre Kavvam Kelimesi -Nisa Silresi 34. Âyet Bağla-

mında-”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (15 Haziran 

2013), 215-231. 

Bedir, Lokman. “Ru’yetullahla İlgili Âyetlerin Bağlam Esaslı Değerlendirilmesi”. Hik-

met Yurdu Düşünce-Yorum sosyal Bilimler Araştırma Dergisi 13/25 (30 Mart 

2021), 61-88. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’. 

Me’alimü’t Tenzil (Tefsiru’l Begavî). Riyad: Daru’l Tayyibe, 1991. 

Beyzâvî, Ebû Saîd Nasırüddin Abdullah b Ömer b Muhammed. Envarü’t-tenzil ve es-

rarü’t-te’vil. Beyrut : Daru İhyai’t-Turasi’l Arabî, 1998. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’ân-ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri. İstanbul : Bil-

men Yayınevi, 1974. 

Buhari, Muhammed b. İsmail. el-Câmiu’s-Sahih. Dımaşk: Dâru Tavki’n-Necât, 1422. 

Bulut, Halil İbrahim. “Mûcize”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30/348-351. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2020. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usulü. Diyanet Vakfı Yayınları, 2007. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. Ahkâmü’l Kurân. Beyrut: Dâru’l İhyai’t Tura-

sil Arabi, 1992. 

Cevheri, Ebû Nasr İsmail b Hammad. Tacü’l-luga ve sıhahi’l-arabiyye. Kahire: Dârü’l-

İlm, 1956. 

Cevziyye, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed İbn Kayyim. Bedaiü’t-tefsiri’l-cami li-

tefsiri’l-İmam İbn Kayyim el-Cevziyye. Riyad : Dâru İbni’l-Cevzi, 1993. 

Cüzey, Ebü’l-Kâsım Muhammed b Ahmed b Muhammed el-Kelbi İbn. et-Teshil li-

ulumi’t-tenzil. Beyrut: Şeriketu Dârü’l-Erkam b. Ebi’l Erkam, 1996. 

Çelebi, İlyas. “Îsâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/472-473. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2000. 

Çelik, Hüseyin. “Kur’ân’da Şefaat”. Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 3/1 (01 Haziran 2015), 283-314. 

Çetiner, Bedrettin. “Mesel”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 29/299-301. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2004. 



127 

 

Çuçak, Muhammed - Kaplan, Abdurrahim. “Nisâ Sûresi On Birinci Âyeti Bağlamında 

İki Kızın Mirastaki Payı İle İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi”. Süleyman De-

mirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 44 (30 Haziran 2020), 127-138. 

Dalgın, Nihat. “Kadın ve Erkeğin Şahitliği İle İlgili Naslardaki Düzenlemelerin İslam 

Hukukuna Yansımaları Üzerine Değerlendirme”. Dinbilimleri Akademik Araş-

tırma Dergisi 5/4 (01 Ağustos 2005), 7-38. 

Demirci, Muhsin. Kur’ân ve yorum. İstanbul : Ensar Neşriyat, 2006. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Usulü. M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2021. 

Duman, M. Zeki. “Kur’ân-ı Kerim’de Neshe Delil Gösterilen ve Mensuh Addedilen 

Ayetlerin Mana Yönünden Yeniden Gözden Geçirilip Değerlendirilmeleri”. Bi-

limname : Düşünce Platformu VII/XVII (Şubat 2009), 9-50. 

Duman, M. Zeki - Altındağ, Mustafa. “Hurûf-u Mukatta”. 18/401-408. İstanbul: Tür-

kiye Diyanet Vakfı, 1998. 

Enis, İbrahim. el-Mu’cemü’l-vasit. Kahire: Mecmeu’l Lügati’l Arabiyye, 1973. 

Es-Semerkandi, Ebü’l-Leys İmâmülhüda Nasr b. Muhammed b. Ahmed. Tefsirüs Se-

merkandi Bahrül Ulum. Beyrut: Darül Kütübil İlmiyye, 2006. 

Firuzabadi, bü’t-Tahir Mecdüddin muhammed b. Yakub b. Muhammed. el-Kamusü’l-

muhit. Beyrut: Daru’l İlim, 1990. 

Gülverdi, Selim. “Lokman Suresi 34. Ayetin Kelami Açıdan Yorumu”. İslami İlimler 

Araştırmaları Dergisi 4 (01 Ekim 2018), 22-58. 

Gündüz, Şinasi. “İslam Öncesi Dönemde Ehli Kitab”. İstanbul: İSAV, 2005. 

Güven, Mustafa. “Hakikat ve Mecaz Bağlamında Müteşabih Bir Kavram Olarak ‘İs-

tiva’”. Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum sosyal Bilimler Araştırma Dergisi 3/6 (30 

Mart 2021), 175-192. 

Hazm, Ebû Muhammed b Ali b Ahmed b Saîd ez-Zahiri İbn. el-Fasl fi’l-milel ve’l-

ehvâ’ ve’n-nihal. Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 1986. 

İbn Cevzi, Ebu’l Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b.Ali b.Muhammed el Bağdadî. 

Zadü’l mesir fi ilmi’t tefsir. Beyrut: el-Mektebetü’l İslamî, 1984. 

İbn Kesir, Ebü’l-Fida İmadüddin İsmail b Ömer. Tefsirü’l-Kur’ani’l-Azim. Beyrut: Mü-

essesetü’r-Reyyan, 2008. 

İsfahani, Ebü’l-Kâsım Hüseyin b Muhammed b Mufaddal Ragıb el-. el-Müfredat fî ga-

ribi’l-Kur’ân. Beyrut : Mustafa el-Babi el-Halebi, 1981. 



128 

 

Karagöz, İsmail. Aile ve Gençlik. Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 

Karagöz, İsmail. Allah, İnsan ve Merhamet. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2020. 

Karagöz, İsmail. Allah Sevgisi Allah Korkusu. Diyanet Vakfı Yayınları, 2020. 

Karagöz, İsmail. Allah’a Karşı Görevlerimiz. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. Âyet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları Esma-i Hüsna. 

Diyanet İşleri Başkanlığı, 2011. 

Karagöz, İsmail. Âyet ve Hadislerin Işığında Helal, Mekruh ve Haramlar. Ankara: Kar, 

2016. 

Karagöz, İsmail. Âyet ve Hadislerin Işığında Seferilik ve Hükümleri. Ankara: Kitap Ya-

yınevi, 2005. 

Karagöz, İsmail. Ayet ve Hadislerin Işığında Sevgi ve Dostluk. Diyanet İşleri Başkan-

lığı, 2011. 

Karagöz, İsmail. Ayet ve Hadislerin Işığında Sigara, Alkol, Uyuşturucu Zararları ve 

Dini Hükmü. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2019. 

Karagöz, İsmail. Ayetler ve Hadisler Işığında Engelliler. Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2013. 

Karagöz, İsmail vd. Bir Arada Yaşama Ahlakı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2016. 

Karagöz, İsmail. Birlikte Yaşama Ahlakı ve Hukuku. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. Cami ve Genç. Ankara: Kar, 2014. 

Karagöz, İsmail. Cami ve Namaz. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. “Camiler ve Engelliler”. Cami Yazıları. 79-92. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2012. 

Karagöz, İsmail. Din Görevlisi Mevzuat Rehberi. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015. 

Karagöz, İsmail vd. Din Görevlisi Rehberi. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015. 

Karagöz, İsmail. Din Görevlisinin Misyonu ve Vizyonu. İzmir: Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2014. 

Karagöz, İsmail. Din ve Vicdan Özgürlüğü. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2007. 

Karagöz, İsmail (ed.). Dini Kavramlar Sözlüğü. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Ya-

yınları, 2005. 

Karagöz, İsmail (ed.). Dualar. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007. 



129 

 

Karagöz, İsmail. Fert ve Toplumlara İsabet Eden Musibetler Sebep ve Sonuçları. an-

kara: Kitap Neşriyat Yayınları, 3. Basım, 2007. 

Karagöz, İsmail. Günahlar Tövbe ve İstiğfar. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2019. 

Karagöz, İsmail vd. Hac İlmihali. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2004. 

Karagöz, İsmail. Helal Kazanç, Helal Rızık. Ankara: Kar, 2013. 

Karagöz, İsmail. İbadet İlmihali. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. İlahî Çağrı Ey Müminler. Ankara: Kar, 2014. 

Karagöz, İsmail. İlahî Emirler. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. İlahî Yasaklar. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. İman İlmihali. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013. 

Karagöz, İsmail. İnceleme ve Soruşturma Rehberi. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2013. 

Karagöz, İsmail. İnsan Din ve Peygamber. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2012. 

Karagöz, İsmail. İslam ve İnsan. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2015. 

Karagöz, İsmail. İslam ve Samimiyet. Ankara: Kar, 2014. 

Karagöz, İsmail. İslam’ın Ana Kaynakları Kur’an ve Sünnet. Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2010. 

Karagöz, İsmail. Kader, Şefaat ve Kabir Hayatı. Ankara: Kar, 2017. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân ve Miras. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân ve Sünnetin Işığında Birlik ve Beraberlik. Ankara: Kar, 2016. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’a Göre İnsana Verilen Değer ve Görev. Çelik Yayınevi, 1996. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’a Göre Zulüm Açısından Allah ve İnsan. Çelik Yayınevi, 1996. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân’a Karşı Görevlerimiz. Ankara: Kar, 2014. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Dört Kavram 1. Cilt Adalet, İhsan, Birr, Takva. Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Dört Kavram 2. Cilt İbadet, İtaat, İcabet, İttiba. Kar, 2017. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Dört Kavram 3. Cilt İman, İslam, İhlas, Salih Amel. Kar, 

2015. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Dört Kavram 4. Cilt Sıdk, İstikamet, Sabır, Şükür. Kar, 

2015. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Dört Kavram 5. Cilt Nisyan, Cehalet, Gaflet, Sefahat. Kar, 

2015. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Dört Kavram 6. Cilt Din, Millet, Ümmet, Şeriat. Kar, 2015. 



130 

 

Karagöz, İsmail. Kur’an’da Zikir Kavramı ve Allah’ı Zikir. Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2012. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’dan Mesajlar. Diyanet Vakfı Yayınları, 2014. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’dan Öğütler. Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 

Karagöz, İsmail. Kur’an’ı Anlamak Kırk Ayet ve Yorumu. Diyanet Vakfı Yayınları, 

2008. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân’ı ve Sünneti Anlamak. Ankara: Kar, 2012. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân’ı Yaşamak, İyi İnsan İyi Müslüman. Ankara: Kar, 2013. 

Karagöz, İsmail. Kur’ân’ın Anlamı ve Tefsiri Açıklamalı ve Kırık Meali. Ankara: Kar, 

2020. 

Karagöz, İsmail. “Kur’ân’ın Kadına Bakışı”. Kadın ve Aile Yazıları. 18-22. Ankara: Di-

yanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011. 

Karagöz, İsmail (ed.). Kürsüden Öğütler. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2007. 

Karagöz, İsmail. Namaz Dosdoğru Nasıl Kılınır? Ankara: Kar, 2012. 

Karagöz, İsmail vd. Oruç İlmihali. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2008. 

Karagöz, İsmail. Peygamberimiz ve Güven Toplumu. Ankara: Kar, 2017. 

Karagöz, İsmail. Peygamberimiz ve Ona Karşı Görevlerimiz. Ankara: Kar, 2015. 

Karagöz, İsmail. Seçme Dualar. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016. 

Karagöz, İsmail. “Takiyye”. Sahtekârlığın Diğer Adı: Din İstismarı. 68-71. Ankara: Di-

yanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017. 

Karagöz, İsmail. “Toplumda İlgiye, Desteğe ve Yardıma Muhtaç Gruplar ve İnsan 

Onuru”. Hz. Peygamber ve İnsan Onuru. 77-95. Ankara: Diyanet İşleri Başkan-

lığı Yayınları, 2013. 

Karagöz, İsmail. Toplumsal Emanet Engelliler. Diyanet İşleri Başkanlığı, 2011. 

Karagöz, İsmail vd. Zekât İlmihali. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011. 

Karagöz, İsmail - Altunaş, Halil. Namaz İlmihali. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Ya-

yınları, 2007. 

Karagöz, İsmail - Altunaş, Halil. Yasin Tebâreke Amme Kısa Sûre ve Dualar. Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007. 

Karagöz, İsmail - Yavuz, Yunus Vehbi. “Allah’a Karşı Görevler”. İslam’a Giriş, Genç-

liğin İslam Bilgisi. 285-328. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2007. 



131 

 

Karaman, Hayreddin. Helaller ve Haramlar. İstanbul: İz Yayıncılık, 2010. 

Karaman, Hayrettin vd. Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. Ankara: Diyanet İşleri Baş-

kanlığı, 3. Basım, 2007. 

Kattân, Mennâ’. Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut : Müessesetü’r-Risâle, 1986. 

Kaya, Remzi. Kur’an’a Göre Ehli Kitap ve İslam. Yağmur Yayınları, 2011. 

Kılıç, Sadık. “Tarih Felsefesi Açısından Kıssalar”. Kur’an Sempozyumu (Bilgi Vakfı), 

87-98. 

Kırca, Celal. “Aksâmü’l-Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/290-

291. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1989. 

Koçyiğit, Talat. Kur’an ve Hadiste Ru’yet Meselesi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahi-

yat Fakültesi, 1974. 

Köse, Saffet. “Cihad şiddete referans olabilir mi?” İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 

10 (2007), 37-69. 

Kurtubi, Ebû Abdullah Muhammed b Ahmed b Ebî Bekr. el-Câmi’ li-ahkâmi’l-Kur’ân. 

Beyrut : Müessesetü’r-Risale, 2006. 

Kutub, Seyyid. Fi Zılal-il Kur’an. çev. Bekir Karlığa vd. İstanbul: Hikmet Yayınevi, 

1972. 

Manzur, Ebü’l-Fazl Muhammed b Mükerrem b Ali el-Ensârî İbn. Lisânü’l-arab. Bey-

rut : Dâru Sadır, 1993. 

Maturîdî, Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed Mahmud el. Te’vilatü’l- Kur’an. 

Beyrut: Müessesetü’r Risale, 2004. 

Matürîdî, Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed Mahmud el. Kitabü’t-Tevhid / Açık-

lamalı Tercüme. çev. Bekir Topaloğlu. İsam / İslam Araştırmaları Merkezi, 

2021. 

Maverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. en-Nüket ve’l uyûn (Tef-

siru’l Maverdî). Beyrut: Dâru’l Kütübü’l İlmiyye, ts. 

Mehmet Emin, Şahin. Kur’ân Tefsirinin Felsefi ve İş’arî İmkânı (Molla Sadrâ Örneği). 

Malatya: Bilsam Yayınları, 2020. 

Mevdudi, Seyyid Ebü’l-A’la. Tefhimü’l-Kur’an : Kur’an’ın anlamı ve tefsiri. İstanbul : 

İnsan Yayınları, 1986. 

Mukatil, Ebü’l Hasan Mukatil b. Süleyman b. Beşir. Tefsiru Mukatil b. Süleyman. Bey-

rut: Daru’l Kütübü’l İlmiyye, 2003. 



132 

 

Nesefi, Ebü’l-Muin en-. Tevhidin esasları / et-Temhid li kavaidi’t-tevhid / et-Temhîd fi 

usûli’d-din. İstanbul : İz Yayıncılık, 2007. 

Okuyan, Mehmet. Kur’ân-ı Kerim’e Göre Kabir Azabı Var Mı? Etüt Yayınları, 2007. 

Önder, Abdullah. “Hurûf-u Mukattaa I”. İslami İlimler Araştırmaları Dergisi 5 (01 Ni-

san 2019), 97-116. 

Özarslan, Selim. “Allah’ın Görülebilmesi /Rü’yetüllah Sorunu ve Dirilişle İlişkisi”. Fı-

rat Ünv. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 1/11 (2001), 275-293. 

Özel, Ahmet. “Cihad”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 7. İstanbul: Tür-

kiye Diyanet Vakfı, 1993. 

Özerol, Mehmet Fatih. “Mutezile Kelâmcısı İbnü’l-Melâhimî’ye Göre Allah’ın Görül-

mesi Meselesi (Rü’yetullah”. Balıkesir İlahiyat Dergisi 11 (30 Haziran 2020), 

172-194. 

Öztürk, Mustafa. “Demitolojizasyon ve Kur’ân”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakül-

tesi Dergisi 4/1 (Ocak 2004), 119. 

Öztürk, Yener. “Şefaat İnancının Naklî ve Aklî Açıdan İmkânı”. EKEV Akademi Der-

gisi-Sosyal Bilimler-9/23 103 (2005), 122. 

Râzî, Ebu Abdillâh (Ebü’l Fazl)Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-. Esasü’t-

takdis fî ilmi’l-kelam. Beyrut, 1986. 

Râzî, Ebu Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b Ömer b Hüseyn Fahreddin. 

et-Tefsirü’l-kebir / Mefâtîhü’l-gayb. Beyrut : Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1990. 

Rıza, Muhammed Reşid. Tefsirü’l-Kur’âni’l-hakim / Tefsirü’l-menar. Beyrut : Dârü’l-

Ma’rife, ts. 

Sabuni, Muhammed Ali. et-Tibyan fî ulumi’l-Kur’ân. Beyrut: el-Mektebetü’l Asriye, ts. 

Salih, Subhi. Kur’an İlimleri. çev. M. Sait Şimşek. Hikmetevi Yayınları, 2015. 

Serinsu, Ahmet Nedim. Kur’an ve bağlam. İstanbul: Şule Yayınları, 2018. 

Seyhan, Ahmet Emin. “‘A’raf Ehli’ ile İlgili Hadisler Üzerine Bir Değerlendirme”. Sü-

leyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 (Ocak 2011), 111-

131. 

Suyuti, Ebü’l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b Ebî Bekr. el-İtkan fî ulûmi’l-Kur’ân. 

Beyrut : Merkezi’d-Diraseti’l Kur’aniyyeti’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1981. 

Şengül, İdris. “Kıssa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/498-500. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2002. 



133 

 

Şengül, İdris. Kur’an Kıssalarının Tarihi Değeri. Ankara: Otto, 2019. 

Şengül, İdris. “Ulûmü’l-Kur’an Konusu olarak Nesh - Mensuh”. Diyanet İlmi Dergi 

38/3 (Temmuz 2002), 91-112. 

Şevkani, Ebû Abdullah Muhammed b Ali b Muhammed el-Havlani. Fethül-kadir : el-

câmi’ beyne fenneyi’r-rivaye ve’d-diraye min ilmi’t-tefsir. Beyrut : Dârü’l-Ma-

rife, 2007. 

Şimşek, M. Sait. Günümüz Tefsir Problemleri. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2020. 

Şimşek, M. Sait. Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri. Beyan Yayınları, 2012. 

Şimşek, M. Sait. Kur’an kıssalarına giriş. Konya : Kardelen Yayınları, 2013. 

Şimşek, M. Sait. Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele. Hikmetevi Yayınları, 2021. 

Taberi, Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b Cerir b Yezid. Câmiü’l-beyân fî tefsiri’l-

Kur’ân. Beyrut : Müessesetü’r-Risale, 1994. 

Tabersi, Ebû Ali Eminüddin Fazl b Hasan b Fazl. Mecmaü’l-beyân fî tefsiri’l-Kur’ân. 

Beyrut: Mektebetü’l Hayat, 1961. 

Talib, Ebu Muhammed b Hammus b Muhammed Mekki b Ebu. el-Hidaye ilâ bulûgi’n-

nihaye. eş-Şarika : Camiatü’ş-Şarika Külliyatü’d-Dirasati’l-Ulya ve’l-Bahsi’l-

İlmi, 2008. 

Toksarı, Ali. “Din Vicdan Özgürlüğü Bağlamında Kitap ve Sünnete Göre Mürtede Ya-

pılması Gereken Muamele”. Bilimname 19 (Şubat 2010), 47-74. 

Topaloğlu, Bekir. İslamda Kadın. Ensar Neşriyat, 2004. 

Turşak, Musa. “Kur’an’da İtaat Kavramı ve Ülü’l-Emre İtaatin Mahiyeti”. İhya Ulusla-

rarası İslam Araştırmaları Dergisi 8/1 (15 Ocak 2022), 325-347. 

Uğur, Hakan. “Vakıa Sûresi 79. Ayet Bağlamında Mushaf’a Abdestsiz El Sürme Mese-

lesi”. Usul İslam Araştırmaları 25/25 (01 Ocak 2016), 205-230. 

Ulaş, Semra. “İslâm’da Çok Kadınla Evlilik”. İslami Araştırmalar Dergisi 6/1 (1992), 

52-63. 

Ünal, Necdet. “Kur’ân’ı Kerim’de A’râf ve A’râf Halkı”. Dinbilimleri Akademik Araş-

tırma Dergisi 10/3 (01 Haziran 2010), 39-52. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “İ’cazu’l Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

21/403-406. Türkiye Diyanet Vakfı, 2020. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “İstivâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 23/402-404. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2001. 



134 

 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul : Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2022. 

Yerinde, Adem. “Müşkilü’l Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

32/164-167. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2006. 

Yıldızbaş, Mahmut. Kur’an’da ganimet. Şanlıurfa: Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2014. 

Yılmaz, İbrahim. “İslâm Hukukunda Çok Eşliliği Meşru Kılan Şartlar Ve Buna Ruhsat 

Veren Özel Durumlar”. Bilimname 2019/37 (30 Nisan 2019), 559-591. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b Muhammed b Muhammed. Tâcü’l-arûs min 

cevâhiri’l-kâmûs. Daru’l Hidaye, ts. 

Zemahşeri. el-Keşşaf an haka’iki gavamidı’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi vucuhi’t-te’vil 

(metin-çeviri). İstanbul : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2016. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b Ömer b Muhammed ez-. Esasü’l-belaga. 

Beyrut: Dâr-u Beyrut, 1965. 

Zerkeşi, Bedreddin b Muhammed b Abdullah ez-. el-Burhan fî ulumi’l-Kur’ân. Beyrut : 

Dârü’l-Ma’rife, 1990. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazîm. Menâhilü’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut : Kütübi’l-

Arabi Neşriyat, 1991. 

 




