
T.C. 
ÇUKUROVA  ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL  BİLİMLER  ENSTİTÜSÜ 
TEMEL  İSLÂM  BİLİMLERİ  ANABİLİM  DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İSLAM HUKUKU AÇISINDAN  ŞİDDET VE TERÖR OLGUSU 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Muhammet ÇAKIR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK  LİSANS  TEZİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ADANA  /  2007 
 

 



T.C. 
ÇUKUROVA  ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL  BİLİMLER  ENSTİTÜSÜ 
TEMEL  İSLÂM  BİLİMLERİ  ANABİLİM  DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 

İSLAM HUKUKU AÇISINDAN ŞİDDET VE TERÖR OLGUSU 
 
 
 
 
 
 
 
 

Muhammet ÇAKIR 
 
 
 
 
 
 
 
 

Danışman : Prof.Dr.Nasi ASLAN 
 
 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK  LİSANS  TEZİ 
 
 
 
 
 
 
 
 

ADANA  /  2007 
 



            Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne, 
 
 
            Bu çalışma, jürimiz tarafından Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı’nda   

  YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

 
 
 
 
            Başkan  : Prof. Dr. Nasi ASLAN 
                                   ( Danışman ) 
 
 
 
 
 
            Üye      : Yrd. Doç. Dr. İsmail YÜRÜK 
               
 
 
 
 
 
            Üye      : Yrd. Doç. Dr. Münir YILDIRIM   

  
 
 
 
 
 
ONAY 
 
Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim elemanlarına ait olduklarını onaylarım. 
--/--/---- 
 
 
 
 
                                                                                Prof. Dr. Nihat KÜÇÜKSAVAŞ 

                                                            
                                                               Enstitü Müdürü 

 
 

 
Not: Bu tezde kullanılan özgün ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin çizelge, şekil ve 

fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı 5846 Sayılı Fikir ve Sanat Eserleri 

Kanunundaki hükümlere tabidir. 



 i

 ÖZET 

İSLAM HUKUKU AÇISINDAN ŞİDDET VE TERÖR OLGUSU 

Muhammet ÇAKIR 

Yüksek Lisans Tezi, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı 

Danışman: Prof. Dr. Nasi ASLAN 

Eylül 2007, 149 Sayfa 

 İnsan sosyal bir varlıktır. Bu yüzden içinde yaşadığı toplum tarafından kabul 

edilen kurallara uymak zorundadır. Bu kurallar bazen din, bazen yasa, bazen de örf-adet 

kaynaklı olabilir. İslam dini ve getirdiği ahlaki umdeler, insana, toplumda nasıl 

yaşayacağını açıklamıştır. Bu çalışmada farklı boyutlarıyla İslam dini,  İslam Hukuku 

açısından şiddet ve terör olguları, bu olgular bağlamında çatışma ve diyalog kültürleri 

ile insan hakları araştırılmıştır. Çalışmamızda konuyla ilgili Kur’an ayetlerine, hadislere 

yer verilmiş ve bu konuda yazılmış diğer kitaplardan da yararlanılmıştır. 

 Çalışmalarımızın neticesinde görülmüştür ki; şiddet insanın fıtratında vardır. 

İslam, getirdiği hukuki ve ahlaki umdelerle insan fıtratındaki bu şiddet eğilimini 

asgariye indirgeyerek, dünyadaki tüm insanların barış, adalet, emniyet, müsamaha ve 

diyalog kültürü içinde, bir arada nasıl yaşayabileceğini ortaya koymaktadır. Hukuki 

açıdan can, din, akıl, nesil ve malın korunması için, önleyici tedbirler alınmış, cezai 

müeyyideler getirilmiş, gerektiğinde ve başka çare kalmadığında savaşa da izin 

verilmiştir.   

Şiddetin en acımasız ve gayrı ahlaki boyutu ise terördür. Menfaatler çatışması 

terörün, terör ise kaos ortamının kaynağıdır. Şiddet, terör ve kaos çatışma kültürünün 

ürünüdür. Çatışma kültüründe ise hedefe ulaşmak için her şey mübahtır. İslam dini, 

terörü kesinlikle reddeder ve lanetler. İslam hem bireysel hem de toplumsal hayatta 

emniyet ve istikrar vaad edip, kaos ve çatışmayı meneder. Daha huzurlu bir gelecek için 

öncelikle terörün genel kabul görebilecek bir tanımının yapılması, akabinde tüm gerçek 

ve tüzel kişiler ile oluşumların samimi bir şekilde teröre karşı ulusal ve uluslararası 

düzeyde işbirliği yapması gerekmektedir. İslam’a göre tüm insanlar eşit olup, 

üstünlüğün ölçüsü Allah’a yakınlıktadır.  

Anahtar Kelimeler: İslam, Hukuk, İnsan, Kur’an, Sünnet, Diyalog, Müsamaha, Şiddet, 

Terör, Çatışma 

 

 



 ii

ABSTRACT  

VIOLENCE AND TERROR FACTS ACCORDING TO ISLAMIC LAW                                      

Muhammet ÇAKIR 

Master  Thesis, Basic Islamic Sciences 

Adviser: Prof. Dr. Nasi ASLAN 

September 2007, 149 Pages 

             The human beings are social. Therefore they must obey the rules which have 

been accepted by the society where they have been living in. These rules can be related 

sometimes law, sometimes religion rules, sometimes custom on usage rules, too. The 

İslam Religion and its Law System have been explained how people will live on 

community. In this work, with different dimensions of Islam, violence and terror facts 

according to Islamic Law, clash and diolague culturies according to these facts, human 

rights are  studied. In our study it has been given place to verses of the Quran and 

Hadiths and used other books written on this subject. 

It has seen in the conclusion of our studies that violence is always together with 

the human beings. The Islam has reduced this violence tendency to the minimum degree 

by its lawful and moral norms and it has showed that all the people in the world can live 

in company by the culturies of peace, justice, safety, tolerance and dialogue. According 

to the law, some cautions have been taken in order to save the soul(self), religion, mind 

generations and property, punish sanctions have been brought, if there is no way and it 

is necessary it’s even allowed to the battle. 

 The most merciless and unmoral dimensionsof violence is terror. The benefit 

clash is the source of terror and the terror is the source of caos. Violence is the 

production of terror and caos clash culturies. In the clash culture everything can be done 

so as to reach the aim. The Islam Religion refuses and courses the terror. It promises 

safety and steadiness in both individual and social lifes and it forbids caos and clash. 

It’s necessary to make a brief description of terror which has to be accepted by the 

general for a more wellfare future, and then it’s necessary to cooperate against to the 

terror on the national and international level, with all of the judicial and real  

individuals. According to the Islam the human beings are equal and the measurement of 

superiority is at the closeness to God.  

Key  Words: Islam, Law, Human, Quran, Sunnah, Dialague, Tolerance ,Violence, 

Terror, Clash 



 iii

ÖNSÖZ 

  İnsan yüksek duygularla donatılmış, tabiatı gereği sonsuzluk düşüncesine 

muhtaç,  iyiliklere ve güzelliklere aşinadır. Allah, insanın manevi tatmin arayışına 

cevaben ve hayatını muntazam olarak yaşayabilmesi için insanlara, içlerinden seçtiği 

peygamberler aracılığıyla din göndermiştir. İnsanları kendi hür iradeleriyle hayırlara 

sevk eden ilahi prensipler bütünü olan din sayesinde Allah, ahseni takvim olarak 

yarattığı insana maddi-manevi ilerleme yolunu, dolayısıyla da dünyevi ve uhrevi 

saadetini elde etme fırsatını sunmuştur.  

 Şeytan’ın, Allah’a isyanıyla Hz. Âdem’e ve dolayısıyla insanlığa karşı başlattığı 

kavga ve çatışma, Hz. Âdem ve Hz.Havva’nın çocukları Habil ile Kabil’in kavgasıyla 

dünyevi hayatta iyi ve kötünün mücadele sembolüne dönüşmüştür.  Bu mücadelede 

kötüler hedefe ulaşmak için her şey mubah düşüncesinden hareketle şiddet ve terör 

eksenli çatışma kültürünü beslemişlerdir. İyiler ise birlikte yaşama uğruna ödünler 

verircesine uzlaşma, müsamaha ve diyalog kültürünü oluşturmaya yönelmişlerdir. 

Kıyamete kadar süreceği bildirilen iyi ile kötünün mücadelesi günümüzde tamamen 

kültürler mücadelesine dönüşmüştür. Çalışmamızda bahsetteğimiz bu mücadelenin 

fikri arka planına inmeye çalışıp örneklemeler yapacağız. 

 Çalışmamız üç bölümden oluşmaktadır: 

 Birinci bölüm tezin giriş kısmıdır. Bu bölümde tezin amacı, kapsamı, sınırları ve 

yöntemi belirlenmiştir.  

İkinci bölümde, değişik boyutlarıyla İslam dininin anlam ve muhtevası, şiddet ve 

terör olguları ve bu olguların kavramsal ve sosyal çerçevesi ile küresel çatışma ve 

diyalog kültürü incelenmiştir. 

 Üçüncü bölüm tezin hukuksal çerçevesidir. İslam Hukukuna göre; şiddet 

olgusunun meşru olan ve olmayan yansımaları, teröre benzeyen eylemler, evrensel 

insan hakları incelenmiştir. İslam Hukuku literatüründe terör kavramı yer almamaktadır. 

Ancak, unsurları itibariyle terörü andıran “öldürme, yaralama, yol kesicilik, eşkıyalık, 

fitne, bozgunculuk, intihar” gibi suçların İslam Hukukundaki manaları, suçların 

nedensellik bağları, suçlara uygulanan cezalar ve cezalandırılma yöntemleri 

incelenmiştir. İncelemeler yapılırken şiddet ve terör olgularının insanlığa ve İslam’a 

verdiği zarar üzerinde durulmuştur. Çalışmamızda konuyla ilgili Kur’an ayetlerine, 

hadislere yer verilmiş ve bu konuda yazılmış diğer kitaplardan da yararlanılmıştır. 



 iv

  Bu konuyu araştırmamı tavsiye eden, çalışmalarım sırasında bana vakit ayırarak 

tezimin olgunlaşmasında büyük katkıları olan Prof. Dr. Nasi ASLAN hocama en içten 

şükranlarımı sunarım.              

                                                                                               Muhammet ÇAKIR  

   ADANA, 2007 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 v

İÇİNDEKİLER  

ÖZET…………………………………………………………………………………….i 

ABSTRACT.................................................................................................................... ii  

ÖNSÖZ…………………………………………………………………………………iii  

KISALTMALAR……………………………………………………………………..viii 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

GİRİŞ 

1.1.Tezin Konusu, Sınırı, Amacı ve Yöntemi…………………………………………...1 

      1.1.1. Tezin Konusu ve Sınırı ………..…………………………………………….. 1 

      1.1.2. Tezin Amacı ve Yöntemi……….…………………………………….……….3  

 

İKİNCİ  BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE SOSYAL ÇERÇEVE 

2.1.İslam’ın Mana ve Muhtevası………………………...…….…………….……          5 

      2.1.1 İslam’ın Sulh ve Müsamaha Boyutu………………….……………………     6 

      2.1.2  İslam’ın Hak-Hukuk ve Adalet Boyutu….....................................................   9 

      2.1.3.İslam’ın Sevgi ve Emniyet Boyutu……………………………...……….      13 

      2.1.4. İslam’ın İbadet İtaat ve Teslimiyet Boyutu……………………....……….    17 

      2.1.5. Müslüman Olmayanların İslama Bakışı…….……..……………..………..   18 

2.2. Şiddet Kavramının Tanımı, Tarihçesi, Sebepleri ve Türleri ……………………...21 

       2.2.1. Şiddet Nedir………………………………………….…………………….22 

       2.2.2. Şiddet Türleri ………………………………………………….……….……25 

       2.2.3. Sosyolojik Açıdan Şiddet…………………………………….………..........26 

       2.2.4. Hukuki Açıdan Şiddet ……………………………………….………..........28 

       2.2.5. Sosyolojik ve Hukuki Açıdan Suç-Şiddet İlişkisi ……………….…........... 30 

 2.3. Terörün Tanımı, Tarihçesi,Sebepleri ve Türleri………………. ………………   33 

         2.3.1. Terör Nedir…………….…………………….………….…….…………..34   

         2.3.2. Terörün Tarihçesi………….………………………………….…………..37 

         2.3.3. Terörün Özellikleri ve Sınıflandırılması……………….……….………...37   

         2.3.4. Terörün Unsurları  ……………………………………..………….……...38 



 vi

        2.3.5. Terörün Amacı …………………………………………………………    39 

        2.3.6. Uluslararası Terörizm ve Devletler Nezdinde Terör    …………….……   41 

        2.3.7. Uluslararası Kuruluş ve Belgelere Göre Terör:…………………...…..…   43 

        2.3.8. Teröre Karşı Alınabilecek Önlemler ve İşbirliğinin Önemi ………..…..…51 

        2.3.9. Terörün ve Şiddet Eylemlerinin Ötekine Yüklenmesi….…………….........52 

2.4. Çatışma Kültürü …………………………………………………………..............57 

         2.4.1. Çatışma Kültürünün Temeli: Menfaat Kavgası ..……………………..…..57 

         2.4.2. Çatışma Kültüründe Kim Kim İçin Tehdit Unsuru …………………........60 

2.5. Diyalog Kültürü……………………………………………………………….......61 

        2.5.1.Diyalog Kültürünün Temeli: Sulh ve Müsamaha…………...……...............62 

        2.5.2.Müslümanlar Açısından Yahudilerle ve Hıristiyanlarla Diyalogun İmkânı..65 

        2.5.3.Müslümanlar Açısından Diyalogun Önündeki Zorluklar ………….............68 

        2.5.4. Diyalog Kültürünün Oluşumunda Dinlerarası Diyalogun Önemi……........72 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

             HUKUKSAL ÇERÇEVE 

3.1. İslam Hukuku Kaynakları Açısından Şiddet ve Terör Olgusu……….……...........76 

       3.1.1. İslam Hukukunda Korunması Zorunlu Maslahatlar …………….…………76 

       3.1.2. İslam Hukukunda Öngörülen Cezalar ve Amaçları…………….…………..82 

       3.1.3. İslam Hukukunda Şiddeti ve Suçu Önleyici Tedbirler……….…………….86 

       3.1.4. Şiddetin Meşru Boyutu……………………………….…….………………88 

                 3.1.4.1. İslam Fıkhında Cihad ve Savaş ……………...………………….....89           

                 3.1.4.2. Meşru Müdafaa Hali …………………..………….……................105 

              3.1.4.3. İslam Hukukunda Hadlerin Uygulanması.……….……….……….106 

                 3.1.4.4. Kısas………..…..………………………….…………….…..........116 

      3.1.5.   Şiddetin Meşru Olmayan Boyutu…….………………………………..….119 

                  3.1.5.1. Öldürme, Cinayet, Katl……………..……………….....................119 

                  3.1.5.2.  İntihar, Kendini Öldürme……………….…………….................121 

                  3.1.5.3. Yaralama, Müessir Fiil  …………..……...……………................125 

                  3.1.5.4. Yolkesicilik……………………………………...….....................125 

                  3.1.5.5. Eşkıyalık…..…….….………………………………….................126 

                  3.1.5.6. Bağilik………………..……………………………………..........127 

                  3.1.5.7.   Fitne, Bozgunculuk……….………..………………....................128   

 



 vii

3.2. Şiddet ve Terör Eylemleri Bağlamında Evrensel İnsan Hakları    ……….............129 

       3.2.1.İslam Hukukunda İnsan Hakları…………………………………................130 

       3.2.2. İnsan Hakları Alanında Elde Edilen Çağdaş Kazanımlar 

                 ve Bu Kazanımların Korunması:………...……………………..…............ 133 

       3.2.3. İnsan Hakları Bağlamında Hz.Peygamber’in Veda Hutbesi  ……..............134 

SONUÇ…………………………………….…………………………………………140 

KAYNAKÇA………………………………………………………………………..  143 

ÖZGEÇMİŞ………………..…………………………………..…………………….149 

 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 viii

KISALTMALAR 

                 a.g.e.           :  Adı geçen eser. 

                 A.G.İ.T.      : Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı 

     a.y.              :  Aynı yer. 

                 b.                 :  bin. 

                 B.M.            :   Birleşmiş Milletler 

      c.                 :  Cilt. 

                 Çev.            :  Çeviren. 

                 Dağt.           :  Dağıtım. 

                 D.İ.B.          :  Diyânet İşleri Başkanlığı. 

                 Hz.               :  Hazreti. 

                 mad.            :  Maddesi. 

                 n.ş.r.            :  Neşreden. 

                 s.                  :  Sayfa. 

                 T.D.V.         : Türkiye Diyânet Vakfı. 

                 Terc.            :  Tercüme eden. 

                 t.y.                :   Tarih yok. 

     Üniv.             : Üniversitesi.  

     v.                  :  Vefâtı. 

                 v.b.               :  Ve benzeri. 

                 v.d.               :  Ve diğer. 

                 v.s.                :  Ve sâir. 

      y.y.                :   Yeri yok. 

 
 



 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

         GİRİŞ 

1.1. Tezin Konusu, Sınırı, Amacı ve Yöntemi 

 1.1.1. Tezin Konusu ve Sınırı   

 Kitle iletişim ve ulaşım araçlarının hızlı gelişmesi sonucunda dünya üzerinde 

mesafeler kısalmıştır. Adeta büyük bir köy haline gelen dünyada toplumlar ve kültürler 

birbirine girmiştir. İnsanlar dünyanın neresinde yaşarsa yaşasın küçük gelişmelerden 

haberdar olabilmektedir. Bilimsel gelişmeler ve teknolojik keşifler insan hayatını hızla 

değiştirmektedir. Özellikle medya alanındaki -medya olarak tüm iletişim ve haberleşme 

araçlarını kastediyoruz.- teknolojik ilerlemeler sayesinde, insanları etkileyebilme 

kolaylaşmıştır. Medya gücünü elinde bulunduranlar, insanları etkilemek için bu güce sık 

sık başvurmaktadır. Son zamanlarda gelişen sosyal-siyasal olaylar sonucu İslam,  insanlar 

arasında fazlaca tartışılmaktadır. Birçok ülkede olduğu gibi ülkemizde de insanlar, İslam 

hakkında yanlış bilgilendirilmektedir. Bu yanlış bilgilendirme, İslam’ı araştırmama veya 

bilmemeden kaynaklandığı gibi kasıtlı üretilen yanlış haberlerden de kaynaklanmaktadır. 

Bununla beraber İslam’ın terör ve şiddetle özdeşleştirilmeye çalışılmasında İslam’ı 

olması gerektiği gibi temsil edemeyen Müslümanların da payı vardır.  

Her çeşit şiddet içerikli eylemin, özellikle terör eylemlerinin medyada İslam ile 

birlikte anılması, “İslamcı Terör” veya  “İslami Terör” ifadelerinin sıklıkla kullanılması, 

İslam’ın imajını zedelemektedir. İster kasten ister cehalet sonucu olsun, isterse 

Müslümanların İslam’ı temsil edememelerinden olsun, İslam’ın şiddet ve terör 

olgularıyla yan yana kullanılması İslam’a ve Müslümanlara zarar vermektedir. Müslüman 

coğrafyası, birkaç yüzyıldan buyana eğitim, bilim ve teknoloji, siyaset, ekonomi, 

üretkenlik ve araştırmacılık alanlarında çağdaş dünyanın gerisinde kalmıştır. 

Müslümanların bu geri kalışında cehalet, taassub, tembellik, fakirlik ve üretemeden 

tüketme alışkanlığı gibi sosyal hastalıklar önemli rol oynamıştır. Ancak Emperyalist ve 

sömürgeci ülkelerin Müslüman dünya üzerinde kurdukları hegemonya da Müslümanların 

bu geri kalışında önemli etkenlerden biridir. 



 2 

Bununla beraber özellikle 19. yüzyılın sonları ile 20. yüzyılın başlarından itibaren 

hem Osmanlı Devleti gibi Müslümanlar adına denge unsuru bir gücün parçalanması hem 

de bloklara ayrılan dünyada zaafiyetleri nedeniyle Müslümanların yeniden bir güç odağı 

oluşturamamaları, onları dış müdahalelere ve sömürgeye açık hale getirmiştir. Bu 

coğrafyada yaşanan siyasal gelişmeler ve kültür bunalımlarının sonucu olarak, halkın bir 

kesimi, aydınlarını ve yöneticilerini yabancılaşmış görmekte ve bunlara karşı tepki 

duymaktadır. Diğer taraftan emperyalist olarak gördükleri ülkelere ve onlarla çıkar 

ilişkisi içinde olduğuna inandıkları kişi ve gruplara karşı da isyan duyguları 

kabarmaktadır. Buna rağmen bu coğrafyada, terör eksenli şiddet eylemleri özellikle 20. 

Yüzyılın ikinci yarısından itibaren ortaya çıkmıştır. Zira bu coğrafyanın insanları bu 

döneme kadar örf ve gelenekleriyle İslam’ı içselleştirmişlerdir.  Özünde sulh ve 

müsamaha dini olan İslam ne teröre ne de meşru olmayan herhangi bir şiddet eylem ve 

anlayışına müsaade etmediğinden, bu döneme kadar terör, şiddet ve bozgunculuk bu 

bölgede etkili olamamıştır. Özellikle 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Ortadoğu 

orijinli şiddet ve terör eylemleri, komünist ve sosyalist kaynaklı örgüt, oluşum ve 

devletlerin sevk ve idaresiyle gerçekleşmeye başlamıştır. Bu örgütler eylemlerine taban 

oluşturmak için cihad, şehitlik gibi İslami terimleri de kullanmışlardır. Nihayetinde şiddet 

ve terör olguları İslam’a mal edilmeye başlanmıştır. 

Tezimizde öncelikle İslam’ın mana ve muhtevasını işleyeceğiz. Akabinde şiddet 

ve terör olgularını kavramsal, tarihsel ve sosyal açıdan değerlendireceğiz. Bu tespit ve 

değerlendirmeleri yaparken, İslam Hukukunun asli kaynakları olan Kur’an ve Sünnet’te 

şiddet ve terör olgularına karşı nasıl bir duruşun olduğunu; İslami bilgiye vakıf ve bu 

bilgiyle amel eden kişinin amacına ulaşmak için şiddet yöntemlerine başvurmasının, 

İslam Hukuku açısından mümkün olup-olmadığını; eğer mümkün ise bu yöntemlerin 

sınırlarının ne olduğunu ortaya koymaya çalışacağız.  Ayrıca şu hususu da belirtmeliyiz 

ki “terör” ve “terörizm” kavramlarını ayrı ayrı değil de birbirinin tamamlayıcısı olarak 

birlikte kullanacağız. 

Araştırmamız, üzerinde pek fazla eserin verilmediği bir alanı kapsamaktadır. 

Konunun hukuk yönü ile beraber sosyal, siyasal ve psiko-sosyal boyutları da vardır. Aynı 

zamanda İslam Hukuku açısından konumuz ile ilgili tarihsel bir zenginlik mevcut 

değildir. Bu nedenle araştırmanın kapsamı üzerinde farklı biçimlemelere gidilebileceğini 

ifade etmekte fayda vardır.  



 3 

Tezin konusu içerik olarak çok geniş mahiyettedir. Konuyu İslam Hukuku 

açısından inceleyeceğimiz için konu İslam Hukuku uygulama ve perspektifine göre ele 

alınmıştır. Bu yüzden kapsam olarak konu, İslam Hukukunun temelini oluşturan Kur’an 

ve Sünnet ile klasik hukuk kaynakları çerçevesiyle sınırlandırılmıştır. Ayrıca Asr-ı Saadet 

uygulamalarına da zaman zaman atıfta bulunulmuştur. Çalışmamızda konu başlıklarını ve 

hadisleri belirlemede Kur’an, Tefsir ve seçkin Hadis kitapları ilham kaynağımız 

olmuştur: 

 
1.1.2. Tezin Amacı ve Yöntemi 

Şiddet ve terör olgusunun, küreselleşerek bir köy haline gelen dünyada, dinsel ve 

etnik ayrım yapılmadan birlikte yaşamak zorunda kalan insanlığa, psiko-sosyal ve moral 

açıdan etkisinin; İslam’a mensup olanlarca yapılan veya onlara isnat edilen şiddet ve 

terör eylemlerin kaynağının İslam dini olup-olmadığının; İslam’ın hukuk bağlamında 

şiddet ve terör olgularına karşı duruşunun tespiti tezin amacıdır. 

Yaptığımız ön araştırmadan elde ettiğimiz sonuca göre konu üzerinde ülkemizde 

çalışma yapılmamıştır. Aslında bizim bu çalışmayı yapmak istememizdeki sebeplerin en 

önemlisi de budur. Şüphesiz ki bilimsel çalışma ve araştırmalar da metot çok önemlidir. 

Bilindiği gibi bilimsel bir çalışmada ilmî sonuçlara ulaşabilmek için iki temel süreç söz 

konusudur. Bunlar: 

1. Bireysel güvenirlik ve geçerlilik ölçülerine uygun olarak verilerin toplanması. 

2.Toplanan verilerin yine aynı kriterlere uygun olan metot ve teknikler vasıtasıyla 

yorumlanmasıdır.  

Araştırmamızda yöntem olarak biz de önce bilimsel güvenirlik ve geçerlilik 

ölçülerine uygun bilgileri tespit edip, sonrasında aynı ölçülere bağlı kalarak toplanan 

bilgileri yorumlayarak işlemeye çalıştık.  

Çalışmamızın ilk bölümünde İslam’ın, şiddet ve terörün tanımlaması yapılıp 

kavramsal çerçevesi çizilmiştir. Bundan bahisle konuyu oluşturan kavramların tarihsel 

gelişimi, sosyal mahiyeti irdelenmiştir. İkinci bölümde İslam Hukukunun ana 

kaynaklarına dayanan veriler dikkate alınarak İslam’ın toplum için neler ortaya koyduğu, 

terör ve şiddet hareketlerinin topluma neler kaybettirdiği ve İslam Hukukunun meseleye 

bakışı ortaya konmuştur.  



 4 

Ayrıca özü itibarıyla hoşgörü ve barış dini olan İslam’ın, insanlığın geleceği 

açısından, farklılıkları zenginlik sayan anlayışı temsil edilerek, nasıl insanlığın pratiğine 

sunulabileceğine dair düşüncelere yer verilmiştir. Çalışmamızda konumuz açısından 

büyük önem arz eden güncel ve tarihi vakıaları da ele aldığımızı ve teknik yöntem olarak 

parçadan bütüne doğru yani tümevarım metodunu kullandığımızı belirtebiliriz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

İKİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE SOSYAL ÇERÇEVE 

2.1. İslam’ın Mana ve Muhtevası 

               İnsan yüksek duygularla donatılmış, yaratılışı gereği sonsuzluk düşüncesine 

muhtaç,  iyilik ve güzelliklere aşinadır. Yüce Allah,  Kur’an’da “Biz insanı en güzel 

şekilde yarattık”1 demiştir. Gerek fiziki ve cismani bakımdan, gerekse ahlak, maneviyat 

ve ruhi bakımdan insan, yetkinliğe erebilecek en güzel bir biçimde yaratılmıştır. 

Gerçekten insanın mahiyet ve aslına, insanlık âlemine derin ve araştırıcı bir bakışla 

bakan, onun dışında ve içinde bulunan incelikleri düşünen, fikir yürüten kimse, onun 

güzelliğinin en gizli biçimde olmasının, duygusuz olan şekil ve suretinde değil, özellikle 

güzellik denilen manayı anlamasında ve Yüce Yaratıcıyı ve O’nun sıfatlarını tanıyıp 

O’nun ahlakıyla ahlaklanmasında olduğunu anlar. İnsanın yaratılışının olgunlaşma 

vetiresi budur. İnsan ilk doğuşunda bu olgunlukta olmasa da belirtilen olgunluğa doğru 

ilerleme kabiliyeti verilmiş olması anlamında en güzel biçimde yaratılmıştır.2 

Allah, insanın manevi tatmin arayışına cevaben ve hayatını muntazam olarak 

yaşayabilmesi için insanlara içlerinden seçtiği peygamberler aracılığıyla din 

göndermiştir. İnsanları kendi hür iradeleriyle hayırlara sevk eden ilahi prensipler bütünü 

olan bu din sayesinde Allah, ahseni takvim olarak yarattığı insana, maddi-manevi 

ilerleme yolunu, dolayısıyla da dünyevi ve uhrevi saadetini elde etme fırsatını sunmuştur. 

O halde din nedir? Din kelimesi Arapçada, ceza, hesap, kaza yani hesap verme, 

itaat etme, adet, durum, kahır ve nihayet tüm bunlarla ilgili ve hepsinin üzerinde 

kurulduğu prensipler bütünü manalarına gelir. Terim manasıyla veya bilinen manasıyla 

din, akıl sahiplerini kendi arzuları ile bizzat iyilikleri yapmaya ve kötülüklerden 

sakındırmaya yarayan ilahi buyruklardır.3 

 “Din gününün, hesap gününün tek hâkimi” 4 olan Yüce Allah ahseni takvim 

olarak yarattığı insanı, ilk peygamber olan Hz. Âdem’den bu yana hiçbir zaman sahipsiz 

ve başıboş bırakmamıştır. İslamı, bütünüyle insanlık için yaratan Yüce Yaratıcı, onu, 

                                                
1 Yıldırım, Suat, Kuran’ı Hakim ve Açıklamalı Meali, Feza Yayınları, İstanbul 1998, Tin, 95/4. 
2 Yazır, Elmalılı M.Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Yayıncılık, İstanbul 1995, c. IX, s. 313. 
3 Yazır, a.g.e., c. I, s. 91.  
4 Fatiha, 1/4. 



 6 

parça parça insana sunmuştur. Hz. İbrahim ile Haniflik, Hz. Musa ile Musevilik, Hz. İsa 

İsevilik, nihayetinde, getirdiği ahkâm ve prensipler olarak semavi dinlerin ekmeli olan ve 

bütününü kapsayan Hz. Muhammed ile İslam insanlığa din olarak sunulmuştur. “İşte 

bugün sizin dininizi kemale erdirdim ve üzerimdeki nimetimi tamamladım. Sizin için 

din olarak İslamı seçtim”5 buyuran “Allah’ın yanında tek ve hak din İslam’ dır.”6  

İslam, Arapça bir kelime olup sulh, barış, teslimiyet ve selamet manalarına gelen 

“silm” kökünden gelir. Arap dilinde “silm” ve “selm” kelimelerinin kökleri 

incelendiğinde bu kelimelerin; gizli açık her türlü afet veya musibetten uzak olmak ve 

onlardan kurtulmak, barış ve emniyet, ibadet ve itaat manalarına geldiği görülmektedir. 

İslam’ ın terim manası özünde kelime manasıyla özdeştir. Terim manası olarak İslam, 

Allah’ın varlığına ve tekliğine iman edip O’nun emrettiklerini yapmak, yasakladıklarını 

yapmamaktır. Başka bir ifadeyle kişinin, Allah’ın emir ve nehiylerine uymasıdır. İslam, 

Allah’a, Peygamberlere, meleklere, kitaplara, hayır ve şerrin Allah’tan geldiğine yani 

kadere, ahiret gününe inanıp bu inanç doğrultusunda Allah’ın emir ve nehiylerine uyarak 

Allah’a kulluk ve itaatte bulunmaktır. 7 

 
2.1.1. İslam’ın Sulh ve Müsamaha Boyutu 

İslam’ın manalarından biri “sulh” tur. Sulh, hoşgörü ve müsamaha göstererek 

birlikte yaşayanların, aralarında tesis ettiği barıştır. Sulh, barış, hoşgörü, müsamaha ve 

tüm bu hasletleri özümseyip birlikte yaşayabilme İslam’ın insana kazandırdığı bir 

meziyettir. Bu meziyet sayesindedir ki Müslümanlar, ulaştıkları yerlere adalet, hürriyet 

ve her türlü insani duygu ve düşünceyi götürmüştür. Müslümanların tarih sürecine 

bakıldığında, Müslüman halifeler, cepheye gönderdikleri komutanlardan, Hz. 

Peygamberin izinden giderek, Hz. Ebu Bekir’in Suriye’ye gönderdiği Hz. Usame’ye 

verdiği talimat örneğinde olduğu gibi, bu istikamet üzerinde hareket etmelerini 

istemişlerdir.  

            “Ey Usame! İhanet etmeyin, hırsızlık etmeyin, mal yağmalamayın, (meşru 

öldürmenin dışına çıkıp müsle yapmayın, ölü cesedin azalarına dokunmayın) çocuk, 

ihtiyar, kadın öldürmeyin, hurmalıkları kesip yakmayın, meyveli bir ağacı da kesmeyin, 

                                                
 5 Bkz. Maide, 5/3.   
 6 Bkz. Ali İmran, 3/19.  
 7 Tabbara, Afif A. İlmin Işığında İslamiyet, Çev. Mustafa Öz,  Kalem Yayıncılık, İstanbul 1981, s. 31. 



 7 

yemek maksadı olmaksızın davar, sığır, deve öldürmeyin, yol boyu mabetlere çekilmiş 

insanlara rastlayabilirsiniz onlara dokunmayın, ibadetlerine karışmayın.”8  

  Hz. Peygamber’in Necranlı Hıristiyanlarla yaptığı anlaşma da, İslam’ın bu engin 

hoşgörüsünün ortaya koyulması açısından dikkate değerdir. Necranlılarla yapılan 

anlaşma metninin bir kısmı şu şekildedir. “Onların mallarına, canlarına, dini hayat ve 

tatbikatlarına hazır bulunanlarına, hazır bulunmayanlarına, ailelerine, mabetlerine, az 

olsun çok olsun onların mülkiyetlerinde bulunan her şeye şamil olmak üzere Allah’ın 

himayesi ve Resulullah Muhammed’in zimmeti Necranlılar ve onlara bağlı etraftakiler 

üzerine bir haktır. Hiçbir piskopos kendi dini vazifesini gördüğü kilisenin dışına, hiçbir 

rahip, içinde yaşadığı manastırın dışına bir yere alınıp götürülmeyecektir. Onlar ne 

zulmedecekler ne de kendileri zulme uğrayacaklardır. Onlar arasında hiç kimse bir 

başkasının işlediği suç ve yaptığı haksızlıktan mesul tutulmayacaktır.”9 

 Yine Asr-ı Saadetten farklı bir örnek şu şekilde cereyan etmiştir. “Ashabdan 

Garafe İbn Haris’in yanında bir Hıristiyan, Hz. Peygamber hakkında hakaretvari sözler 

sarf edip küfürler savurur. Buna dayanamayan Garafe, adamın üzerine yürür ve boğuşma 

sırasında adamın burnunu kırar. Hıristiyan adam hemen Amr İbnu-l As’a, Garafe’yi 

şikâyet eder. Amr İbnul As Garafe’yi sorgular; 

 -“Biz onlara eman vermiştik, niye böyle yaptın?” 

 Garafe açıklar: 

 -“Her halde Resulullah’a küfür etsinler diye eman verilmedi. Bildiğim kadarıyla 

onlara  sadece; 

1. Kiliselere karışmayacağımıza, oralarda diledikleri gibi ibadet edeceklerine,  

2. Altından kalkamayacakları mükellefiyetler yüklemeyeceğimize,  

3. Onlara bir düşman saldırırsa onların yanında savaşacağımıza, 

4. Kendi aralarındaki meselelerde diledikleri gibi karar verebileceklerine,  

5. Ancak Bizim kanunlarımıza tabi olmak isteyenler hakkında, Allah ve Resulü’nün 

emrettiği şekilde hüküm vereceğimize, istemezlerse zorlamayacağımıza dair ahit ve eman 

verdik” dedi. 

O zaman Amr İbnül As, ona:  

 -“Doğru haklısın!” diye cevap verdi”  

                                                
 8 İbn Esir, İzzeddin b., el-Kâmil fi't-Târîh., Bsk. Ofset, Kahire 1301, s. 335. 
9 Hamidullah, Muhammed İslam Peygamberi,  Çev. Salih  Tuğ, İrfan Yayıncılık, İstanbul 1993, c. I.  
s. 622. 



 8 

 Hz. Ömer zamanında, 635 yılında Humus şehri fethedilmişti. Bir sonraki yıl 

Bizanslıların yaklaşık iki yüz bin kişilik bir orduyla saldıracağı haberi gelince, 

Müslümanlar, Humus’u boşaltmak zorunda kalırlar. Şehirden ayrılırken, Müslüman 

olmayan halktan aldıkları cizyeyi iade ederek şöyle derler; 

  -“Biz bunu (vergiyi) alırken, sizin emniyetinizi garanti etmiştik. Şimdi ise sizi 

müdafaa edemeyeceğiz. Kendi başınızın çaresine bakın!” 

 Daha önce Bizans hâkimiyetinde kalan Humus halkı Bizanslıların hâkimiyet 

anlayışını iyi bildiklerinden Hıristiyanıyla, Yahudisiyle bu duruma çok üzülür ve 

Hıristiyan ahali şöyle der; “Sizin adaletli hâkimiyetiniz bize, sizden önce yaşadığımız 

zulüm ve keyfilikten daha sevimli gelmişti. Sizin valinizle işbirliği yapıp Herakliyus’un 

ordusuna karşı şehrimizi müdafaa edeceğiz”. 

 Yahudi olanlar ise şöyle konuşur;  

 -“Tevrat’a yemin olsun ki Herakliyus’un valisi, bizi mağlup edip ezmedikçe 

Humus şehrine giremeyecektir.” 

  Neticede yerli ahali, kapıları kapayıp şehri müdafaa ederler, Herelkiyus’un 

orduları başarılı olamayarak geri çekilince Müslümanları tekrar sevinçle şehre davet ve 

kabul ederler. Olayı anlatan Belazuri bahsi şöyle devam ettirir; “Müslüman idaresini 

tercih eden diğer Hıristiyan ve Yahudi şehirleri de aynı şekilde donandılar ve şöyle 

dediler; 

 - “Eğer Rumlar ve etbaları Müslümanlara galebe çalarlarsa, eski hale devam 

ederiz. Aksi halde Müslümanlardan bir kişi kalsa anlaşmamıza uyarız.”10 

  Yukarıda verdiğimiz örnekler İslam’ın sulh ve müsamaha boyutundan sadece bir 

kesittir. Görülmektedir ki barışı ve hoşgörüyü ön plana çıkararak birlikte yaşamak daha 

kolay olmuştur. Zaten İslam’ın huzurlu ve mutlu bir yaşam getirdiği terbiye metedolojisi 

de birbirine sabrederek birlikte yaşamayı ve birlikte yaşanılan sulh, güven dolu bir hayatı 

vaat etmektedir. Hatta bu husus vaadden ötededir. Zira Hz. Peygamber’den bu yana 

geçen ondört asır boyunca İslam’ın yayıldığı veya yayılmaya başladığı yerlerde çoğu 

zaman sabır ve sekine içinde sulh hâkim olmuş, farklı din, kültür, ırk ve milliyetten 

insanlar İslam’ın insana kattığı müsamaha sayesinde birbirlerine katlanarak ve 

kenetlenerek birlikte yaşamışlardır.   

 

                                                
10 Belazuri, Ebul Abbas Ahmed İbn Yahya, Fütuhu'l-Büldân, Beyrut 1958, s. 187. 



 9 

2.1.2. İslam’ın Hak-Hukuk ve Adalet Boyutu 

         “Hak” kelimesi muhteva olarak çok geniştir. Batılın zıddı olan hak, kuvvet 

karşısında haklı olmak manasındaki hak, ferdi hayatta herkesin nasibi, hissesi olarak hak, 

mevcut kamu idaresine tanınan menfaat, fayda ve ihtiyaçları giderme anlamında hak, 

Esma-ı Hüsna’dan bir isim olarak Hak. Kur’an’da da “hak” sözcüğü farklı anlamlarda 

kullanılmıştır. "Şüphesiz, onların çoğunun üzerine o söz (azap) hak olmuştur."11  

Burada "hak oldu"; sabit ve vacip oldu, anlamındadır. “O günahkârlar istemese de, 

Allah hakkı sabit ve üstün kılacaktır.”12, " De ki: Hak geldi, batıl yok oldu.”"13 Burada 

“hak” batılın zıddı olarak kullanılmıştır.  "Boşanan kadınların da maruf şekilde 

yararlanmaları hakları olup, bu, Allah'tan korkanlar için bir vaciptir..”14    Burada 

"hak", vacip anlamındadır. "Allah hak ve adaletle hükmeder."15 Bazen, zulmün aksi olan 

"adalet" anlamı görülür.  Şu ayette ise “hisse, pay” anlamındadır. "Mallarında, hâlini arz 

eden ve edemeyen yoksullar için belli bir hak (pay) vardır."16  

 “Hak” genel anlamda şu şekilde tarif edilebilir: Dinin yetki veya yükümlülük 

olarak tespit ettiği şahsa ait haklardır. Bu tarif, hakkın, dinî, medenî, te'dib, genel, malî 

olan veya olmayan bütün çeşitlerini kapsamına alır. Namaz, oruç gibi Allah'ın kul 

üzerindeki hakları dinî; mülk edinme gibi haklar medenî; babanın çocuğunu, kocanın 

karısını terbiye etmesi gibi haklar te'dip; devlet başkanının tebaayı yönetmesi gibi haklar 

amme; eşin, küçük çocukların ve yoksul hısımların nafakası gibi haklar malî; şahıs 

üzerinde velâyet gibi haklar da malî yönü bulunmayan hak niteliğindedir.17 İslâm hukuku 

açısından hakların asıl kaynağı İslam'dır. Durum böyle olunca, hakkın doğması, 

kullanılması, korunması ve sona ermesi ile ilgili hükümleri de İslâm'ın belirlemesi 

tabiîdir. 

İnsanın tabiatında adalet fikri vardır. Zira insan kendisiyle ilgili olsun veya 

olmasın bir çok konuda değerlendirme yaparak haklı- haksız, iyi- kötü diye çoğu kez bir 

yargıda bulunur. Günlük hayatta olduğu gibi hukuk hayatında da bu değerlendirme 

yapılagelmiştir. Nitekim kamu vicdanı da adaletin tecelli etmesini ister, adalete aykırı 

                                                
11 Yasin, 36/7. 
12 Enfal,8/8. 
13 İsra, 17/81. 
14 Bakara, 2/241. 
15 Mümin, 40/20. 
16 Mearic, 70/24. 
17 Zuhayli, Muhammed Vehbe, İslam Fıkhı Ansiklopedisi, Çev. Komisyon, Risale Yayınları, İstanbul 1992, 
c. IV,  s. 9. 



 10 

kararlardan da rahatsızlık duyar. Çünkü “bir davanın özel muhtevası yalnızca tarafların 

menfaatlarını ilgilendirse bile, onun evrensel muhtevası yani sözkonusu hak ve bu hak 

üzerine verilen karar herkesi ilgilendirir” ki bu da “kamu vicdanı” kavramında ifadesini 

bulmaktadır. Kamu vicdanının, mahkemenin verdiği kararın adaletine inanması ve 

güvenmesi gerekir. 18 

         "Ey iman edenler adaleti ayakta tutarak Allah için şahitlik edenler olun. 

Kendinizin, ana ve babanızın aleyhinde bile olsa (şahitlik ettiğiniz kimseler) zengin 

veya fakir de olsalar (adaletten ayrılmayın). Çünkü Allah ikisine de daha yakındır. 

Adaleti yerine getirebilmek için hevâ ve hevesinize uymayın. Eğer eğri davranır veya 

yüz çevirirseniz, Allah yaptıklarınızdan haberdardır.”19 

         "...Allah insanlar arasında hüküm verdiğiniz zaman, adaletle hükmetmenizi 

emreder" 20  

         "Ey iman edenler, Allah için şahitlik eden kimseler olunuz. Bir topluluğa karşı 

duyduğunuz kin sizi adaletten saptırmasın. Adil davranın, takvaya yakışan budur. 

Allah'tan korkun, Allah yaptıklarınızdan haberdardır."21 

       "Ey Davut! Biz seni yeryüzünde halife yaptık. O halde insanlar arasında hak ve 

adaletle hükmet. Hevâ ve hevesine uyma, yoksa bu seni, Allah'ın yolundan saptırır. 

Doğrusu, Allah'ın yolundan sapanlara, hesap gününü unutmalarına karşılık çetin bir 

azap vardır.”22 Allah'ın, Hz Peygamber’e hitabı da şöyledir: 

 "Emr olunduğun gibi dosdoğru ol; onların heveslerine uyma ve şöyle de: 

Allah'ın indirdiği Kitaba inandım ve aranızda adaletle hükmetmekle emrolundum."23 

"Allah, adaleti ve ihsanı emreder."24  “Allah size emanetleri ehline vermenizi ve 

insanlar arasında hükmettiğiniz zaman, adaletle hükmetmenizi emreder."25 

"Hükmettiğin zaman onlar arasında adaletle hükmet. Şüphesiz Allah adil davrananları 

sever." 26 

                                                
18 Aslan, Nasi, İslam Yargılama Hukukunda Şuhudü’l Hal Jüri Osmanlı Devri Uygulaması, Beyan 
Yayınları, İstanbul 1999, s. 153. 
19 Nisa,4/135. 
20 Nisa, 4/58. 
21 Maide, 5/8. 
22 Sad, 38/28.  
23 Şura, 42/15. 
24 Nahl, 16/90. 
25 Nisa, 4/58. 
26 Maide, 5/42; Hucurat, 49/9. 



 11 

           Hz. Peygamber de adalet ve adaletle hükmedenler hakkında birçok hâdis 

buyurmuşlardır: “Hükmünde, yönetimi ve velâyeti altındakiler hakkında âdil 

davrananlar, Allah katında nurdan minberler üzerinde olacaklardır."27 “Adil devlet 

başkanı ve idareciler mahşer yerinde Allah'ın yüce lûtfuna ve himayesine mazhar 

olacakların öncüleridir."28 Bu ayet ve hâdislerde yer alan adalet kavramı geniş anlamıyla 

ele alınıp hukuki, sosyal ve ahlâkî adaleti kapsamaktadır. 

             Adaletin İslâm toplumunda, yönetimde, muhakemelerde ve insanlar arası 

ilişkilerde tam anlamıyla uygulanması önemli bir hedeftir. İslam’ın ilk yıllarında 

Müminlerin kardeş ilân edildiği, yığılan kişisel servetlerde fakir ve muhtaçların hak 

sahibi olduklarına dair Kur’an ve Sünnetteki buyruklar, İslâm'daki adalet anlayışının 

göstergesidir.                   

 Asr-ı saadetten örnek verecek olursak; Hz. Peygamber: “Kıyamet gününde 

insanların Allah'a en sevgili olanı ve Allah'a en yakın bulunanı adil devlet 

başkanıdır"29 buyurmuşlardır. Hz. Peygamber'in İslâm'ı tebliğ etmekle görevlendirildiği 

dönemin arifesinde cahiliye devri Arapları boğaz boğaza, bıçak bıçağa gelmiş 

durumdaydılar. Adaletsizliğin, zulmün kol gezdiği bir dönemde, İslâm’ın gelişiyle 

yepyeni bir toplum ortaya çıkmıştır. Zengin-fakir, efendi-köle ayırımının yapılmadığı, 

haktan asla ayrılmanın söz konusu olmadığı bir toplum oluşmuştur. Bir gün 

Mahzumoğulları kabilesine mensup eşraftan Fâtıma adında bir kadının hırsızlık yaptığı 

söylenmiş ve kadın, Hz. Peygamber’in huzuruna getirilmişti. Kadının elinin kesilmesine 

hükmedildi. Fakat daha önceki gelenek ve alışkanlıklara göre Kureyş'ten olan asil bir 

kadın hakkında suç işlemiş olsa dahi böyle bir hüküm verilemezdi. Hükmün infazının 

durdurulması için Kureyş'in ileri gelenleri Hz. Peygamber'in çok sevdiği Usame b. Zeyd'i 

araya koyarak bu kadının affedilmesini istediler. Usame’nin böyle bir şefaatte bulunması 

Hz. Peygamber'e çok ağır geldi.  Hemen ashabını mescitte toplayıp bu konuda onlara 

şöyle hitap etti: “Ey insanlar! Sizden evvel yaşamış toplumların neden dolayı yollarını 

şaşırıp saptıklarını biliyor musunuz? Asilzadeleri bir hırsızlık yaptığı zaman onu 

affeder, zayıf ve kimsesizleri bir şey çalarsa onları cezalandırırlardı. Allah'a yemin 

ederim ki, böylesine kötü bir hırsızlığı Mahzumoğulları kabilesine mensup Fatıma 

                                                
27 Müslim, İmare, 18. 
28 Buhari, Edep, 36. 
29 Tirmizi, Ahkâm, 4. 



 12 

değil,  kendi kızm Fatıma yapmış olsaydı, kesinlikle O’nun elini estirirdim."30 

Görülmektedir ki Hz. Peygamberin uygulamasında hukuk önünde herkes eşittir, hiç 

kimsenin bir ayrıcalığı ve imtiyazı yoktur. 

İslâm'da adalet, hukuk önünde herkese eşit davranmak, kültür, bilgi ve mevki 

farklılıklarından dolayı insanlara başka başka davranmamak demektir. İslâm bu anlamda 

her ferdin ve her toplumun karşılıklı olarak işlerinde değişmez bir ölçü şeklinde yerini 

almış, istek ve heveslere yer vermemiş, sevgi ve nefretlere uymamış, akrabalık ve 

yakınlık bağlarına göre ayarlanmamış, zengin-fakir ayırımı gözetmemiş, kuvvetli ve zayıf 

farkını göz önüne almış bir adalet anlayışı getirmiştir. Bunun için İslâm, toplum içinde 

yaşayan bütün kesimlerin birliğini sağlayan prensipler koyarak kamu düzeninin 

korunmasını öncelemiştir. Zira toplumdaki huzur, barış ve asayiş adaletin hakim 

kılınmasıyla gerçekleşir. Toplumun barış ve kardeşliğini ilke edinen İslam, bu amaca 

matuf olarak yargı ve onu destekleyici kurumları geliştirmeye de önem vermiştir.31 

İslâm’da adaleti gerçekleştirmek için çeşitli müesseseler kurulmuştur. Hz. 

Peygamber davalara bizzat kendisi bakmıştır. Bu durum ilk halife Hz.Ebu Bekir 

zamanında da böyle devam etmiş, Hz.Ömer zamanında ise İslâm toprakları oldukça 

genişlediğinden bazı sahabeler yargılama yani kaza işleriyle görevlendirilmiş kadı olarak 

vazife yapmışlardır. Hz.Ömer, Ebu Musa el-Eş’ari’ye gönderdiği mektupta, ona, yargı 

meclisinde insanları eşit tutmasını öğütlemiştir. Böylelikle, bulunduğu yerin ileri 

gelenlerinin, eşraftan olanların kendisinden çekinerek kayırma veya taraf tutması için bir 

beklenti içine girmelerini engelleyebileceğini, zayıf olanların da yaptığı yargılamalarda 

O’nun adaletinden ümit kesmeyeceğini beyan ederek hâkimin, hukukun üstünlüğüne 

riayetle, renk, ırk, zengin-fakir, güçlü-zayıf ayrımı yapmaksızın herkese eşit 

davranmasının gerekliliğine işaret etmiştir.32 Dolayısıyla adaletin gerçekleşmesi,  tarafsız 

ve tesirlerden uzak bir yargı sisteminin var olabilmesi, halkın adalete olan güvenini 

sağlamak ve buna gölge düşürmemek için hakimlerin tarafsızlığını sağlayıcı önlemlerin 

alınması33 günümüz hukuk sistemi açısından da çok önemlidir.  

 

 

                                                
30 Müslim, Hudud,2. 
31 Aslan, Nasi, İslam Hukukunda Yargılama Etiği ve İlkeleri, Avrasya Yayıncılık, Ankara 2005, s. 17. 
32 Aslan, Nasi, a.g.e., s. 140. 
33 Aslan, Nasi, a.g.e., s. 144-145. 



 13 

 
2.1.3. İslam’ın Sevgi ve Emniyet Boyutu 

              İslam’ın bir diğer anlamı da emniyettir. Müslüman da emniyet ve güven sahibi 

kişidir. Zira güven kaynağı ve eman sahibi Allah’a inanan, O’na bağlanan mümin kendi 

iç dünyasında tutarlı, huzurlu, kendiyle barışıktır. Müslüman iç dünyasında kurduğu 

huzur, güven ve emniyet ortamını dış dünyaya aksettiren kimsedir. Bu yüzündendir ki 

Müslüman kimsenin varlığı toplum için hayırlıdır. Allah, Kur’an’da Müslümanlardan 

oluşan topluluklardan bahsederken  “Siz insanların iyiliği için ortaya çıkarılmış en 

hayırlı ümmetsiniz; iyiliği emreder, kötülükten men eder ve Allah’ a inanırsınız.”34 

buyurmuştur.  

 Allah’ın isim ve sıfatları vardır. Allah’ın bu isimlerinden biri de “Vedud” dur.          

“ Rabbinizden af ve mağfiret dileyin sonra günahlarınızdan tövbe edip Ona sığının. O 

sizi affeder ve korur. Çünkü O Rahimdir, Vedud’dur.”35 Bu ayette zikredilen Vedud 

ismi çok fazla seven sevilen anlamındadır. Allah sevgiyi yaratmıştır ve aynı zamanda 

yarattığı sevginin de kaynağıdır. Mühyiddin İbnü’l Arabî “Biz sevgiden südur ettik ve 

südur üzerine yaratıldık, sevgiye doğru yöneldik ve sevgiye verdik gönlümüzü”36 derken, 

adeta Allah’ın sevgiyi kendi ruhundan özümüze üflediğini beyan eder gibidir. Vedud 

olan Yaratıcımız insan fıtratına sevgiyi yerleştirmiş ve sevginin o fıtratta daim kalması 

için sevgi yumağı peygamberler ile sevmeyi ve sevilmeyi sağlayan düsturlar bütünü 

kitaplar indirmiştir. Son Peygamber Hz. Muhammed’i göndererek yırtıcılıkta ve vahşette 

sırtlanları geçen İnsanlığa37 birbirini sevmeyi, başkasını kendi nefsine tercih etmeyi vaz 

etmiştir. 

 Bu hususlarla ilgili Allah şöyle buyurmuştur; “ Hepiniz toptan Allah’ın ipine 

(dinine) sımsıkı sarılın, bölünüp ayrılmayın. Allah’ın sizin üzerinizdeki nimetini 

hatırlayın; Hani siz birbirinize düşman idiniz de Allah kalplerinizi birbirine ısındırmış 

ve onun lütfu ile kardeş oluvermiştiniz. Siz bir ateş çukurunun tam kenarında iken 

oraya düşmekten de sizi O kurtarmıştı.”38 

                                                
34 Ali İmran, 3/110. 
35 Hud, 11/90. 
36 İbn Arabî, İlahi Aşk, Çev. Mahmut Yanık, İstanbul 1998, s. 38.          
37 Ersoy, Mehmet Akif, Safahat, Feza Yayıncılık, İstanbul 1995, c. I, s. 988. 
38 Ali İmran, 3/103. 



 14 

             Bir başka ayette Yüce Şari “Bunlardan önce Medine’yi yurt edinip imana 

sarılanlar ise, kendi beldelerinde hicret edenlere sevgi besler, onlara verilen 

ganimetlerden ötürü içlerinde bir kıskanma veya istek duymazlar. Hatta kendileri 

ihtiyaç duysalar bile o kardeşlerine öncelik verir, onlara verilmesini tercih ederler. Her 

kim nefsinin hırsından ve mala düşkünlüğünden kendini kurtarırsa, işte ferah ve 

mutluluğa erenler onlar olacaklardır.”39  

 Sevgi ve güven abidesi Hz. Peygamber, Allah’ın peygamberler, sühuf ve kitaplar 

vesilesi ile insanlığa vaz ettiği İslam’ı yaşayarak, temsil ederek insanlığa tebliğ etmiştir. 

O henüz peygamber olmadan Mekke’de kırk yıllık örnek hayatında kendisini tanıyan 

herkesin takdirini, teveccühünü kazanmış ve Mekke Ahalisi Ona “Muhammed’ül 

Emin”(Güvenilir Muhammed) demiştir. Kişisel ilişkilerinde, ticari faaliyetlerinde ve 

içinde bulunduğu toplum ile ilgili tüm sosyal aktivitelerinde O hep bir emniyet ve güven 

insanı olmuştur. Henüz vahiy gelmeden önce altmış üç yıllık yaşamının ilk kırk yılında 

da O, her şeyiyle tertemiz ve bir emniyet abidesi olarak yaşamıştır. Hem de adına 

cahiliye devri denecek kadar devrin insanlarının pek çok erdemden yoksun olduğu bir 

dönemde O, Allah’ın “Gerçekten sen çok üstün bir ahlak üzerindesin”40 iltifatına nail 

olmuştur. Hz. Ayşe de “O’nun ahlakı Kuran’dı”41 diyerek Hz.Peygamberi tarif ve taltif 

etmiştir. Hz. Peygamber müslümanı tarif ederken "Müslüman, diğer Müslümanların 

elinden ve dilinden emin olduğu kimsedir."42 buyurarak ümmetinin de kendisi gibi 

güven ve emniyet insanı olmasını salık veriyordu. Hz. Peygamber’in hayatının sevgi 

buudunu şöyle sıralayabiliriz: 

1. Allah Sevgisi 

 Allah Resulü her şeyiyle Allah’a teslim olmuş bir kuldu. Ondaki kulluk bilinci 

Allah’a karşı görevlerini yapmasını sağlıyordu. O’nun hedefi şükreden bir kul43 olmaktı. 

Hz. Peygamber Allah’ı en iyi bilendi. Ölüm, O’nun için Allah’a kavuşmaktı. Hz. 

Peygamber’in pek çok hadisinde Allah sevgisi ve Allah için sevmek temel nüanstır. 

 
2. İnsan Sevgisi 

                                                
39 Haşr, 59/9. 
40 Kalem, 68/4. 
41 İbn Hanbel, Müsned, 6. 
42 Buhari, İman, 5. 
43 Buhari, Münafıkun, 79. 



 15 

 “İşte bunun içindir ki ey Resulüm, biz seni bütün âlemler (insanlar) için sırf 

bir rahmet vesilesi olarak gönderdik.”44 ayetiyle Yüce Yaratıcı’nın övgüsünü alan Hz. 

Peygamber bir rahmet vesilesidir. Hal ve duruşlarına bakmaksızın herkesi davetine 

muhatap kabul eden Hz. Peygamber, insanları kurtarmak ve Allah’a yaklaştırmak için 

hiçbir fedakârlıktan kaçınmamıştır. Evleri, panayırları, şehirleri dolaşarak herkese 

ulaşmaya çalışmıştır. İnanç ayrımı yapmadan komşularına karşı görevlerini yapmıştır. 

İnsanların öldürülmesine, onlara eziyet ve işkence edilmesine, köleleştirilmesine, 

hakların zayi edilmesine tüm varlığıyla karşı çıkmıştır. Savaşta dahi işkence ederek insan 

öldürmeyi yasaklamış, savaşmayanlara ve Müslüman olduğunu beyan edene asla 

dokunulmamasını emretmiştir. Zira O’nun sevgi ve şefkati ilahi kaynaklıydı. “İnsanlara 

yumuşak davranman da Allah’ın merhametinin eseridir. Eğer katı yürekli kaba biri 

olsaydın insanlar senin etrafından dağılıverirlerdi. Öyleyse onların kusurlarını affet, 

onlar için mağfiret dile ve işleri onlarla müşavere et. Bir kere de azmettin mi yalnız 

Allah’a tevekkül et. Allah Muhakkak ki mütevekkilleri sever.”45 Bu nedenledir ki 

Kur’an’ı ahlak edinmiş olan Hz.Peygamber’deki insan sevgisi de ilahi kaynaklıdır: 

3. Çocuk Sevgisi 

 Hz. Peygamber çocukları çok sever, kucağına alır, öper, başını okşardı. On tane 

çocuğu olduğu halde hiç birisini kucağına alıp öpmediğini söyleyen birisine “Merhamet 

etmeyene merhamet edilmez Allah kalbinden merhameti söküp almışsa ben ne 

yapabilirim.”46 demiştir. 

4. Aile ve Akraba Sevgisi 

 Hz. Peygamber ailesine düşkün bir ev reisiydi. Aile bireylerinin Allah’a karşı 

görevlerini yerine getirmeleri hususlarında olduğu gibi ev işlerinde de onlara yardım 

ederdi. Çünkü O  “Ailene ve ümmetine namaz kılmalarını emret. Kendin de namaza 

devam et. Biz senden rızk istemiyoruz, bilakis senin rızkın bize aittir. Güzel akıbet 

takvadadır.Yani Allah’ı sayıp haramlardan korunmaktadır.”47 ayeti doğrultusunda 

davetine en önce aile ve akrabalarından başlamış, “Önce en yakın akrabalarını uyar.”48 

                                                
44 Enbiya, 21/107. 
45 Ali İmran, 3/159. 
46 Buhari, Edep, 22. 
47 Taha, 20/132. 
48 Şuara, 26/214. 



 16 

buyruğu ile hareket etmişti. Allah Resulü akrabaları ile ilişkilerini sürdürmüş ve bunu 

ümmetinden de istemiştir. O, anne baba sevgisi üzerinde çok durmuş ve hayatta iken de 

süt annesini, süt kardeşini ve baba dostlarını sevmiş, onlara gereken ilgiyi her zaman 

göstermiştir: 

5. Arkadaş Sevgisi 

  Hz. Peygamber her türlü sıkıntı ve ızdıraba katlanarak cahiliye dönemi 

insanlarından “asrı-ı saadet” insanını, belki de insanlık tarihinin en talihli ve mutlu insan 

örneğini ortaya koymuştur. Bunu yaparken bir zamanlar kendisine eziyet ve işkence 

edenleri dahi affetmiş ve onlara iltifat etmekten de beri durmamıştır. Arkadaşlarına öyle 

şefkatli davranmıştır ki Allah Kur’an’da O’nu,  “Size kendi aranızdan öyle bir 

peygamber geldi ki zahmete uğramanız ona ağır gelir. Kalbi üstünüze titrer, müminlere 

karşı pek şefkatli ve merhametlidir.49 hitabıyla taltif etmiştir: 

6. Diğer Canlılara ve Çevreye Olan Sevgisi 

  Hz. Peygamber sadece insanlara karşı alakadar değildi. O diğer canlılara da değer 

verir, hayvan ve bitkilerin sevilmesini de öğütler ve temiz bir çevre için elinden gelen her 

şeyi yapardı. “Yerdekilere merhamet edin ki göktekiler de size merhamet etsin”50 

buyurarak çok sevdiği ümmetine yol göstermiştir. Hz. Peygamber, “hayvanlara yapılan 

iyilik için mükâfat var mı?”diye soranlara şu cevabı vermiştir “Evet her canlıya yapılan 

iyilik için mükâfat vardır.”51  Hz. Peygamber kurban edilen veya kesilen hayvanları 

keserken dahi onlara eziyet çektirilmeden kesilmelerini emretmiştir.52                         

            Hz. Peygamber “ Bir Müslüman bir ağaç diker de bunun meyvesinden insan, 

evcil ya da vahşi hayvan veya bir kuş yiyecek olursa, yenen şey ağacı diken için sadaka 

hükmüne geçer”53 buyurarak ağaç dikmenin önemini vurgulamıştır. Yine ağaçların ve 

diğer bitkilerin fuzuli şekilde kesilmesini, yakılmasını, parçalanmasını men etmiştir.  

 Hz. Peygamber, tebliğ ve temsille görevlendirildiği İslam’ı bihakkın, en ince 

ayrıntısına kadar yaşayarak ümmetine öğretmiştir. Özü sevgi, emniyet, barış ve teslimiyet 

                                                
49 Tevbe, 9/128. 
50 Tirmizi, Birr, 16. 
51 Buhari, Şurb, 9. 
52 Müslim, Sayd, 57. 
53 Müslim, Müsakat, 10. 



 17 

olan İslam, Allah’ın yardımı ve Hz. Muhammed’in bu rehberliği sayesinde yeryüzünde 

yaşayan her dört insandan birinin kalbine yerleşmiştir: 

2.1.4. İslam’ın İbadet İtaat ve Teslimiyet Boyutu 

             İslam’ın bir diğer manası da Allah’ı görüyormuşçasına, ihsan şuuru içerisinde 

O’na ibadet, itaat etmek ve kalben teslim olmaktır. Zaten ibadetin kelime manası tapmak, 

kulluk yapmak, itaat etmek, boyun eğmektir. İbadet, niyete bağlı olarak yapılmasında 

sevap olan, Yüce Yaratıcı’ya yakınlık ifade eden ve özel bir şekilde yapılan taat ve 

fiillerden ibarettir. Bu, bizi yoktan var eden, bize sayısız nimetler bahşeden yüce Allah'ı 

ta’zim amacı güden bir kulluk görevidir.”54 Bu duruma göre ibadet, Cenabı-ı Allah'a 

karşı gösterilen saygı ve hürmetin, en yüksek derecesini ifade eder. En geniş anlamda 

ibadet, Allah'ın hoşnut ve razı olduğu bütün fiil ve davranışları kapsamına alır. İslam'da 

ibadet, yalnız Allah için yapılır. Peygamber veya diğer insanlar için ibadet asla söz 

konusu olmaz. Kur'an-ı Kerim’de, yeryüzündeki tüm insanlar için şu çağrıda bulunulur: 

“Ey iman edenler! Sizi ve sizden öncekileri yaratan Rabbinize kulluk edin. Umulur ki, 

sakınırsınız”55 İslâm inancında, Allah'tan başkasına tapma, tevhîd inancı ile bağdaşmayıp 

kişiyi niyetine göre dinden çıkarabilir. Putlara tapan müşriklere, cevap olmak üzere inen 

el-Kâfîrûn Suresi konuyu şu esasa bağlar: “Ey Muhammed! De ki; Ey kâfirler! Ben 

sizin taptıklarınıza ibadet etmem. Siz de benim ibadet ettiğime tapacak değilsiniz. Ben 

de sizin taptığınıza ibadet edecek değilim. Siz de, benim ibadet ettiğime tapacak 

değilsiniz. Sizin dininiz size; benim dinim banadır.”56 

 Topluluk halinde yaşayan insanların ilişkilerinin sağlıklı yürüyebilmesi, huzur ve 

güven içinde yaşayabilmeleri, bir takım düzenlemelerin varlığına bağlıdır. Söz konusu 

düzenlemeler olmadan, ne fertlerin ne de toplumların huzur ve güven içinde mutlu bir 

hayat sürmeleri kabil değildir. Ancak, mevcut otoriteye itaat edilmediği sürece, ister 

yazılı kanunlar şeklinde olsun, ister yaşayan örf ve âdetler tarzında olsun, bu 

düzenlemelerin hiçbir yararı olmaz. O halde itaat mutlaka gereklidir. Kur'an’da şöyle 

buyurulur:”Ey iman edenler! Allah'a itaat edin, Peygambere ve sizden olan ulû'lemre 

(buyruk sahiplerine) itaat ediniz. Eğer bir hususta anlaşmazlığa düşerseniz -Allah'a ve 

ahiret gününe inanıyorsanız- onu Allah'a ve Resulüne götürün. Bu, hem daha hayırlı 
                                                
54 Yazır, Elmalılı Hamdi, a.g.e., c.I., s. 95. 
55 Bakara, 2/21. 
56 Kafirun, 109/1–6. 



 18 

hem de neticede daha iyidir.”57 Başka bir ayette, mirasla ilgili hükümler sayıldıktan 

sonra:”…Bunlar Allah'ın sınırlarıdır. Kim Allah'a ve O'nun Peygamberine itaat 

ederse, Allah onu, içinden ırmaklar akan cennetlere koyacaktır; orada devamlı 

kalıcıdırlar. İşte büyük kurtuluş budur.”58buyurulur. 

            İslam”ın teslimiyet boyutuna gelince; teslimiyet üç türlü olur: Ya kalben olur ki; 

bu katî inanç demektir. Veya dil ile olur ki; bu da ikrardır. Ya da organlarla olur. Bunlar 

da ibadetlerdir. Bu üç şeklin en üstünü kalb ile olanıdır. İşte İslâm'ın üç şeklinden biri 

olan kalbin teslimiyet ve bağlılığına iman denilir. Matüridîler bu anlayıştan hareketle, 

imanla İslâm'ı bir telakki etmişlerdir.59 İslâm inançları açısından da iman ile İslâm bir 

kabul edilmiştir. Zira İslâm, şer’i hükümleri kabul etmek manasında boyun eğmektir. Bu 

da tasdikin hakikatidir. Aynı şekilde İslâm'ın bir zahirî, bir de batini yönü vardır. Batıni 

yönden inkıyat ve boyun eğmek tasdikin kendisidir. Zahirî yönden boyun eğmekse ikrar 

etmektir. Şu halde bir kimse hakkında "mümindir, fakat Müslüman değildir"; yahut 

"müslümandır, fakat mümin değildir" şeklinde bir hüküm doğru olmaz. Çünkü insanlar 

Hz. Peygamber zamanında üç fırka üzerinde toplanmaktaydı: "Mümin, münafık, kâfir. 

Bunlar arasında bir dördüncüsü yoktur"60 Bu durumda Müslüman, her haliyle Allah’a 

teslim olmuş, O’na olan imanını diliyle ikrar, kalbiyle tasdik eden kimsedir. Bu teslimiyet 

tıpkı Hz. İbrahim ve İsmail’in teslimiyeti gibi olmalıdır. Kâbe-i Muazzama’nın temelini 

yükseltirken Onlar şöyle dua etmişlerdi: “Rabbimiz! İkimizi de Sana teslim olan 

(müslimeyn) kıl. Soyumuzdan da, Sana teslim olan bir ümmet meydana getir.”61Allah 

da Onlar’ın duasına icabet etmiş ve Hz. Peygamber’i Onlar’ın soyundan göndermiştir. 

2.1.5. Müslüman Olmayanların İslama Bakışı 

           Gayri Müslimlerin rivayetleri arasında ve kaynaklarında İslam’ın müsamaha 

boyutu ve Müslümanların bu hal üzere davranışları hakkında oldukça fazla kayıt vardır. 

Hicri 647–657 Miladi 1249–1259 yılları arasında Patriklik makamında bulunan İyşuyaba 

şöyle yazar; “Allah’ın bütün âleme hâkim kıldığı Müslümanlar, bize bildiğimiz gibi 

                                                
57 Nisa, 4/59. 
58 Nisa, 4/13. 
59 Bkz.Maturidi, Kitabüt-Tevhid, terc. Bekir Topaloğlu, İsam Yayınları, İstanbul 2002, s. 398. 
60 Ebu Hanife, Numan b. Sabit, Fıkh-ı Ekber, Çağrı Yayınları, İstanbul 1971, s. 361–362. 
61 Bakara, 2/128. 



 19 

davranıyorlar. Onlar Hıristiyan düşmanı değiller, bizim milletimizi övüyorlar, kilise ve 

manastırlarımıza yardım ediyorlar.”62 

Antakya Yakubi Patriği Mihail, Heraklius’un yaptığı zulüm ve tazyik 

hareketlerini anlattıktan sonra şöyle devam eder; “Bu, intikam ilahının kuvvet ve ceberut 

ile tek olması ve bunu dilediği beşer devletine devretmesinin sebebidir. Allah onu 

dilediğine verir ve düşmüşleri yükseltir. Allah, kuvvetlerine dayanarak, kiliselerimizi 

yağma eden, manastırlarımızı soyan, bizi acımadan ve merhametsizce cezalandırmalarını 

görünce, güney bölgelerden Hz. İsmail evlatlarını göndererek, bizi onların elinden 

kurtardı. Hakikaten Katolik kiliselerinin bizimle ilgisini kesip Kalkedon’dakilere 

bağlanması bizim zararımıza oldu. Fakat Müslümanlar fethettikleri memleketlerde bu 

kiliseleri çevresinde bulunan kilise gruplarına tahsis ettiler. O zaman Humus’taki büyük 

kilise ve Hama kilisesi zaten elimizden çıkmıştı. Bununla beraber Rumların zulmünden 

ve bize karşı davranışlarından kurtulmamız ve kendimizi sulh ve selamete çıkarmamız 

pek kolay olmadı.63  

Müslümanların daha ilk yıllardan itibaren diğer din müntesiplerine olan 

müsamahasına dair bir diğer kayıt şu şekildedir. “Müslümanlar, Hıristiyanları Hicri 1. 

Asırda mağlup ettikten sonra gösterdikleri müsamaha zikredilmeye değer misallerdendir. 

Bu müsamaha, müteakip nesillerde de devam etti. Gerçek olarak söyleyebiliriz ki, bu 

Hıristiyan kabileleri, daha sonra İslam’a girerken hür irade ve ihtiyarları ile girdiler. 

Bugün Hıristiyan kabilelerin varlığı da bu müsamahaya delalet etmektedir.” Nitekim 

S.Amold’ un bahsettiği hususla ilgili olarak bugün sadece Anadolu’nun değişik illerinde 

Bizans’tan kalma Hıristiyanlar yaşamlarını Müslümanlarla birlikte sürdürmektedirler. 

Nitekim bugün Hatay’ın Altınözü İlçesinin merkez Sarılar mahallesindeki Hıristiyanlar, 

Tokaçlı köyündeki Hıristiyanlar Bizans döneminden bu yana aynı coğrafyada 

Müslümanlarla birlikte barış içinde yaşamaktadırlar. S.Amold “İslam’a Davet” adlı 

eserinde şöyle devam eder. “Hıristiyanlarla Müslümanlar arasındaki sevgi bağlarının 

konu olmasından anlaşılıyor ki her iki taraf da kuvveti İslam’a giriş için kesin bir sebep 

saymıyordu. Bizzat Hz. Muhammed’de bazı Hıristiyan kabilelerle ahitler yapmış, onların 

                                                
62 Tabbara a.g.e. s. 306. 
63 Tabbara a.g.e. s. 307. 



 20 

himayesini üzerine almış, dini hürriyet ve vazifelerin serbestçe yayılması için teminat 

vermiş, kilise adamlarının nüfuz ve haklarından faydalanmalarına müsaade etmiştir.”64 

           İslam’ın müsamahasının bir diğer belgesi ise Adam Metz’in şu sözleridir. 

“Ortaçağda Müslüman memleketlerle Hıristiyan Avrupa’yı birbirinden ayıran şey, 

birincisinde İslam dinine mensup olmayan birçok kimsenin bulunmasıdır. Hâlbuki 

ikincisi böyle değildir. Kiliseler ve Havralar, İslam memleketinde sanki hükümet 

kontrolünden uzak memleketlermiş gibi tabii bir halde yaşamlarına devam ediyordu. 

Yahudi ve Hıristiyanların Müslümanlarla beraber yaşamaları bir zaruretin neticesiydi. Bu 

beraberlik ortaçağda Avrupa’nın katiyen bilmediği bir müsamaha ortamının meydana 

gelmesine yardım etti. Yahudi ve Hıristiyanlar dinlerinde tamamen serbesttiler. Fakat 

onlardan biri Müslüman olur da sonra irtidad ederse cezası ölümdü.65 

 Şükri Kardahi, Fransızca yazdığı “İslam Memleketlerinde Devletler Hususi 

Hukukunun İcadı ve Geliştirilmesi” adlı eserinde tarihi devirleri gözden geçirdikten sonra 

önce Arapların hükümran olduğu Müslüman devletleri, sonra da Türklerin hükümran 

olduğu Müslüman-Türk devletleri dönemlerinde Müslümanların yabancılara gösterdiği 

hoşgörü ve müsamahanın Avrupa’da katiyen mevcut olmadığını ortaya koymuştur.66   

            Diğer yabancıların yorumları şöyledir; 

  “İslam karşı tarafı yok etmeye yönelik veya saldırgan bir savaşı 

onaylamamaktadır. Tevrat'ın ilk beş kitabındaki yaklaşımın aksine Hıristiyanlıktan daha 

gerçekçi bir din olarak İslam, savaşın kaçınılmaz olduğunu kabul etmekte ve bazı 

durumlarda zulüm ve acıyı durdurmak için olumlu bir görev olarak görmektedir. Ama 

Kur’an, savaşın sınırlı olması gerektiğini ve olabildiğince insancıl bir şekilde 

yürütülmesini öğretir. Hz. Muhammed sadece Mekkelilerle değil, aynı zamanda 

bölgedeki Yahudi kabilelerle de işbirliği yaparak kendisine karşı bir saldırı planlayan 

Suriye'deki Hıristiyan kabileleriyle mücadele etmek zorunda kalmıştır. Ama bu yine de 

O’nun Kitap Ehlini lanetlemesi gibi bir sonuç doğurmamıştır. Müslümanlar kendilerini 

savunmak durumunda kalmışlar, ama düşmanlarının dinine karşı kutsal bir savaşa 

girişmemişlerdir. Hz. Muhammed azad ettiği kölesinin oğlu Üsame bin  Zeyd'i bir 

Müslüman ordusunun kumandanı olarak Hıristiyanlara karşı savaşa gönderdiğinde, 

                                                
64 Tabbara, a.g.e. s. 307. 
65 Tabbara, a.g.e. s. 307. 
66 Tabbara, a.g.e. s. 308. 



 21 

onlara Tanrı yolunda cesurca ama insancıl şekilde savaşmalarını  rahipleri, keşişleri veya 

rahibeleri taciz etmemelerini, savaşmayan güçsüz insanları hedef almamalarını sivillere 

yönelik hiç bir katliam gerçekleştirmemelerini, tek bir ağaç bile kesmemelerini, hiç bir 

şeyi yakıp yıkmamalarını emretmiştir.”67 

  Osmanlı Devleti döneminde Hıristiyan halklar, Bizans ve Latin devletleri 

zamanında bulamadıkları çok iyi yönetilen bir idare altındaydılar. Asla sistemli bir zulüm 

görmediler. Tam aksine Osmanlı Devleti, İstanbul başta olmak üzere, işkence gören 

İspanyol Yahudilerine bir sığınak olmuştu. Hiç bir yerde zorla İslamlaştırma 

olmamıştır.68  

 Bizans ve Pers topraklarında yaşayan ve zaten yabancı idareciler tarafından 

yönetilen pek çok Müslüman olmayan toplum için, İslam idaresi bir yönetim değişikliği 

anlamına geliyordu. Ama bu yeni yöneticileri çoğu zaman daha esnek ve toleranslıydı. 

Bu toplumların çoğu artık daha fazla otonomiye sahipti ve çoğunlukla daha az vergi 

ödüyorlardı. Din olarak İslam'ın, Yahudilere ve yerel Hıristiyanlara daha fazla dini 

özgürlük tanıyan, daha toleranslı bir din olduğu ortaya çıktı.69  

 Bu yorumlardan da anlaşıldığı gibi, Müslümanlar tarihte hiç bir zaman 

“bozguncu” olmamış, aksine gittikleri her yerde, her millet ve inançtan insana güvenlik 

ve huzur götürmüşlerdir. Müslümanlar, Hz. Peygamberden günümüze kadar en güçlü 

oldukları zamanlarda dahi barış, hoşgörü, müsamaha içinde gayr-ı müslimlerle birlikte 

yaşayarak diyalog kültürünün temelini oluşturmuşlardır.  

2.2. Şiddet Kavramının Tanımı, Tarihçesi, Sebepleri ve Türleri 

 Şiddet kavramı, ana özellikleri ne olursa olsun, zamana ve topluma göre 

değişmektedir. Osmanlı dönemindeki şiddet ile günümüz Türkiye’sindeki şiddet aynı 

kefeye konulmamalıdır. Zira zamanla toplumlar değiştiği gibi, normları da doğal olarak 

değişmektedir.70 Zaten, insanın olduğu her yerde şiddet de var olmuştur. Baskı, eziyet, 

sindirme, korkutma, öldürme, cezalandırma ve bunların yanı sıra başkaldırı, her 

toplumda derece derece ama sürekli bir biçimde günlük yaşamın bir parçası olma 

                                                
67 Armstrong Karen, Holy War, The Crusades and Their Impact on Today’s Word, Anchor Books, New 
York 2001,  s. 11. 
68 Emecen, F- Beydilli , K- İpşirli, M- Aydın, M.A- Ortaylı, İ- Özcan, A-Yediyıldız, B-Kütükoğlu, M. 
Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, Sanıt ve Kültür Araştırma Merkezi, İstanbul 1994, s. 467. 
69 Esposite L. John, The İslamicThreat, Myth or Reality, Oxford Up., Londra 1999, s. 39. 
70 Ünsal, Artun, Genişletilmiş Bir Şiddet Tipolojisi, Cogito Dergisi, Sayı 6, 1996, s. 31. 



 22 

özelliğini korumaktadır.71 Şiddet, yaralama; zarar verme ya da bireyi ve toplumu 

etkilemeye yönelik bir harekettir. Şiddet genellikle gayri meşru güç kullanma olarak da 

düşünülmektedir. Gayri meşru güç kullanımı, siyasi düşünürlere, ordu ve polise göre 

farklı anlamlar ifade eder. Bu sebeple, şiddetin tanımını yapmak güçtür.72 Yine de 

şiddet, pek çok düşünür ve yazar tarafından farklı şekillerde, farklı özellikleri ön plana 

çıkarılarak izah edilmeye çalışılmıştır. 

2.2.1. Şiddet Nedir? 

 Din, sanat, ticaret, kitle iletişim araçları, turizm gibi yeryüzündeki tüm insanları 

doğrudan ya da dolaylı olarak ilgilendiren kültürel olgu ve ürünler bugünkü kadar 

gelişmeden önce “şiddet” sözcüğü her ülkede hatta her insan topluluğunda çok farklı 

biçimlerde tanımlanmıştır. Bugün de aynı ya da benzer kültürel değerleri paylaşan insan 

topluluklarında “şiddet” sözcüğünün gerek tanımı, gerekse çağrıştırdığı duygu ve olgular 

açısından çok önemli farklılıklar gözlemlenmektedir.73 Doğu ya da Batı kültürlerinde 

şiddetin kullanılma maksadından, yöntem ve çeşidine kadar pek çok farklılık 

görülebilmektedir. Örneğin, İslam dinindeki kurban kesimi, batı kültürlerinde yetişenler 

için hayvanlara uygulanan bir şiddet olarak algılanmaktadır. 

 Şiddet, Arapçadan Türkçeye geçmiştir. Bir isimdir. Arapçada “şed’den” şeklinde 

okunmakta olup, Türkçede “şiddet” olarak okunur. Şiddet, Develioğlu’nun Osmanlıca- 

Türkçe sözlüğünde şu manalarda kullanılmaktadır. Sertlik, katılık, sıkılık, fazlalık, 

inandırma, sözle yola getirme yerine kaba kuvvete başvurma.74 

Kamus-ı Türkî’ye bakıldığında, “şiddet; sertlik, sert ve katı davranış, kaba 

kuvvet kullanma olarak geçmektedir. “Şedid” ise sert, katı ve şiddetli demektir. 

“Şeddat” da sertlik ve kızgınlığı ile tanınan ünlü eski Yemen hükümdarının adıdır. Ali 

Püsküllüoğlu’nun Türkçe Sözlüğünde şiddetin karşıt tutum ve görüşte olanlara kaba 

kuvvet kullanma, sert davranma, sertlik gibi günümüzde kazandığı yeni anlamlarına da 

yer verilmektedir: “Şiddet olayları” ise, insanları sindirmek, korkutmak için yaratılan 

olay ya da girişimler” olarak tanımlanmıştır. 

                                                
71 Keleş, Ruşen-Ünsal, Artun: Kent ve Siyasal Şiddet, Ankara Üniv. SBF Yayınları, Ankara 1982, s. 1. 
72 Goswami, B.B. Cultural Adaptability of Violence, Edited by; S.Venigopal Roa, Vikas Publishing Hause, 
İndian 1975, s.71.                                                                     
73 Büker, Seçil, Kıran, Ayşe, Reklâmlarda Kadına Yönelik Şiddet, Alan Yayınları, İstanbul 1999, s. 15–16. 
74 Develioğlu, Ferit, Osmanlıca ve Türkçe Lügat, Aydın Kitabevi, Ankara 1993, s. 997. 



 23 

 Şiddet geçmişten günümüze kadar, araştırmacılar ve bilim adamlarınca hep bir 

“sosyal problem” olarak algılanmıştır. Michaud’a göre geniş anlamda şiddet, karşılıklı 

ilişkiler ortamında taraflardan biri veya birkaçı, doğrudan, dolaylı veya dağınık olarak 

diğerlerinin bir veya birkaçının bedensel bütünlüğüne ya da ahlaki ve manevi 

bütünlüğüne, mallarına, simgesel ve sembolik kültürel değerlerine, oranı ne olursa 

olsun zarar verecek şekilde davranırsa, orada şiddet var demektir.”75 Berger ise 

şiddeti, bir tür kendini beğenme ve saldırgan bir tutum sergileme olayı ve tıpkı birçok 

saldırı olayında olduğu gibi belli bir gerilimle ilintili olarak açıklamaktadır. Batılı 

bazı bilim adamları, şiddete büyük ölçüde, cinsel gerilimin ve cinsellikle ilintili diğer 

olayların neden olduğunu ileri sürmektedirler. Dolayısıyla, cinsel baskı, 

toplumumuzda ve televizyonlarımızda görülen şiddet olaylarının çoğunun 

bilinçaltından dışa vurulmasıyla meydana gelmektedir. Şiddetin son derece yaygın 

olması, onun toplumsal yapımızla yakından ilişkili ve bazı önemli, köklü toplumsal 

hastalıklarımızın bir göstergesi olduğunu kendiliğinden ortaya koymaktadır.76 

 Psikiyatristlere göre şiddet, “derin bir mahrumiyet duygusuna, mutlak gerekli olan 

şeye sahip olunmadığı duygusuna tepki olarak doğan bir davranıştır. Psikiyatrlar, 

“engellenme” dolayısıyla “doyumsuzluğun” şiddet ve saldırganlık yarattığını kabul 

etmektedirler.”77 Fenomenolojik açıdan bakıldığında şiddet, kuvvete yakındır. Çünkü, 

bütün başka alet-edevat gibi şiddetin araçları da doğal kuvveti çoğaltmak amacıyla 

tasarlanır ve kullanılır; ta ki gelişimlerinin son safhasında doğal kuvvetin yerine geçer 

hale gelinceye değin sürer.78 Aslında, şiddetin ölümcül sonuçlarının pek çoğu, bu şekilde 

ortaya çıkmaktadır. 

 Şiddet bir grubun veya bireylerin başkalarının bedenlerine karşı yönelttiği fiziksel 

güç kullanımı olarak da ele alınmıştır. Burada, karşı tarafa yönelen bir şiddet eylemi söz 

konusudur. Diğer taraftan şiddet, bireyin kendi kendine yöneltmiş olduğu bir biçime de 

bürünebilmektedir. İntihar ya da gönüllü ötenazi de olduğu gibi. Ayrıca, bütün bir 

gurubun ya da bazı bireylerin ciddi yaralanmalarla sonuçlanan bilinçli ya da yarı bilinçli 

cesaret gösterileri, birey ya da grupların kurumsal kaynaklı ihlalleri gibi aşırı uç örneklere 

                                                
75 Yves, Michaud, Şiddet, Çev. Cem Muhtaroğlu, İletişim Yayınları, İstanbul t.y., s. 8. 

76 Berger, Arthur Asa, Bir Terör Aygıtı Olarak Televizyon: Kuramsal Bir Yaklaşım Denemesi, Çev,    
Yusuf Kaplan, Rey Yayınları, İstanbul 1991, s. 54. 
77 Kışlalı, Ahmet Taner, Öğrenci Ayaklanmaları, Bilge Yayınları, İstanbul 1974, s. 19–20. 
78 Arendt, Hannah, Şiddet Üzerine, çev. Bülent Peker, İletişim Yayınları, İstanbul 1997, s. 52. 



 24 

de rastlanabilir. Ancak her durumda şiddet, şiddete maruz kalanın “ötekiliği” kabul 

edilen, saygı gören bir özne olmaktan çıkarılıp sadece potansiyel olarak bedenine zarar 

verebilecek, hatta ortadan kaldırabilecek bir nesne olarak ele alındığı ilişkisel bir 

eylemdir.79 Bazı spor faaliyetlerinin ve hatta müzik türlerinin de, bireyleri kendi 

kendilerine ya da başkalarına karşı şiddet kullanmaya ittiği, hatta açıkça bireyleri teşvik 

ettiği bilinmektedir.  

 Şiddet, Batı literatürüne Latince “Violentia”dan kelimesinden girmiştir. 

Violentia; şiddet, sert ya da acımasız kişilik, güç demektedir. “Violance” fiili ise, şiddet 

kullanarak davranmak, değer bilmemek, kurallara karşı gelmek anlamını taşır.80 Şiddet 

kavramının, Latincede kullanıldığı şekliyle günümüzdeki kullanımı arasında bazı 

farklılıklar vardır.  

 Oxford English Dictionary, ‘şiddet’ sözcüğünün yalnızca kullanım alanının bile 

çok geniş olduğunu belirtmektedir. Bu kullanımlar arasında, ‘bedene zor uygulama’, 

‘bedensel zedelemeye neden olma, kişisel özgürlüğü zor yoluyla kısıtlama, bozma ya 

da uymama, rahatça gelişmesini ya da tamamlanmasını engellemek üzere bazı doğal 

süreçlere, alışkanlıklara v.b. yersiz kısıtlamalar getirme, anlamın çarpıtılması, büyük 

güç, sertlik ya da haşinlik, kişisel duygularda sertlik ve tutkulu davranışlara ya da dile 

başvurma bulunmaktadır. Bunlar şiddetin yalnızca olumlu yönleridir. Şiddetin en etkili 

biçimleri belki de, göstergelerin ya da temsil edici yanların bulunmasıyla ortaya çıkar. 

İşsizler, öğrenciler ya da kadınlar gibi niteliksiz damgası yiyenlerin, belli etkinliklere ve 

söylemlere katılmalarına getirilen kısıtlamalar gibi.”81 Kısacası “şiddet” sözcüğünün 

anlamının çekirdeğine doğru gidildikçe, ifade ettiği değer yargıları kaybolmakta, 

bunların yerini vasıfsız, kaba, fiziksel “güç” almaktadır.82 Bugünkü anlamıyla şiddet, 

toplumsal düzenin ve huzurun karşıtı olarak algılanmaktadır.  

 Şiddetin tipolojisi konunun anlaşılması açısından önemlidir. Chesnais, şiddeti, 

“özel” ve “kolektif” şiddet olmak üzere iki şekilde ele almıştır. “Özel” başlığı altında suç, 

intihar ve kazalar sayılmaktadır. Kolektif şiddet başlığı altında ise, devlet terörizmi ve 

Batılı devletlere karşı girişilen terörist eylemler sayılmaktadır. Williams, kolektif şiddeti 

                                                
79 Keane, John,  Şiddetin Uzun Yüzyılı, çev. Bülent Peker, Dost Kitabevi, Ankara 1998, s. 68–69. 
80 Yves, Michaud, a.g.e. s. 5. 
81 Hobart, Mark, Şiddet ve Susku; Bir Eylem Siyasasına Doğru, çev. Yurdanur Salman, Cogito Dergisi, 

Sayı 6, 1996, s. 52. 
82 Büker, Seçil, Kıran, Ayşe, a.g.e. s. 13. 



 25 

bireysel şiddetten ayırt etmektedir. “İç savaşlar, devrimler, gerilla savaşları, ayaklanmalar, 

isyanlar, siyasal tasfiyeler, soykırım, şiddet içeren grevler, düzenin korunması için keyfi 

zor kullanılması, planlı katliamlar, başkaldırmalar, siyasi idamlar ve suikastlar”, kolektif 

şiddet içinde yer alırlar. Cinayet, yaralama, tecavüz, saldırı, yıkıcılık ile bireylere ve 

mülkiyete karşı yapılan saldırılar da bireysel şiddet içerisinde değerlendirilmektedir. 

         Doğu Ergil, şiddetin suça yönelik olup olmamasına göre bir sınıflandırma 

yapmıştır. Ona göre cinayetler, hırsızlık, silahlı saldırı veya soygun, tecavüz, soykırım, 

etnik temizlik ve sömürgeleştirme, suç sayılan şiddet örnekleridir. Ama birçok ülkede 

toplumun kültürel değerlerinden ve toplumsal geleneklerden kaynaklanan, suç 

sayılmayan dolaylı şiddet biçimleri bulunmaktadır. Devamlı enflasyon, kronik yoksulluk, 

eğitimsizlik, yönetimde kayırma, yolsuzluk yaygın trafik kazaları, çevre kıyımı, 

ekonomik gücü planlamamak veya siyasal nedenlerle köy kökenli yüz binlerce insanı 

göçe zorlamak ve onları kültür şoklarının kucağına atmak dolaylı şiddet örneklerinden 

bazılarıdır.83 Ergil’in dolaylı şiddete örnek olarak vermiş olduğu olguların birçoğunu 

dolaylı da olsa, şiddet olup olmadığı veya suç kapsamı içinde olup olmadığı tartışılabilir. 

2.2.2. Şiddet Türleri  

I. Özel Şiddet: 

1. Cürümsel Şiddet: 

a. Ölümcül: Cinayetler, suikastlar, zehirlemeler, idam v.b. 

b. Bedensel: İsteyerek darp ve yaralama 

c. Cinsel: Irza geçme, hem bedensel hem de psikolojik yıkımı olan şiddet türüdür.  

2. Cürümsel Olmayan Şiddet: 

a. İntihar: İntihar ve intihar teşebbüsü 

b. Kaza: Trafik kazası dahil, ama kişiden kaynaklanan, bir kasıt yok 

II. Kolektif Şiddet: 

1. Grup Şiddeti 

a. Grubun bireylere karşı şiddeti: Terör, medya terörü 
                                                
83 Doğu, Ergil, Şiddetin Kültürel Kökenleri, Bilim ve Teknik Dergisi, Şubat 2001,  s. 40. 



 26 

b. Grubun kendi içinde şiddet: Aşiret kavgası, toplu intihar, örgüt kavgası 

c. Grubun karşı gruba şiddeti: Kan davası, aşiretler arası savaş, stadyum ya da taraftar 

kavgası, mafyalar arası hesaplaşma, karşıt gruplar arasında terör, grev, ırk ayrımı 

d. Grubun iktidara karşı şiddeti: Terör, siyasal ya da mafya terörü, başkaldırı, sokak 

çatışması, iç savaş, genel grev, gerilla savaşı, ihtilal. 

2. Devlet Şiddeti: 

a. Devlet Terörü: İnsan hakları ihlalleri, baskı, tek yanlı propaganda, soykırım, ırk 

ayrımı. 

b. Endüstriyel Şiddet: İş kazalarının sıklığı, çalışma koşullarının sağlıksızlığı, yetersiz 

sağlık ve güvenlik koşulları, aşırı gürültü, tehlikeli iş yeri örneğin atom santrali  

c. Uluslararası Şiddet: En son kertede şiddet (savaş), ve daha etkili olan uluslararası 

terör. 

  Ancak bazı eylem, uygulama ve idari düzenlemeler birey ve toplum için tehdit 

oluşturmakla birlikte şiddet sayılmamaktadır. 

1. Trafik Korsanlığı: Sarhoşluk, kasıtlı kural ihlali 

2. Mala Zarar: Sindirmek ve korkutmak amacıyla 

3. Kronik Enflasyon: Pahalılık, işsizlik. 

4. Uluslararası Gücün Diğerleri Üzerinde Şiddete Dönüşmesi: Zorla peyk devlet 

konumuna sokma, eski Sovyetler Birliği ve komşu sosyalist ülkeler örneği, ham madde 

kaynaklarının denetimi, dış ticaret hadlerinde aşırı dengesizlik, askeri müdahale ve geçici 

işgal, ABD’nin Granada, Vietnam, Irak, Afganistan işgalleri v.b. Ayrıca, ABD’nin IMF ve 

Dünya Bankası vasıtasıyla, gelişmekte olan ülkeler üzerinde ekonomik baskı oluşturması 

ve bu yolla onları kendilerinin birer “peyk devleti” haline getirme çabaları sayılabilir. 

2.2.3. Sosyolojik Açıdan Şiddet 

 Şiddetin farklı toplumlarda, farklı şekillerde ve farklı sebeplerden ortaya çıkması, 

o toplumun kültürü ve sosyal yapısıyla yakından ilgilidir. Günlük yaşantıda karşılaşılan 

bireysel ve toplumsal şiddet olaylarının arkasında, insanlık tarihi boyunca süregelen 

birikimlerin bulunduğu çoğu zaman gözden kaçar. Oysa günlük hayatta yer alan, 



 27 

haberlere yansıyan saldırgan davranışlar ve şiddet eylemlerinin geçmişten kaynaklanan 

nedenleri vardır. Ayrıca günümüz koşullarının yarattığı saldırganlık ve şiddet doğuran, 

kışkırtan, besleyen ortamlar ve etkenler de söz konusudur.84 Toplumlarda sosyal bağların 

zayıflaması ve bireylerin topluma karşı sorumluluk duygusunun zayıflamasıyla birlikte, 

ortaya çıkan güvensizlik, sosyal çözülme ve kaosun da ilk habercisidir. 

 Şiddete yönelen birey, amacına engel saydığı, yolunda engel veya tuzak gibi 

gördüğü her şeyi, niteliğine, anlamına, geçerliliğine, değerine bakmadan gidermeye 

çalışır. Şiddetin mantığı Machiavell’ci bir çerçevede, bir engeli toptan giderme 

mantığıdır; bir tartışma mantığı değil, ya hep ya hiç mantığıdır. Onda insan değerleri 

ancak amaca giden yolları açtığı ölçüde önemli olup, en yüce değerler bile amaç 

olmaktan çıkartılıp araç edinilebilir. Her şiddet kesin bir sonuca göre düzenlenmiştir. En 

kısa yoldan ve her türlü tepkiyi hiçe indirgeyecek biçimde bir sonuca ulaşma istemidir. 

Ancak bu kesin ve kolay sona ulaşmak umudu hiçbir zaman gerçekleşmeyen bir umuttur. 

Şiddet, ülküsellikten uzak, kendi doğasından bir başka şiddeti yaratarak son bulur.85 

 Diğer taraftan şiddetin her toplumda ve her dönemde var olduğu ve var olacağı 

kabul edilen olgusal bir gerçektir. Şiddettin niteliğinin ve niceliğinin toplumun yapısına 

göre farklılık göstermesinin yanında, aynı toplum yapısında zaman içinde değişiklik 

gösterebilir. Şiddettin nitelik ve niceliklerinde meydana gelen değişmeler genel olarak, 

sosyal değişme süreci ile ilişkilidir.86 

 İnsanlar her çağda ve yaşta toplumsal öğrenmeyle yeni davranış kalıpları 

kazanmışlardır. Özellikle çocukların ve gençlerin davranışları, tutumları, eylemleri örnek 

alarak ya da toplumsal öğrenme sonucu oluşmaktadır. Kuramsal olarak, çocuk ve genç 

kişiliğini anneden, babadan, yakın ve uzak çevreden, toplumdan gelen örneklerle kazanır 

ve geliştirir. Bu örneklerin saldırgan davranışlar ve şiddet eylemleri içermesi, benzer 

davranış kalıplarını kullanan kuşakların yetişmesine yol açmaktadır.87 Yani, şiddet 

davranışını çocuk ve genç, sosyalleşme sürecinde çeşitli sosyal kaynaklardan 

öğrenmektedir. Kısacası, bireylerin şiddete yönelmesinin sebepleri önem sırasına göre 

                                                
84 Köknal, Özcan, Bireysel ve Toplumsal Şiddet, Altın Kitaplar Yayınları, İstanbul 1996, s. 12. 
85 Afşar, Timuçin, Şiddette Karşı Felsefe,  Felsefe Dünyası Dergisi, Türk Felsefe Dergisi Yayınları, Sayı8, 
Ankara 1993, s. 33. 
86 Balcıoğlu, İbrahim, Şiddet ve Toplum, Bilge Yayınları, İstanbul 2001, s. 18. 
87  Köknal, Özcan, a.g.e. s. 45. 



 28 

şöyle sıralanabilir:88 

1. Çocuğun içinde yaşadığı sosyal çevre 

2. Anne-baba ilgisizliği  

3. Eğitimsizlik 

4. Çocuğun psikolojik durumu 

5. Ekonomik koşullar  

6. Şiddet içerikli yayınlar, programlar ve oyunlar 

7. Başkalarını taklit 

2.2.4. Hukuki Açıdan Şiddet  

“Ubi Societes İbi Jus” nerede bir toplum varsa orada hukuk vardır. Bu Latince cümle 

yüzyıllardan beri söylenmektedir. Hukuk toplumsal yaşamın ayrılmaz bir parçası, 

toplumsal ilişkileri düzenleyici ve çeşitli yaptırımlarla donatılmış kurallar kümesidir.89 

Hukukun oluşumu, toplumdan topluma farklılık gösterir. Zaten, bu farklılık sebebiyle 

“şiddet” olgusu üzerinde çeşitli yaklaşımlar ortaya çıkmıştır.  

  Medeni hukukta şiddet eylemi, bir insanın istemi üzerinde onu geri adım 

atmaya zorlayacak baskı uygulaması olarak geçer. Hukukçular bu tür eylemler için 

“insanın, benzerlerine karşı giriştiği, onlarda önemli ya da önemsiz hasarlar ya da 

yaralar oluşturan saldırganlık ve hoyratlık ifade eden hareketlerdir” açıklamasında 

bulunmaktadırlar. Şiddet eylemi her şeyden önce bedensel bir saldırıdır. Fakat normlara 

bağlıdır ve görecelidir. Norm değişince, eylem, şiddet eylemi niteliğini yitirebilir. Spor 

alanında, cerrahi alanda ve görevi sırasında başvurulan yasal şiddet eylemleri gibi 90 

örnekler verilebilir. 

 Şiddetin ceza hukukundaki yerine gelince; ağır suç kapsamına giren şiddet 

(cinayet, yaralama, ırza tecavüz, silahlı saldırı, gasp v.b.) olaylarının yanı sıra, daha 

hafif kabul edilen şiddet olayları da (trafik suçu, tehdit), Ceza Yasası’nın kapsamında 

                                                
88 Öztürk, Bahri, Şiddet ve Çocuk, İstanbul 2003, (Http://www.kriminoloji.com, Update: 12.10. 2003) 

 
89 Ünsal, Artun, Hukuk ve Toplumsal Yaşam, Ankara Üniv. SBF Dergisi, Sayı 3, s. 144. 
90 Yves, Michaud, a.g.e. , s. 7. 

http://www.kriminoloji.com


 29 

değerlendirilir.91 Dönmezer’e göre, şiddet gücün, kuvvetin hukuka aykırı olarak 

kullanılmasıdır. O halde, şiddet kuralla zıtlaşan insana özgü eylemdir. Şiddete 

başvurmada, toplumsal normlara, hukuk kurallarına saldırı niyeti, kastı vardır. Bu 

sebeple, örneğin, dikkatsizce trafik kurallarını ihlal ederek yaralanmalara, ölümlere 

sebebiyet veren kimsenin taksirli eylemi, şiddet sayılmaz. Yine aynı sebeple, cebir ve 

kuvvetin savaş kuralları çerçevesinde kullanılması şiddet değildir. Kolluğun (güvenlik 

kuvvetlerinin), kanunların tanıdığı sınırlar içinde kalarak görevi gereği kullandığı 

kuvvet, şiddet oluşturmaz. Kanunların tanıdığı sınırın güvenlik güçlerince aşılması 

durumundan sonra yapılan uygulamalar, şiddettir. 92 

 Modern devlet altındaki toplumsal yaşamda şiddetin kaynaklarından biri, şiddeti 

tekelleştiren kurumların çöküşü veya yozlaşması; diğeri ve çok daha yıkıcı olanı bu 

kurumların bizatihi kendisidir. Hukuk devletinin bu noktada sunabileceği katkı ise, 

bireylerin devlete karşı korunması ve devletin şiddet tekelini kullanma biçim, kural ve 

usullerinin açık ve kesin bir şekilde belirlenmesi ve sıkı bir denetime tabi tutulmasıdır. 

Hukuk devleti kavramı altında özetlenen kurum ve kurallar bu tür bir işlev beklentisini de 

somutlaştırır. Hatta güç kullanımını kişilikten çıkarıp denetlemek suretiyle gücü 

ehlileştirmek, hukuk devletini meşrulaştıran en önemli ahlaki gerekçe olarak görülebilir.93 

Hukuk devletinde, yasaların sınırları dâhilinde davranan her birey, hukukun koruması 

altındadır. 

 Çağımızda, şiddete dayalı suçluluk bakımından en önemli olgu, örgütlü 

suçluluktur. Örgütlü suçluluk kökeninde sosyolojik, kriminolojik nitelik taşıyan bir 

kavram belirtir. Örgütlü suçlar kategorisi içinde bugün, başta uyuşturucu madde 

cürümleri, kara parayı aklama fiilleri girmekte ve mafya tipi örgütler tarafından söz 

konusu fiiller icra edilmektedir. Örgüt, amaçları doğrultusunda adam öldürme, gasp, 

insan kaçırma, rehin alma gibi suçları da çoğunlukla işlemekte ve işletmektedir.94 

Örgütlü ve bireysel alanda şiddet suçlarını işleyenler genellikle hukukun boşluklarından 

faydalanırlar. Bu sebeple, hukuk da kendini çağdaş toplumun ihtiyaçlarına göre 

yenilemek ve geliştirmek zorundadır. 

 Çağdaş hukuk, kendi içinde çeşitli kategorilere ayrılmıştır. Yakupoğlu’na göre, 
                                                

91 Ünsal, Artun, a.g.e.,  s. 30. 
92 Dönmezer, Sulhi, Çağdaş Toplumda Şiddet ve Mafya Suçları, Cogito Dergisi, Sayı 6, 1996, s. 215. 
93 Sancar, Mithat, Şiddet, Şiddet Tekeli ve Demokratik Hukuk Devleti, Doğu- Batı Dergisi, Sayı 13, s. 38. 
94 Dönmezer, Sulhi, a.g.e., s. 217. 



 30 

yaşama alanını üçe ayırmak mümkündür. Bunlar ahlak alanı, hukuk alanı ve şiddet alanıdır. 

Özgürlük, hukuk alanının içinde ekonomik, politik ve sosyal olarak düzenlenmiş bir 

özgürlüktür. Felsefi özgürlük, dışsal yaşama alanında yoktur ve yalnızca içsel var oluşsal 

bir özgürlük biçimi ile somutlaşır. En güçlü toplumlar, ahlak alanları en geniş toplumlardır. 

Hukuk alanının genişliği o toplumun, şiddetin eşiğinde olduğunu gösterir. Şiddetin 

panzehiri hukuk değil ahlaktır. Ahlak kuralları izlenerek uyuşmazlığı çözmek, toplumda 

daha kolay kabul görür. Hukuk kuralları izlenerek verilen kararlar her zaman hoşnutsuzluk 

yaratır. Modern toplumlarda, ahlak alanı azaldıkça, hukuk alanı genişlemektedir ve herkes 

her zaman haksızlığa uğradığı duygusu ile yaşamaktadır. Bu da modern toplumları 

potansiyel bir şiddet ortamı içine sürüklemektedir. Hukuk soyut ve anlaşılmaz biçimiyle 

insanların şiddet eğilimlerini arttırır.95 Hukukun oluşturulmasında, mevcut toplumun 

yapısal özellikleri de göz önüne alınmalıdır. Yoksa oluşturulacak olan hukuk kendi 

toplumundan ayrı, toplumun yapısal özelliklerini dikkate almamış, tamamen yabancı hukuk 

kural ve kaidelerinden oluşturulmuşsa, bu hukukun bireylerde, “haksızlığa uğradığı” 

yönünde oluşan duyguyu silmesi mümkün değildir. Bu nedenle sadece hukuk ve somut 

olarak yasalarla şiddeti engelleyebilmek günümüz toplumlarında başarılması çok güç bir 

olaydır. 

2.2.5. Sosyolojik ve Hukuki Açıdan Suç-Şiddet İlişkisi  

 Sosyal bilimciler, suç teşkil eden insan tavır ve hareketlerini, toplumda yürürlükte 

olan sosyal normlardan bir nevi “sapma” olarak tanımlamaktadırlar. Suç teşkil eden 

eylem ile genel olarak sapıcı eylem arasında bir ayrım yapmak gerekir. Zira sapma, 

kişilik yapısına bağlı olduğu halde, objektif olarak ceza normuna göre suç teşkil eden 

davranış ve tutumların, tarihsel güçlerin, kuvvetlerin eseridir ve kendisini kanunlarda 

gösterir.96 Fakat sapma davranışının hepsi suç teşkil etmez. Örf ve adetlere, ahlak 

kurallarına uymayan davranışlar hukuki anlamda suç değildir. Bununla beraber töre 

cinayetlerinin örf adetlerle desteklendiği ve teşvik edildiği durumlarda, örf ve 

adetlerle hukukun çatıştığı görülür ve hukuki boşlukları da çok iyi kullanarak bireyler, 

“namus” ve “tecavüze uğrama” gibi kavramların da arkasına sığınarak cinayetten çok 

az bir cezayla kurtulurlar. Ya da bu cinayetleri onsekiz yaşından küçük çocuklara 

                                                
95 Yakupoğlu, M. Mukadder, Erotizmde Şiddet ve Ahlak İlişkisi, Cogito Dergisi, Sayı 7, 1996, s. 318. 
96 Dönmezer, Sulhi, Kriminoloji, Sulhi Gören Matbaası, İstanbul 1975,  s. 43. 



 31 

işleterek cezai müeyyidelerin yaptırımından kurtulma yoluna giderler. 

 Sosyolojik açıdan suçu, toplumdaki fonksiyonel bütünleşmeyi engelleyen bir 

problem olarak ele almak gerekir. Hunt’a göre suç, modern toplumlardaki en ciddi 

problemlerden biridir. En geniş manada suç, grubun ya da toplumun güvenliğini, bir 

grubun ya da onun üyelerinin refahına zarar veren, bir grubun veya bireyin sert bir 

şekilde cezalandırıldığı harekettir. Fakat yapılan bir hareketin suç teşkil edip etmediği 

belirli bir grubun ya da toplumun sosyal değerlerine ve kültür yapısına bağlıdır. Ayrıca, 

her hangi bir toplumda suç olarak kabul edilen bir hareket, başka bir toplumda suç olarak 

kabul edilmeyebilir. Çünkü grup standartları oldukça geniş ölçüde farklılık gösterir.97 

Sosyoloji ve Hukukun sosyal yanı bir yana ceza hukukunun bazı temel ilkeleri vardır. 

Bu ilkelerden ilki, kanunilik ve belirlilik ilkesidir. Bu ilkeye göre suç, açıkça yasalarda 

tarif edilmelidir. Bir eylemi cezalandırmak için kanunun tarif ettiği suç tipine 

kesinlikle uyması yani “suçun kanuni” olması şarttır. İkinci ilke, kıyas yasağıdır. Ceza 

hukukunda kıyas yapılamaz, bir suça kıyasla, başka bir eylem suç sayılamaz, bir suça 

“benziyor” diye bir eyleme ceza verilemez. Üçüncüsü, aleyhte kanunlar geçmişe 

yürütülemez ilkesidir. Ancak yargılananın lehinde olan yargı ve hükümler önceden 

yapılmış eylemlere uygulanabilir. Dördüncüsü, “berat-ı zimmet esastır” ilkesidir. 

“Berat-i zimmet” ilkesi ile savunma hakkı teminat altına alınmaktadır. Çünkü bu hakkın 

temelinde masumiyet yatmaktadır. Suçsuzluk karinesi gereği herhangi bir suçtan dolayı 

takip edilen kişinin suçluluğu kesin bir yargı hükmü ile sabit olmadıkça suçlu sayılamaz. 

Dolayısıyla ona kendini savunması için imkân verilmesi gerekir. Böylece sanık baştan 

suçsuz kabul edildiğinden aslında savunma hakkı güvenceye bağlanmış ve anlam 

kazanmıştır.98 

 Suçu en dar manasıyla ele alan ceza hukuku; “kanun koyucu tarafından 

cezalandırılmış bir fiil” olarak, suçun tanımını yapmaktadır. Ancak, bir takım 

cezalandırma şekillerinin yanında, belli bir hukuk düzeninin mevcut olmadığı ilkel 

kavimlerden, günümüz gelişmiş toplumlarına kadar uzanan bir sosyal olay olarak suç, 

hukuki tanımda olduğu gibi sadece bir sonucun yaptırımından ibaret değildir. Suç ve 

suçluluk hakkında yapılan araştırmalar göstermektedir ki, suç olan fiil, kanunen 

belirlenmeden önce bir takım sebepler dizisinden geçmekte ve mevcut sebeplerin 

                                                
97 Hunt, Elgin F. Social Science, 4 th Edition, The Mac Millan Company, New York 1972, s. 378. 
98 Aslan, Nasi, a.g.e., s. 153. 



 32 

karşılıklı tesirleri sonucunda ortaya çıkmaktadır. Böyle bir sebep sonuç ilişkisi, 

suçluluğun bizzat kendisinin, bireyi ve diğer bireyleri ilgilendiren yönü ile de suçun, 

incelenmesini gerekli kılmaktadır.99 Suçun oluşumunda öne çıkan pek çok kriter vardır 

ve bunların hepsi bireyin suçlu davranışı üzerinde etkili olur. Örneğin, bireyin yaşı, 

cinsiyeti, kalıtım özellikleri, ekonomik durumu, yaşadığı toplumun tipi, anti sosyal 

olan gruplarla ilişkisi, aile ilişkileri, psikolojik davranışları gibi kriterler suçun 

oluşumunda etkilidirler.  

21. yüzyılın başlarında şiddetin yaygınlaşması ve bireylerin gündelik 

hayatlarının bir parçası haline gelmesini Dönmezer, demokratikleşmeye bağlamaktadır. 

Hürriyetlerin, insan haklarının gelişmesi ve genişlemesi zorunlu olarak devlet 

otoritesinin evvelce kullandığı gücü azaltmakta ve ülkede asayişi sağlamak yeteneğini 

kısıtlamaktadır. Bunu elde edilen büyük değerin masrafı olarak telakki etmek 

mümkündür. Diğer taraftan, suçla mücadelenin zorlaşması, suçlu bakımından suç 

işlemenin masrafını azaltır. Suç işleyene yaptırımın uygulanmasında kesinliği ve hızı, 

dürüst yargılama esaslarına tam uymak suretiyle sağlamak güçleşmekte ve bu gelişme 

toplumda şiddeti arttırıcı etki yaratmaktadır.100  

 Aslında, şiddet içeren suç kategorilerine ve güdülerine dair anlayışların bir 

kültürden diğerine farklılık göstermesi yanında, suçların haber yapılması, uygulamanın 

sıklığı, suçluların yakalanmasında gösterilen başarı, yargı uygulamaları da zaman 

içinde hatta tek bir toplum içinde değişebilir. Böyle zorluklar, şiddete dair 

karşılaştırmalı tartışmalar yürütülmesini imkânsızlaştırmaz ama daima sorunlu olmaya 

devam etmesine sebep olur. Ayrıca, çağdaş toplumlarda eskiye nazaran farklı, yeni 

şiddet biçimleri ortaya çıkmıştır. Bunlar, geleneksel şiddet şekillerinden çok farklıdır. 

Devlet eskiye nazaran, farklı olarak bunlarla demokrasi ilkelerinin sınırları içinde 

mücadele etmek mecburiyetindedir. Oysa bu yeni şiddet biçimlerine karşı mücadele 

için henüz yeterli derecede hazırlık yapılmamıştır.101 Bu yeni şiddet biçimleriyle hukuki 

platformda mücadele edebilmek için, yeni yasaların çıkarılması ya da eskilerin zamana 

cevap verebilecek şekilde yeniden düzenlenmesi gerekir. 

 Diğer bir problem ise, şiddetin meşru oluşu ya da olmayışı üzerine ortaya çıkan 
                                                
99 Sözen, Edibe, Sosyolojik Açıdan Çocuk Suçluluğu ve Paşa Kapısı Cezaevinde Bir Deneme, Sosyoloji 
Konferansları İstanbul Üniv. İktisat Fakültesi Yayınları, 21. Kitap, İstanbul 1986,  s. 261.  

100 Dönmezer, Sulhi, a.g.e., s. 216. 
101 Dönmezer, Sulhi, a.g.e. s. 216. 



 33 

tartışmalardır. Her şiddet olgusunun polisiye bir vaka kabul edilmeyişi, hatta zaman 

zaman hoş karşılanması, onu yasalaştırmasa bile meşru kılar. Bu nedenle kimi zaman son 

derece görünür olan şiddete karşı yaptırım uygulanamadiğı takdirde şiddet giderek güç 

kazanır.102 Bu durum hukuk kurallarının toplumsal hayattaki değişmelerin gerisinde 

kaldığını gösterir. Zaten, hukuk, toplumsal hayattaki değişmeleri yakalayabildiği ölçüde, 

çeşitli suç ve şiddet eylemlerini topluma veya bireye en az zarar verecek hale 

dönüştürülebilir. 

2.3. Terörün Tanımı, Tarihçesi, Sebepleri ve Türleri  

                  Bireysel ve kitlesel iletişim araçları geliştikçe savaş stratejileri ve taktikleri de 

o ölçüde gelişmiş,  karmaşık düzeyde bir bilim ve sanat dalı haline gelmiştir. Bu yönden, 

içinde bulunduğumuz yüzyılda iletişim önemli bir savaş strajesi olarak kullanılır 

olmuştur. 

                İletişimin gelişmesiyle öğrenme ve bilgi transferi çok kolay yapılır hale 

gelmiştir. Bu hal çok hızlı yaşanan değişim sürecini tetiklemiştir. Bunun neticesinde 

değişen dünya dengeleri ve uluslararası ilişkilerde farklılaşmalar oluşmuş, sıcak savaşlar, 

yerini soğuk savaş metotlarına bırakmıştır. Soğuk savaşın gereği olarak ortaya çıkan 

psikolojik savaş türleri ve bu savaşın vazgeçilmez unsuru düşük yoğunluktaki çatışmalar, 

terör kavramını da beraberinde getirmiştir. Psikolojik savaşın bir unsuru olan terörizm, 

genel olarak, zaten var olan ya da suni olarak oluşması sağlanan değişim fikri ve 

hareketlerinin, belirli bir amaç için tetiklenmesi neticesinde ortaya çıkmaktadır. 

                 Terörizm gelişen ve değişen dünya koşulları ile birlikte, değişiklik 

göstermekte, gelişen teknolojiye bağlı olarak elde ettiği yeni imkân ve kabiliyetleri ile 

etkisini ve gücünü her geçen gün arttırmaktadır. Dünya genelinde demokratikleşme 

alanında atılan adımlar terörü nicelik olarak azaltmakla birlikte, demokratik ortamlarda 

terör eylemlerinin etkinliği özellikle kitle iletişim araçlarının etkisiyle daha da 

artmaktadır. Toplumun sosyal-ekonomik şartlarından ve mevcut yapının eksikliğinden 

kaynaklanan terör faaliyetleri, bir süre sonra bazı güçlerin kontrolüne girmekte veya 

birtakım çevrelerce suni bir şekilde, istismara açık sorunlar üzerine bina edilmektedir. 

Ayrıca toplumlarda, hoşnutsuzlukların oluşturduğu küçük grupların varlığı kaçınılmazdır. 

                                                
102 Büker, Seçil- Kıran, Ayşe, a.g.e. s. 19. 



 34 

Ancak, siyasal sistem dengesini ve gücünü koruduğu sürece, bu durum çok fazla korku 

verici bir olgu haline gelmez. 

2.3.1. Terör Nedir? 

           Terör veya terörizm konusunda karşılaşan en önemli sorun terörizmin tanımının 

yapılamamasıdır. Aynı kişinin aynı fiilden dolayı bir devlette özgürlük savaşçısı diğer bir 

devlette ise en affedilemez suçları işleyen bir hain olarak nitelendiriliyor olması 

terörizmin ortadan kaldırılmasının önündeki en büyük engeldir. Terörizmin bütün dünya 

devletleri tarafından ya da en azından etkili olduğu kabul edilebilecek çoğunluk 

tarafından onaylanmış bir tanımı yoktur. Yapılan öznel tanımlar da konuyu spesifik hale 

getirmektedir. Terörün, gerek kavramsal yönden, gerekse içerik açısından akademik 

araştırma konusu olarak incelenmesi çok eskilere dayanmaz. Yakın zamanlara kadar daha 

çok bir güvenlik sorunu olarak incelenmeye çalışılmıştır103 

 Terör kelimesi Latinceden gelmektedir. Kelime anlamı “korkudan titreme” veya 

“titremeye sebep olma”dır. Fransızca Petit Robert sözlüğünün kelimeye “bir toplumda bir 

grubun halkın direnişini kırmak için yarattığı ortak korku” anlamını verdiği 

belirtilmektedir.104 

 Terör kelimesinin bugünkü anlamında, ilk defa Fransa’da, Fransız Devriminden 

sonra kullanıldığı hususunda herkes hem fikirdir. Devrimden sonra 1793 Martından 1794 

Temmuz’una kadar süren dönem “terör rejimi” veya “terör dönemi” (reign of terror-

regime de le terreur) olarak adlandırılmıştır.105 Literatürde terör kelimesi bazen şiddet 

(violence), siyasal şiddet (political violence), hatta anarşi (anarchy) kelimeleriyle eş 

anlamlı olarak kullanılmaktadır.106  

         Buradan hareketle terörizm, savaş ve   diplomasi ile kazanılamayan sonuçları elde 

etmek, korkutmak ve itaat ettirmek için bir teoriye, felsefeye  ve ideolojiye  dayanılarak  

siyasi  maksatlarla, iradi olarak, şiddetin  sistemli ve  hesaplı bir şekilde kullanılması 

şeklinde  tanımlanabilir. 

  Terör, kavram olarak Türkçemizde ise “korkutma, yıldırma ve tedhiş” anlamına 

gelmektedir. Ancak bu korkutma, yıldırma ve tedhiş, yoğunluk olarak oldukça büyük 

                                                
103 Cömertoğlu Yeşim, Terörün Psikolojik Temelleri, Strateji Dergisi, 1995, s. 133. 
104 Keleş Ruşen- Ünsal Artun, a.g.e.,   s. 2.  
105 Lagueur Walter. Terrorism, Foreing Affairs, y.y. 1986, s.6. 
106 Alparslan Şükrü, Hukuk ve Kriminoloji Açısından Tedhişçilik, Teknik Yayınları, İstanbul 1983, s. 4. 



 35 

çaplı,  birey ya da bireylerin ruhsal yapılarını birdenbire kaplayan korku durumunu ve 

şiddet halini ifade etmektedir. Terör eylemlerini yapan “terörist” olarak adlandırılır. 

Siyasi bir amaca ulaşmak için terör hareketlerini düzenli bir biçimde kullanma, 

tedhişçilik de terörizmdir.107  

 Terör kelimesinin Arapça karşılığı ise "irhâb"dır. Bu da korkutmak, yıldırmak, 

caydırmak manasına gelir. Kur'an-ı Kerim'de "caydırmak, yıldırmak, korkutmak" 

manasında "irhâb" kelimesinin kullanıldığı şu ayet konuyla da ilgilidir: “Onlara 

(düşmanlara) karşı elinizden geldiği kadar kuvvet ve savaş atları hazırlayın; bununla 

Allah'ın düşmanını, sizin düşmanınızı ve onlardan başka sizin bilmediğiniz, Allah'ın 

bildiği düşmanları korkutup caydırırsınız."108 Bu ayette müminlere iki vazife veriliyor: 

1. Düşmanları korkutup yıldıracak -bu amacı gerçekleştirecek- ölçüde savaş gücüne sahip 

olmak.  

2. Bu gücü bulundurarak ve gerektiğinde kullanarak düşmanı korkutmak, yıldırmak, zarar 

vermesini engellemek.  

             Hayrettin Karaman, terörü, "amaca ulaşmak için, doğrudan düşman veya suçlu 

olup olmadıklarına bakmaksızın, insanların can, mal ve başkaca değerlerine, şiddet 

kullanarak ve nizami savaş yöntemlerine uymayarak zarar vermektir’109 şeklinde 

tanımlamıştır.  

               Terörizm ile ilgili akademik olarak yapılan tanımlardan bazıları da şu 

şekildedir. Terör, şiddetin, sosyal, ulusal, ırki, dinsel, fesat çıkarıcı ve benzer diğer 

maksatlarla ve sosyal sınıflar arasında çatışma, savaş tahrik etmek üzere planlı ve hukuk 

dışı olarak kullanılmasıdır.”110 Terör kavramını hemen tüm unsurları ile ele alan bu 

tanımda şiddetin araç olduğu ortaya konulmaktadır.  Bir başka tanımda ise, “Terör, 

başlıca amacı siyasal iktidarı ele geçirmek isteyen güçlerin onu yıpratmak ve bu arada, 

sindirdikleri yığınları da sahipsiz kaldıkları inancına yöneltmek için, şiddet 

eylemlerinden yararlanmaktır”111 Tanımlardan da anlaşıldığı gibi terör kavramının içinde 

şiddet ve dehşet halleri söz konusu olmaktadır. Terörizm karmaşık bir olgudur, kapsayıcı 

bir tanımını yapmak zordur. Bu yüzden her tanım farklı değer yargıları içermektedir.                                                                                       

                                                
107 www.tdk.org.tr/tdksozluk.  
108 Enfal,8/60. 
109 Karaman, Hayrettin, www.hayrettinkaraman.net. 
110 Donmezer, Sulhi. Her Yönüyle Tedhiş, Son Havadis, İstanbul 1997,  s. 11 
111 Keleş, R, Ünsal, A.  a.g.e. s. 3. 

http://www.tdk.org.tr/tdksozluk
http://www.hayrettinkaraman.net


 36 

 Terör bir hoşnutsuzluk ve psikolojik tatminsizlik ürünüdür. Öyle ki terör, ne 

istediğini bilmeyen bir takım uyumsuzun toplumla bağdaşmayan eylemleri değil, belli bir 

hoşnutsuzluğun eylem sahiplerine göre mantıklı gerekçelerle organize hareket ederek 

hesaplanan amaca ulaşmaya yarayan bir araçtır.  

 Ortada var olan kitlesel uyumsuzluğun bir tezahürü olan terör, var olma 

gerekçeleri olarak, tarihi kökenli ulusal düşmanlıkları, sağ ve sol ideolojilerdeki 

gösterileri, dine dayalı ayrılık ve çatışmaları ve ekonomik çöküntüleri112 kullanır ve 

meşrulaştırma mekanizmasını bu gerekçelere dayandırır. 113 Bu konudaki başka bir  görüş 

şöyledir: “Terörizm ne bir konvansiyonel savaş şekli, ne de kitle iletişim araçlarına 

yarayan gelişigüzel bir deliliktir. Terörizmi farklı kılan en önemli özelliği, onun belirli 

politik amaçlara erişmek için kullandığı kendine mahsus stratejisidir.”114 Terörizm bir 

ideoloji, bir doktrin, hatta sistematik bir fikir değildir. Terörizm bir yöntem, taktik, 

strateji, bir bakıma da nizami olmayan savaş biçimidir. Terörizmin anlamsız ve mantıksız 

değilse mutlaka bir amacı vardır. Toplumun direncini kırmak, korku ve panik ortamı 

oluşturmak, dikkatleri terör olayına çekerek başka siyasi, idari, ekonomik hesaplar ve 

dengeler oluşturmak gibi birçok hedef, terörün amacı olabilir.   

 Terör eylemleriyle amaçlanan temel korkular şu şekilde sıralanabilir; 

1. Toplumun, terörist eylemle belirtilen dava veya anlaşmazlık karşısında taraf olmasını 

sağlamak.  

2. Teröristin veya terör örgütünün tanıtım ve reklâmı aynı zamanda olduğundan daha 

güçlü ve etkili olduğu izlenimini yaymak.  

3. Fidye almak, örgüt mensubu mahkûmların serbest bırakılmasını sağlamak, televizyon 

ve radyolar kanalıyla kamuya mesaj iletmek ve dramatik rehin alma girişimleriyle 

hükümetleri, etkili resmi ve özel kuruluşları belirli ödünler veya dramatik kararlar 

vermeye zorlamak.   

4. Kargaşa yaratarak toplumun direnme ve dayanma gücünü kırmak; yerleşik sosyal ve 

siyasal düzenin zaaflarını belirginleştirerek, ardındaki sosyal desteği zayıflatmak.  

5. Terörist eylemin bir başka amacı da intikam alma hissidir.   

                                                
112 Atay, Mehmet, Örtülü Faaliyetler Konsepti, Strateji Dergisi, y.y. 1995, s. 9.  
113 Latter, Richard, Demokrasilerde Terörle Mücadele, Stin 1995, s. 180.  
114  Karacan, İsmet, Terörizm: Kavram ve Yapısı, Uluslararası Terörizm ve Uyuşturucu Madde Kaçakçılığı, 
Ankara 1984,  s. 55.    



 37 

6. Son olarak, terörizmin bir amacı da baş eğdirmek, itaate zorlamaktır.115  

2.3.2. Terörün Tarihçesi 

Siyasal hedeflere ulaşmak için araç olarak kullanma anlamında ele alındığında 

terörün tarihçesi çok eskilere dayanır. Tarihteki ilk terörist grupların, M.Ö. 73–66 yılları 

arasında yaşamış "Sicarii"lere kadar uzandığını bilinmektedir. Romalılara karşı savaşan 

Sicariiler, düşmanlarını işlek yerlerde öldürdükten sonra kalabalığa karışıp 

kayboluyorlardı. Manastırları ve Kudüs’ün su kanallarını yıkıp, buğday ambarlarını 

yakmışlardı. Tefeci senetlerini ve devlet arşivlerini ortadan kaldırmışlardı. 116 

 Çağdaş anlamı ile terörizmin kurucusunun Hasan Sabbah olduğu söylenebilir. 

Büyük Selçuklu Devleti döneminde, terörü, "sistemli bir araç" haline getiren Hasan 

Sabbah (1094–1134), Batıni tarikatının kurucusu olarak kabul edilir. Korkunun düşünce 

ve mantık süreçlerini bozarak, insanları sürüleştireceğine inanan Hasan Sabah öldürmeyi 

bir iş ve zanaat gören bir anlayışa sahipti. Sabbah’ın, örgütünün üyelerini, dokuz aşamalı 

deneyim ve eğitim süzgecinden geçirerek seçtiği ileri sürülür. Katı disiplin içinde, verilen 

buyruğa uyarak düşünmeden ölüme atılmak temel ilkesidir. Hasan Sabbah, disipline 

uymadı diye, kendi oğlunu bile acımasızca öldürmüştür. “Kurtarılmış bölgeler” deyimini 

ve “vur-kaç” taktiğini terörizme katan da odur. Amacına ulaşmak için, Haçlı Ordusuna 

bile yardım etmiştir.117 Kendi başlattığı terörü sürdürebilmek ve ona taban 

kazandırabilmek için, devleti de halka karşı benzer yöntemler kullanmak zorunda 

bırakmaya çalışmıştır. Bu çalışmanın amacı, devleti halkın gözünde "zalim" konumuna 

iterek, kendi yaptıklarını yasallaştırmaktır. En değerli vezirleri öldürerek devletin kendi 

kendisini bile koruyamadığını halka göstermeye çalışırdı. Günümüzden yaklaşık 9 yy. 

önceki terör yöntem ve amaçlarıyla çağdaş terör arasındaki benzerlikler çarpıcıdır.  

2.3.3. Terörün Özellikleri ve Sınıflandırılması 

Terörizmin özellikleri, dünyada faaliyet yürüten terör örgütleri ve onların eylem 

şekilleri  çerçevesinde aşağıdaki gibi özetlenebilir: 

1. Terörizm bir ideoloji, bir doktrin, hatta sistematik bir fikir değil, stratejidir. 

2. Terörizm, terör eylemlerini meşrulaştıracak bir senaryo hazırlar. 
                                                
115 Doğu, Ergil,  Terörizmin Mantığı ve Hedefi, Ankara Üniv. SBF Dergisi Sayı 46, Ankara 1983, s. 174  
116 Yayla, Atilla,  Terörizm: Kavramsal Bir Çerçeve, Ankara Üniv. SBF Dergisi, Ankara 1990,s. 343.  
117 Özaydın, Abdülkerim, Hasan Sabbah, TDVA, İstanbul 1997, c.XVI. s. 348   



 38 

3. Terörizm, yeni bir düzen  ve gelecekte zafer vaat eder. 

4. Terörizm, uluslararası siyasetin bir parçasıdır, dolayısıyla dış destek olmadan  

 yaşatılamaz. 

5. Terörizm, propaganda ile doğar, gelişir ve propaganda ile yaşar. Bizatihi kendisi bir  

propaganda aracıdır. 

6. Terörizm, Devlet otoritesine alternatif getiren örgütlü bir harekettir. 

7. Mali destek terörün vazgeçilmez gereksinmesidir. Bu nedenle; teröristler soygun, silâh 

ve uyuşturucu kaçakçılığı yapar. 

8. Terör, bir hak arayışı, düzen önerisi ve bağımsız devlet kurma isteklerinden biri  veya 

derece farklılığıyla her üçünün bir arada bulunduğu gerekçelerle ortaya çıkabilir. 

9. Terör, bilinçli ve amaçlı eylemler olarak belirir. 

10. Terör, şiddet uygulamayı giderek amaç konumuna taşır. Dehşet ve korku salarak 

 yılgınlık yaratır. Zorba, acımasız, istismarcı ve kuralsızdır. 

11. Terör, bazen  başka güç veya güçlerin taşeronudur. 

12. Terör kendi dilini yaratır ve kullanır. 

13. Terörün genellikle siyasi bir amacı vardır. 

14. Terör eylemleri, örgütlü bir çabayı gerektirir. Bütün bu eylemler, bireysel olmaktan 

çok, bir grubun katılımıyla gerçekleşmektedir.118  

2.3.4. Terörün Unsurları   

1. İdeolojik Unsur 

 Terörün öncelikle bir ideolojik alt yapısının olması gerekmektedir. İdeolojik 

unsur, terör örgütünün veya teröristin hareket noktasını oluşturmaktadır. Terörist, 

benimsediği ideoloji doğrultusunda hareket etmekte, stratejisini buna göre 

belirlemektedir. Terör örgütlerinin siyasi eğitim adını verdikleri faaliyetlerin amacı, 

örgütün dayandığı temel ideolojiyi örgüt mensuplarına benimsetmek ve örgütün hedefleri 

doğrultusunda bilinçlendirmektir. İdeolojik eğitim de diyebileceğimiz bu süreçle örgüt 

mensuplarının  örgüte bağlılıkları  sağlanır. Günümüzde terör örgütlerinin dayandığı 

başlıca ideolojiler arasında, Marksist-Leninist-Maoist ideoloji (Komünizm), Milliyet 

(etnik) kaynaklı ideoloji (Faşizm, Kürtçülük, Ermeni Milliyetçiliği gibi), dini kaynaklı 

                                                
118Alkan Necati, Gençlik ve Terörizm, Temüh Yayınları, Ankara 2002, s. 17–18. 



 39 

ideoloji gibi farklı kaynakları temel alan, ancak hedef olarak rejim değişikliğini veya 

bölünen  topraklar üzerinde yeni bir devlet kurmayı amaçlayan ideolojiler yer almaktadır. 

 2. Örgüt Unsuru 

 Terörün bir diğer unsuru ise örgütlü yapıdır. Örgüt; organize bir yapı içerisinde, 

aynı ideolojiyi benimseyen ve aynı hedefe yönelmiş kişilerden oluşur. Günümüzde terör 

örgütleri, çoğunlukla örgüt lideri ile ona bağlı üst düzey sorumlular  ve daha alt 

düzeydeki bölge, il ve birim sorumlularından oluşmaktadır. Örgütsel  yapılanmada illegal 

teşkilatlanma ve gizlilik esastır. Bu aynı zamanda  örgütün temel güvenlik ihtiyaçlarına 

yönelik bir yapılanmadır. İllegal faaliyet, legal alanda öne çıkan sempatizanların illegal 

alana kaydırılmaları ile beslenir. Böylece, operasyonlarla ortaya çıkan kadro kayıpları, 

yeni ve deşifre olmamış örgüt mensuplarının illegal kadrolara aktarılmasıyla  giderilmeye 

çalışılır.  

3. Şiddet Unsuru 

 Terörün en önemli unsuru, şiddet unsurudur. Terör örgütleri şiddeti, ideolojileri 

doğrultusunda belirledikleri hedeflere ulaşmada önemli  bir araç olarak görmekte, "silahlı 

propaganda" adı da verilen terör eylemlerini, mevcut legal düzeni değiştirmek için 

kaçınılmaz bir yöntem olarak benimsemektedirler. Terör örgütleri, gerçekleştirdikleri 

şiddet eylemleri ile topluma korku salarak, halkta bıkkınlık ve yılgınlık duygusu 

oluşturup, vatandaşın devlete olan güvenini sarsmayı ve kaos ortamı oluşturmayı 

hedeflemektedirler.119 

2.3.5. Terörün Amacı  

 Terörizmin temel amacı, bir davaya veya siyasal anlaşmazlığa dikkat 

çekilmesidir. Bu dikkat çekme  şiddet eylemleri neticesinde toplumda oluşturulan korku 

ve dehşet havası ile sağlanmaktadır.  

 Kitle iletişim araçlarının sağladığı imkânlardan da yararlanan terörizm, yarattığı 

korku ve dehşet ile bir bakıma topluma; “Benden yana mısın, değil misin?”, “benden 

değilsen düşmanımsın”, “düşmanımsan hedefimsin”, “senin yaşama hakkın yoktur.” 

                                                
119 www.egm.gov.tr/temuh. 
120 www.egm.gov.tr/temuh. 
 

http://www.egm.gov.tr/temuh
http://www.egm.gov.tr/temuh


 40 

şeklinde belirtilebilecek “taraf olma” çağrısında bulunmaktadır. Terörizm, bu dramatik 

çağrılar ile insanlara tarafsız olma  hakkını yasaklamakta, onların zihinsel ve duygusal 

masumiyetini yok etmekte, şiddet ortamına çekmekte ve toplumun şiddet yoluyla 

siyasallaşmasına, kutuplaşmasına yol açmaktadır. Toplumdaki kutuplaşmalar da zihinsel 

ve duygusal yönden bölünmüş “çatışan tarafları” ortaya çıkarmaktadır. Çatışan tarafların 

ise toplumun birlik ve bütünlüğünü bozacağı, dolayısıyla terörün amacına hizmet 

edeceği açıktır. 120 Terörizmin benimsediği bir diğer amaç, kargaşa yaratarak toplumun 

direnme gücünü kırmak, yerleşik sosyal ve siyasal düzenin arkasındaki halk desteğini 

şiddet yoluyla zayıflatmaktır. 

Terörizmin bazı güçler tarafından birtakım siyasi ve ekonomik çıkarlar sağlamanın 

da aracı olarak kullanıldığı dikkate alındığında  amaç oldukça farklılaşmaktadır. Bu gibi 

durumlarda terörizmin amacı, bir kazanım elde etmek maksadıyla hedef alınan ülke ve 

toplumda belirli ortamların oluşmasına aracılık etmektir.  

Mesela Türkiye gibi stratejik öneme sahip ülkelerin terör ortamında tutulmasında, 

ülkeyi hedef olarak seçmiş devletler ve birtakım güçlerin çıkarları açısından zaruret 

bulunduğu, terörün amacının da sadece bu ortamın devamını sağlamak olduğu 

değerlendirilmektedir. Bu nedenle terörizm, bir siyasi mücadele aracı olmaktan çıkıp, 

bir ülkenin bir başka ülkeyi zayıflatmak ve istikrarsızlaştırmak için kullandığı bir araç 

haline gelmektedir. 

Öte yandan terörizm kitlelere yönelik hedef gözetmeyen şiddet eylemleriyle, 

toplumun güven duygusunu ortadan kaldırarak, halkın can derdine düşmesini ve 

olaylara tepkisiz kalmasını amaçlar. Böylece kitleler terörizme karşı duyarlılıklarını 

yitirir, terörü kanıksar ve devletle toplum arasında güven açısından büyük bir uçurum 

oluşur. 121 

Terörizmin bir başka amacı da; baş eğdirmek, itaat ettirmektir. Terörizmin bu türü, 

terörist örgütlerce hem kendi üyelerine hem de etkilemek istedikleri halk kesitlerine 

uygulanabilmektedir. Terörist gruplarca amaçlanan; yandaşlar kadar “seyircilerin” de 

itirazsız baş eğmeleri, “hedef kitlenin” emredileni yapmasıdır.122 Teröristlere göre 

etkilenmesi amaçlanan bireylere ikinci defa düşünecek zaman ve aksine 

                                                
 
121 www.egm.gov.tr/temuh. 
122 www.egm.gov.tr/temuh. 

http://www.egm.gov.tr/temuh
http://www.egm.gov.tr/temuh


 41 

davranabilecekleri alan bırakılmaz. Amaç, “hedef kitleyi” yıldırmak, yönlendirmek ve 

yönetmektir.  

2.3.6. Uluslararası Terörizm ve Devletler Nezdinde Terör     

 Güçlü devletlerin etkin politikaları karşısında kendisi için bir çıkış noktası 

bulamayan bazı devletler, terörü, engelleri aşmada bir araç olarak görmüşlerdir. Güçlü 

bazı devletlerin de uluslararası alanda kendi politikalarının işlerliğini kolaylaştırmak ve 

rakiplerini etkisiz kılabilmek için terörü bir araç olarak kullandıkları görülmektedir. 

 Geçtiğimiz yüzyılda; özellikle İkinci Dünya savaşından sonra nükleer bir 

dengenin kurulması ile sıcak savaştan kaçınılmış, buna mukabil terörizm gün geçtikçe 

yaygınlaşmıştır.  

 Günümüzde terörün en önemli özelliği, uluslararası bir nitelik kazanması ve bu 

ilişkilerini oldukça geliştirmiş olmasıdır. Artık, teröristler eskiden olduğu gibi sadece 

içinde bulundukları ülke ile sınırlı kalmayıp, başka ülkelerdeki farklı gruplar ile 

bağlantılar kurarak karşılıklı destek sağlamaktadırlar. Dolayısıyla teröristler, uluslararası 

bağlantılarını ve modern teknolojiyi de kullanmak suretiyle milletlerarası etki yapan 

eylemler düzenleyebilmektedirler. 

 Terör örgütlerinin başka ülke ve gruplardan destek almadan başarıya ulaşması, 

varlığını sürdürmesi hemen hemen imkânsız gibidir. Özellikle eğitim, teşkilatlanma, 

finans ve silahlı eğitim için dış desteğe ihtiyaç duymaktadırlar. Bu özelliği ile terörizm 

uluslararası bir nitelik kazanmaktadır. “Terörizm, Dünü, Bugünü, Yarını” adlı kitabında 

Yılmaz Altuğ tarafından yapılan tespite göre terörizm;  

1. Yabancılara veya yabancılara ait hedeflere yöneltilirse,  

2. Hükümetler veya birden fazla devlet tarafından beslenen unsurlarca yapılırsa,  

3. Bir yabancı hükümetin veya uluslararası örgütlerin siyasi mekanizmalarını etkilemek 

için yapılırsa uluslararası nitelik kazanmaktadır123 

Günümüzde bazı devletlerin ekonomik veya politik çıkarları gereği, bazı 

devletlerin ise, uluslar arası alanda kendi milli politikaları ile çatışan diğer devletlere 

karşı, dolaylı yıpratma ve dayatma yöntemi olarak terörizmi bir maşa olarak kullanmaları 

ve desteklemeleri sonucu, terörizmin boyutları genişlemiş ve uluslararası bir nitelik 

kazanmıştır. Savaş, diplomasinin devamıdır. “Terörizm, savaş ve diplomasi ile elde 

                                                
123 Altuğ,Yılmaz, Terörün Anatomisi, Altın Kitaplar Yayınları, İstanbul 1995, s.23. 



 42 

edilemeyen sonuçları elde etmek için yapılan eylem veya eylemlerdir” ifadesi 

uluslararası terörün anlaşılmasına ışık tutmaktadır.124  

 Terörizmin uluslararası bir nitelik kazanmasının ve  artmasının başlıca nedenlerini 

şöyle sıralayabiliriz: 

1. Uluslararası haberleşme ve ulaşım araçlarının son yıllardaki çok hızlı gelişimi,  

2. Yeni silah ve teçhizatlar ile teknolojik imkânların artması,  

3. Bazı ülkelerin ideolojilerini ve devrimlerini yaymada terörizmi yöntem olarak 

seçmeleri,  

4. Uluslararası terör örgütleri arasındaki istihbarat, eğitim, lojistik, teknik, finans temini, 

eylem yöntemleri konusunda organik bağların ve işbirliğinin artması. 

 Bu açıklamalardan sonra uluslararası terörizmi, bir veya birden çok ülke 

vatandaşlarınca oluşturulmuş, desteğini içeriden ve dışarıdan bir veya birden çok 

kaynaktan sağlayan organizasyon, kişi veya guruplarca, herhangi bir toplum, devlet veya 

devletler üzerinde baskı yaratmak suretiyle bazı kazanımlar sağlamak, etnik ve bölgesel 

sorunları tahrik ederek ülkelerin ulusal menfaatlerine zarar vermek amacıyla şiddet 

eylemlerine başvurulması şeklinde tanımlamak mümkün olabilir. 

  Yasalarımızda da özgün bir terör ve terörist tanımı yapılmıştır. 7215 sayılı 

Terörle Mücadele Kanununda yasa koyucu terör ve teröristi şu şekilde tanımlamıştır. 

“Terör; cebir ve şiddet kullanarak; baskı, korkutma, yıldırma, sindirme veya tehdit 

yöntemlerinden biriyle, Anayasada belirtilen Cumhuriyetin niteliklerini, siyasî, hukukî, 

sosyal, laik, ekonomik düzeni değiştirmek, Devletin ülkesi ve milletiyle bölünmez 

bütünlüğünü bozmak, Türk Devletinin ve Cumhuriyetin varlığını tehlikeye düşürmek, 

Devlet otoritesini zaafa uğratmak veya yıkmak veya ele geçirmek, temel hak ve 

hürriyetleri yok etmek, Devletin iç ve dış güvenliğini, kamu düzenini veya genel sağlığı 

bozmak amacıyla bir örgüte mensup kişi veya kişiler tarafından girişilecek her türlü suç 

teşkil eden eylemlerdir.”125 

                  “Birinci maddede belirlenen amaçlara ulaşmak için meydana getirilmiş 

örgütlerin mensubu olup da, bu amaçlar doğrultusunda diğerleri ile beraber veya tek 

başına suç işleyen veya amaçlanan suçu işlemese dahi örgütlerin mensubu olan kişi terör 

                                                
124 Suat, İlhan, Terör Neden Türkiye, NU-DO Yayıncılık, Ankara 1998, s.5.  
125 www.basbakanlik.mevzuat.gov.tr, 7215 Sayılı Terörle Mücadele Kanunu, Madde 1. 

http://www.basbakanlik.mevzuat.gov.tr


 43 

suçlusudur. Terör örgütüne mensup olmasa dahi örgüt adına suç işleyenler de terör 

suçlusu sayılır ve örgüt mensupları gibi cezalandırılırlar.”126 

               Her devlet, terörizmin uluslararası tanımını, kendi siyasal değerlendirilmesine 

göre, terörizm eylemleri sayılacak olan ve kendisini hedef alan eylemleri kapsayacak 

biçimde yapmak için, varolan ya da olabilecek iç ve dış düşmanlarının olası eylemlerini  

uluslararası hukuka göre hukuk dışı saymakta ve bu eylemleri uluslararası terörizm 

eylemleri olarak tanımlamak istemektedirler. Devletlerin büyük çoğunluğu ise, herhangi 

bir biçimde egemenliklerini olumsuz yönde etkiyebilecek tanımlardan dikkatle 

kaçınmaktadır. 

 Nihayetinde bir devletin terörist dediğine diğer bir devlet özgürlük savaşçısı 

diyebilmekte ve ortak bir uluslararası terörizm tanımı yerine, her biri değişik eylemleri 

içeren birbirine zıt tanımlar oluşmaktadır.  

2.3.7. Uluslararası Kuruluş ve Belgelere Göre Terör 

 Daha önce de ifade edildiği gibi, terörün başarısı büyük ölçüde dış desteğe 

bağlıdır. Dış desteği olmayan terörün başarı şansı çok düşüktür.127 Ülkeler iç hukuk 

kurallarıyla terörü önlemeye çalışırken, sorunun uluslararası boyutu nedeniyle 

uluslararası alanda terörü önlemek amacıyla yapılan çalışmalara destek veya onay 

vermek zorundadırlar. Buna rağmen uluslararası topluluğun beklenen hedefe ulaştığını 

söylemek mümkün değildir.128 Çünkü kimi ülkelerce terör olarak görülen bir olgu başka 

ülkeler tarafından şiddet, isyan veya gerilla savaşı, bir etnik grubun kurtuluş mücadelesi, 

düşük yoğunlukta savaş olarak algılanmaktadır.129  

 Ayrıca, “terör” ile “siyasi suç” kavramları da iç içe girmiş kavramlar olduğundan, 

ülkeler farklı teşhis koymaktadırlar. Bu teşhiste ülkelerin, ekonomik, siyasi ve askeri 

çıkarları önemli rol oynamaktadır. Bir terörist, suç işledikten sonra yurtdışına kaçmakta, 

gidilen ülke, suç kendi ülkesinde işlenmediği için, suçu, “siyasi suç” olarak kabul ederek, 

herhangi bir yargılama yapmamakta ve suçluyu iade etmemektedir. Çünkü uluslararası 

hukuka göre “siyasi suçlar”da iade yoktur.130 Teröristler bu hususu ustaca 

                                                
126 www.basbakanlik.mevzuat.gov.tr, 7215 Sayılı Terörle Mücadele Kanunu, Madde 2. 
127 Fendioğlu, Tahsin H, Uluslararası Belgelerde Terörizm; Milletlerarası Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da 
Güvenlik ve Huzur Sempozyumu Bildirileri, Fırat Üniv. Yayınları, Eyazığ 2000, s. 760.  
128 Pulat Y.Tacar, Terör ve Demokrasi, Bilgi Yayınevi, İstanbul 1999, s. 30. 
129 Fendioğlu, a.g.e, s. 760. 
130 Fendioğlu, a.g.e. s. 765. 

http://www.basbakanlik.mevzuat.gov.tr


 44 

kullanmaktadır. Milletlerarası teşkilatlar bu hususlarda günümüze kadar yeterli tedbir 

alamamıştır. Şimdi milletlerarası teşkilat kararlarında terör ile ilgili yaklaşımlara 

değineceğiz.   

1. Milletler Cemiyeti Kararlarında Terör     

 Milletler Cemiyeti (Cemiyet-i Akvam), 1935 yılında Kopenhag konferansında 

“Terörün Önlenmesi ve Cezalandırılması “ ve “Uluslararası Ceza Mahkemesi Kurulması” 

konularında iki sözleşme hazırlamış ve bunlar 16 Kasım 1937 de Cenevre’de 

imzalanmıştır.  

 “Terörün Önlenmesi ve Cezalandırılması Sözleşmesi’nin 8. Maddesine göre, 

“teröristi ya iade et veya cezalandır” ilkesi benimsenmiştir. Böylece terör ile siyasal suç 

kavramında anlaşamama durumunda suçluların cezasız kalmaları önlenmiş olmaktadır. 

Sözleşme, terör ile ilgili bilgilerin tek merkezde toplanmasına da olanak sağlamaktadır. 

Ancak, bu iki sözleşme bazı ülkeler tarafından imzalanmışsa da, 2. Dünya Savaşının 

yaklaşması, Cemiyetin etkinliğini giderek kaybetmesi gibi nedenlerle yürürlüğe 

girememiştir. Buna rağmen terör olaylarının Cemiyette bu denli ciddiyetle ele alınması 

önem taşımış ve daha sonra BM tarafından da  ele alınmasının öncüsü olmuştur .131   

2. Birleşmiş Milletler Kararlarında Terör 

 BM, terörle mücadele konusunda ilk defa 1937 tarihli Cenevre Sözleşmesine 

atıfta bulunarak  “Devletler arasında Birleşmiş Milletlerin Şartlarına Uygun Bir Şekilde 

Dostane Münasebetler Kurma ve İşbirliği Yapılmasına Dair Milletlerarası Hukuk İlkeleri 

Hakkında Bildiri” ile kimsenin teröre destek olmamasını istemiştir. Birleşmiş Milletler 

kurulduğu günden bugüne kadar, terör eylemlerine karşı uluslararası sözleşmeler ya da 

bildiriler hazırlayarak, üye ülkelerin imza ve onayına sunmaktadır. Terörle mücadelede 

demokratik ülkelerin normlarını oluşturan bu sözleşmelerde terörizmin tanımı net olarak 

yapılamamıştır. 

Birleşmiş Milletler Genel Kurulunun 18 Aralık 1972 tarih ve 3034 sayılı kararı132 

doğrudan doğruya uluslararası terörizm ile ilgilidir. Bu kararda uluslararası terörizm 

konusu yer almıştır. Kararın 1. paragrafında, temel özgürlükleri ve masum insanların 

                                                
131 Gündüz, Aslan, Milletlerarası Hukuk ve Milletlerarası Teşkilatlar Hakkında Temel Belgeler, Beta 
Yayınları, İstanbul 1994, s. 52. 
132 Yearbook of the UN, Vol XXVI 1972 s. 639–640.  



 45 

hayatlarını tehlikeye sokan ya da yok eden şiddet hareketlerinden söz edilmiştir. Bunda 

dikkati çeken konu daha önceki uluslararası belgelerde uluslararası terörizm sözcüğünün 

kullanılmış olmasıdır. Bir başka deyişle, “terörizm” ve “şiddet eylemleri” sözcükleri, 

birebirleriyle eş değerli kabul edilmiş olmaktadır.  

          Birleşmiş Milletler Genel Kurulu daha sonra uluslararası terörizm ile ilgili olarak 

değişik kararlar almışsa da 18 Aralık 1985 tarih ve 579 sayılı kararı, terörizmle en 

yakından ilgili olandır. Söz konusu kararda, her çeşit kaçırma, rehin alma ve 

diplomatların öldürülmesi eylemleri kınanmış, ancak terörizmin tanımına yer 

verilmemiştir.133   

11 Eylül 2001 tarihinde Amerika Birleşik Devletleri’nin NewYork şehrindeki 

kulelere yapılan terörist saldırıdan sonra Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi’nin 28 

Eylül 2001 günü 4385 inci oturumunda kabul edilen 2001/1373 sayılı karar terör 

hakkındaki en önemli ve etkili uluslararası metindir. Bu metne göre Birleşmiş Milletler 

Şartı’nın VII. bölümü gereğince; 

1. Bütün Devletlerin:   

a. Terörist eylemlerin finansmanını önlemesine ve cezalandırmasına,  

b. Hangi şekilde olursa olsun, doğrudan ya da dolaylı olarak uyrukları tarafından 

toprakları üzerinde terörist eylemleri işlemek için veya bunların terörist eylemleri 

işlemek için kullanılacağı bilinerek kasten malî kaynak temini ve toplanmasının suç 

haline getirilmesine,   

c.Terörist eylemlerde bulunmak suçunu işleyenlerin ya da işlemeye kalkışanların, bu 

nev’i eylemleri kolaylaştıran ya da onlara katılanların, bu şahıslara ait veya bu şahıslar 

tarafından doğrudan ya da dolaylı olarak denetlenen kuruluşların ve anılan şahıs ya da 

kuruluşlar adına veya bu şahıs ya da kuruluşların talimatları doğrultusunda hareket eden 

şahıs ya da kuruluşların ve bu şahıslar ve kuruluşlarla ortak olan veya onlar tarafından 

doğrudan ya da dolaylı olarak kontrol edilen bu şahıslara ait mal varlıklarından doğan 

anapara da dâhil olmak üzere, anaparalarının ve diğer malî varlıklarının ve ekonomik 

kaynaklarının vakit geçirmeksizin dondurulmasına,   

d.Toprakları üzerinde bulunan kendi uyrukları veya bütün kişi ve kuruluşlardan,  

doğrudan veya dolaylı olarak, terörist eylemlerde bulunmak suçunu işleyenlerin ya da 

işlemeye kalkışanların, bu nev’i eylemleri kolaylaştıran ya da onlara katılanların, bu 

                                                
133 Yayla, Atilla, İnternational Regal Materials 1986 vol XXV No.1 s. 243–244.  



 46 

şahıslara ait ya da doğrudan veya dolaylı olarak bunlar tarafından kontrol edilen 

kuruluşların ve bu şahısların adına ya da talimatları doğrultusunda hareket eden şahıs ya 

da kuruluşlara anapara katmalarını, malî katıda veya ekonomik kaynak veya malî ya da 

buna bağlı diğer hizmette bulunma ve sağlamalarının yasaklamasına karar verir.   

2. Aynı şekilde bütün devletlerin:   

a. Aktif ya da pasif, hangi şekilde olursa olsun, özellikle terörist gruplara üye 

toplanmasını ve teröristlere mühimmat sağlanmasını cezalandırarak, terörist eylemlere 

katılmış şahıs ya da kuruluşlara destek sağlanmasından imtina etmelerine,   

b. Terörist eylemlerin işlenmemesi için  istenen bütün önlemleri, özellikle bilgi değişimi 

suretiyle diğer Devletlerle acil uyarıyı sağlayarak almalarına,   

c. Terörist eylemlere malî kaynak sağlayanlara, örgütleyenlere, destekleyenlere ya da bu 

eylemleri işleyenlere ya da faillerine yataklık edenlere sığınma hakkını vermeyi 

reddetmelerine,   

d.Terörist eylemlere malî kaynak sağlayanların, örgütleyenlerin, destekleyenlerin ya da 

bu eylemleri işleyenlerin, bu nev’i eylemleri diğer devletlere veya diğer devletlerin 

vatandaşlarına karşı işlemek amacıyla karşılıklı olarak topraklarını kullanmalarını 

engellemelerine,   

e. Terörist eylemlere malî kaynak sağlayan, örgütleyen veya terörist eylemleri işleyen, 

iştirak eden ya da onlara destek veren her şahsın adalet önüne çıkartılmasına ve bu 

şahıslara karşı alınabilecek önlemler haricinde, bu terörist eylemlerin ulusal mevzuatta 

vahim suç haline getirilmesine ve öngörülen cezaların bu eylemlerin vahameti ölçüsünde 

olmalarına dikkat etmelerine,   

f. Terörist eylemlere malî kaynak sağlanmasına ya da, uhdelerinde bulunan ve usulî 

işlemlerde gerekli olacak ispat vasıtalarının elde edilmesine yönelik yardım da dâhil 

olmak üzere, bu eylemlerin ihtiyaç duyduğu desteğin sağlanması ve suç soruşturmaları ve 

diğer usulî muameleler sırasında en geniş şekilde karşılıklı yardımlaşmaya katılmalarına,   

g. Sınırlarda etkili denetimler icra ederek teröristlerin ve terörist grupların hareketlerini 

ve kimlik cüzdanları ve seyahat belgeleri verilirken denetlemelerine ve kimlik 

cüzdanlarının ve seyahat belgelerinin taklit edilmesini ya da hileli kullanımını 

engellemelerine karar verir.   

3. Bütün devletlerden:   



 47 

 a. Bilhassa teröristlerin ya da terörist şebekelerinin hareketlerine, taklit edilmiş seyahat 

belgelerine, silah, patlayıcı veya hassas maddelerin kaçakçılığına, teröristlerin iletişim 

teknolojilerinin kullanımına ve terörist grupların sahip olduğu kitlesel imha silahlarının 

tehdidine ilişkin işlemsel bilgilerin değişiminin yoğunlaştırılması ve hızlandırılması 

imkânlarını bulmalarını.   

b. Uluslararası ve ulusal hukuka uygun olarak bilgilerin değişimini ve idarî ve adlî 

temelde terörist eylemlerin önlenmesi amacıyla işbirliğine gidilmesini,   

c. Özellikle, ikili ve çok taraflı sözleşmeler çerçevesinde, terörist eylemleri önlemek ve 

cezalandırmak ve bu nev’i eylemlerin faillerine ilişkin önlemler almak amacıyla 

işbirliğine gitmelerini,   

 d. En kısa sürede, 9 Aralık 1999 tarihli Terörizmin Finansmanın Önlenmesine İlişkin 

Uluslararası Sözleşmeler de dâhil olmak üzere, terörizme ilişkin uluslararası sözleşme ve 

protokollere taraf olunmasını,   

e. Güvenlik Konseyi’nin 2001/1368 sayılı Kararı ile birlikte terörizme ilişkin uluslararası 

sözleşme ve protokollere göre daha fazla işbirliğinde bulunulmasını ve bunların eksiksiz 

olarak uygulanmasını,   

f. Mülteci statüsü vermeden önce, sığınma talebinde bulunanların terörist eylemleri 

örgütlemediği ya da bunları işlemediğine ve bunlara katılmadığına kesin olarak kanaat 

getirilmesi amacıyla, insan haklarına ilişkin uluslararası normlar da dâhil olmak üzere, 

ulusal mevzuatlarındaki geçerli düzenlemeler ve uluslararası hukuka uygun olarak 

gereken önlemlerin alınmasını,   

g. Uluslararası hukuka uygun olarak, terörist eylemlerin faillerinin veya örgütleyicilerinin 

veya bu nev’i eylemleri kolaylaştıranların mülteci statüsünü kendi çıkarlarına uygun 

olarak saptırmamalarını ve terörist olarak varsayılanların iade taleplerinin reddinin siyasî 

mülahazaları doğrulayacak şekilde reddedilmemesine dikkat edilmesini talep eder.   

4. Uluslararası terörizm ve uluslararası örgütlü suçlar, yasadışı uyuşturucu, karapara 

aklama, silah kaçakçılığı ve nükleer, kimyasal, biyolojik ve ölümcül tehlike teşkil eden 

diğer maddelerin yasadışı aktarımı arasındaki yakın ilişkileri kaygıyla not eder ve bu 

itibarla bölgesel ve uluslararası ölçekte bu vahim soruna karşı harekâtın güçlendirilmesi 

ve uluslararası güvenliğe getirdiği ağır tehdidin önlenmesi amacıyla sarf olunan güçlerin 

işbirliğinin kuvvetlendirilmesi gereğinin altını çizer;   



 48 

5.Terörizm eylemlerinin metotlarının ve uygulamalarının Birleşmiş Milletler Örgütü’nün 

amaç ve ilkelerine ters olduğunu ve terörist eylemlere malî kaynak sağlanması ve 

örgütlenmesinin ya da bu nev’i eylemlere azmettirmenin de aynı şekilde Birleşmiş 

Milletler Örgütü’nün amaç ve ilkelerine ters olduğunu ilân eder.   

6. İç Yönetmeliğinin 28. maddesinin uygulanması doğrultusunda, Güvenlik Konseyi’nde, 

Konseyin bütün üyelerinden oluşan ve bu Kararın uygulanmasını, istenen uzmanlar 

vasıtasıyla, takip ile görevli bir Komitenin kurulmasına karar verir ve bütün Devletlerden  

Komiteye en geç bu Kararın kabulünden itibaren geçen 90 gün içinde ve Komiteye teklif 

olunacak takvime göre, Kararın hayata geçirilmesi ile ilgili aldıkları önlemleri rapor 

etmelerini talep eder.   

7. Genel Sekreter ile danışmalarda bulunarak, Komiteye görevlerini belirlemesi, en geç 

bu Kararın kabulünden itibaren geçen 30 günlük süre içinde bir çalışma programını 

sunması ve ihtiyaç duyduğu destek konusunda düşünmesi talimatlarını verir.   

8. Şart gereğince kendisine tevdi edilen sorumluluklara uygun olarak, bu Karara tam 

olarak uyulmasının sağlanması için gerekli tüm önlemlerin alınmasının kararlaştırıldığını 

ilân eder.   

9. Sorunun (her yönüyle ele) alındığına karar verir.”   

Birleşmiş Milletlerin bu kararı dünyada teröre karşı alınmış en ciddi uluslararası 

karardır. Karar, Birleşmiş Milletler anayasasının barışın ve güvenliğin tesis edilmesi 

amacıyla gerekli görüldüğü takdirde zor kullanma yetkisi veren 7. Bölümü çerçevesinde 

alınmış olup tüm üye devletler için bağlayıcı niteliktedir. Bu karar, terör örgütlerinin 

diğer ülkelerde barınmasına, örgütlenmesine ve faaliyette bulunmasına imkan 

vermemekte, hatta her türlü mal varlıkları ve ekonomik kaynaklarına el koymayı 

mümkün kılmaktadır. 

3. Avrupa Konseyi Kararlarında Terör 

 Avrupa Konseyi, kararları ile teröre karşı uluslararası önlemler alan etkin bir 

bölgesel kuruluştur. Avrupa Konseyi Danışma Meclisi, 1973’de aldığı 703 sayılı 

kararıyla uluslararası terörün bir suç olduğunu belirtmiş ve “teröriste ya ceza ver, ya da 

iade et” kuralı desteklenmiştir. Konseyin 1974 tarih ve 3 sayılı tavsiye kararı, uluslararası 

terörizm konusunda önem taşımaktadır.  



 49 

27.01.1977’de, “Terörün Önlenmesi Hakkında Avrupa Sözleşmesi”de kapsamlı 

ve tek bir metin oluşturularak imzalanmış ve 1978’de yürürlüğe girmiştir. Strasbourg’da 

Türkiye dâhil 17 ülke tarafından onaylanmış bulunan bu belgeyi, sadece Malta ve İrlanda 

tasdik etmemiştir. Sözleşme, 15 Temmuz 2003 tarihinde imzalanan ve 13.01.2005 

tarihinde TBMM’nce onaylanan tadil protokolü ile son halini almıştır. Sözleşmenin 

amacı ise terör eylemlerini işleyenlerin temelde iade edilmeleri aksi takdirde ise 

yakalandıkları ülkede yargılanmalarını sağlamaya yöneliktir. Ayrıca, Bakanlar 

Komitesi’nin 15.01.1982 tarih ve 1 sayılı tavsiye kararı ile terör fiillerinin kovuşturulması 

ve cezalandırılması ile ilgili tavsiye kararı, 28.04.1982 tarih ve 941 sayılı tavsiye kararı, 

Avrupa Konseyi İstişare Asamblesi’nin 1984’de benimsediği “Avrupa’da Terörizme 

Karşı Demokrasinin Savunulması” konusundaki 1982 sayılı kararı, 1984’de Madrid’de 

toplanan Adalet Bakanları 14. Konferansında ele alınan “Terörizm ve Uluslararası 

Organize Suçlara Karşı Mücadele İşbirliği”ne ilişkin 4 nolu karar önem taşımaktadır.  

4. Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilat’ına (AGİT) Göre Terör  

 Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı’nın düzenlemiş olduğu toplantılarda ortaya 

konan belgelerde de terörle ilgili bazı kararların alındığı görülmektedir. 

 1.1975 Helsinki Nihai Senedinde, devletlerin terörist eylemlere doğrudan ya da dolaylı 

şekilde yardım etmekten kaçınacakları vurgulanmaktadır.  

2.1983 Madrid Belgesinde, toplantıya katılan devletler, uluslararası ilişkilerde şiddet 

kullanılması dâhil terörizmi kınamakta, terörizmin masum insanların canına kastettiğini, 

insan haklarını ve temel özgürlükleri yok ettiğini belirtmekte; terörizmle mücadele için 

ikili ve çok taraflı işbirliği özendirilmekte, ülkeler kendi topraklarının terör eylemlerinin 

hazırlanması, düzenlenmesi konusunda kullanılmasına, bunları yapanların orada 

barındırılmasına izin vermeyeceklerini belirtmekte; bu eylemlerin finanse edilmeyeceği, 

teşvik olunmayacağı ya da hoş görülmeyeceği vurgulanmaktadır. 

 3. 1989 Viyana İzleme Belgesi terörizmi kınamakta, teröristlerin taleplerine karşı 

direnme gösterilmesi politikası izlenmesini tavsiye etmekte, terörizm konusunda bilgi 

değiş tokuşu dâhil ikili ve çok taraflı iş birliği yapılmasını, diplomatik ve konsolosluk 

misyonlarının ve bunların personelinin güvenliğinin sağlanmasını ve terörist eylemlerin 

önlenmesi için gereken önlemlerin alınmasını istemekte, terör eylemlerine karışanların 

sınır dışı edilmesi ve yargı önüne çıkarılması, birden fazla ülkenin hükümranlığının söz 



 50 

konusu olduğu durumlarda uluslararası sözleşmelere uygun hareket edilmesinin gereğini 

vurgulamaktadır.  

 4. 1990 İnsan Boyutu Konulu Kopenhag Toplantısı Belgesinde, kendi ülkesinin ya da bir 

başka ülkenin düzenini yıkmaya çalışan veya yıkmaktan vazgeçmeyi reddeden şiddet ya 

da terörizm kınanmakta ve ülkenin bununla mücadeledeki sorumlulukları 

vurgulanmaktadır.  

 5. 1990 Paris Senedi (Charter) terörizmin her türlüsünü kınamakta ve terörle mücadelede 

işbirliğini öngörmektedir.  

 6.1992 Helsinki Belgesi de her türlü terör eylemini kınamakta, Avrupa Güvenlik İşbirliği 

Teşkilatı çerçevesinde terör konusunda alınan kararları yinelemektedir.  

 7.1994 Budapeşte Belgesi, terörizmin hiçbir şekilde haklı görülemeyeceğini, terörizmin 

desteklenmeyeceğini, onunla mücadele için iş birliği yapılacağını vurgulamakta, 

teröristlerin yargılanması ve sınır dışı edilmesi konusundaki uluslararası sözleşmelere 

uyulacağı yinelenmektedir.  

 8. 1996 Lizbon Belgesi, terörizm, örgütlü suç, uyuşturucu ve silah kaçakçılığı, 

kontrolsüz göç ve çevre kirliliğinin Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı üyelerinin 

ortak sorunu olduğunu belirtmektedir. Vesikanın “silahların denetimi” bölümünde 

terörizmin her çeşidi ile mücadele edileceği vurgulanmakta, “Güvenlik ve İş Birliği” 

bölümünde de terörizmle mücadele konusunda uluslararası camianın aldığı önlemleri 

tamamlayıcı tedbirler alınacağı belirtilmektedir.         

9. NATO’nun 5. Madde Kararı  

 11 Eylül 2001 günü Dünya Ticaret Merkezine ve Pentagon’a yönelik terörist 

uçaklı saldırılardan sonra NATO 5. Maddeyi yürürlüğü koymuştur. Bu maddeye göre: 

“Taraflar, Kuzey Amerika’da veya Avrupa’da içlerinden bir veya daha çoğuna 

yöneltilecek silahlı bir saldırının hepsine yöneltilmiş bir saldırı olarak değerlendirileceği 

ve eğer böyle bir saldırı olursa Birleşmiş Milletler Yasası’nın 51. Maddesinde tanınan 

bireysel ya da toplu öz savunma hakkını kullanarak, Kuzey Atlantik bölgesinde güvenliği 

sağlamak ve korumak için bireysel olarak ve diğerleri ile birlikte, silahlı kuvvet kullanımı 

da dâhil olmak üzere gerekli görülen eylemlerde bulunarak saldırıya uğrayan taraf ya da 

taraflara yardımcı olacakları konusunda anlaşmışlardır. Bu madde ile; terörist eylemlere 

karşı önleyici tedbirler almak için kuvvet kullanma yönteminin kullanılmasının hukuksal 



 51 

meşruiyeti oluşturulmuştur. Bu husus uluslararası hukuk acısından ezber bozacak 

mahiyette bir değişikliğin başlangıcıdır. 

2.3.8. Teröre Karşı Alınabilecek Önlemler ve İşbirliğinin Önemi    

 Terörizm, tarihin en eski zamanlarından beri toplumları ve ülkeleri tehdit etmiş ve 

etmeye devam etmektedir. Değişen dengeler ve uluslararası ilişkilerdeki farklılaşmalar 

neticesinde, geçen yüzyılda “sıcak savaşların” yerini “soğuk savaş” yöntemleri almış ve 

bu durum terörizmi daha da yaygınlaştırmıştır.  

 Güçlü devletlerin etkin politikaları karşısında kendi politikalarını uygulama 

imkânı bulamayan bir takım ülkeler amaçlarını gerçekleştirmede terörü bir araç olarak 

görmektedirler. Güçlü devletlerin ise kendi politikalarını gerçekleştirmek ve rakiplerini 

etkisiz kılabilmek için terörü bir araç olarak kullandıkları değerlendirilmektedir.  

 Terörizm, günümüzde bir tehdit olma boyutunu aşmış, tüm dünyayı derinden 

etkileyen bir tehlike haline gelmiştir. 11 Eylül 2001 tarihinde Dünya Ticaret Merkezine 

yapılan terörist saldırı bunun en büyük göstergelerinden birisidir.  

 Günümüzde uluslararası bir nitelik kazanan terörizmin, özellikle demokratik 

dünya ülkelerinde yarattığı tahribat, her geçen gün artmaktadır. Bundan dolayı tüm 

dünyanın birinci gündem maddesi terörizm ve terörizmle mücadele haline gelmiştir. 

Ülkemiz de yaklaşık 30 yıldan beri, terörün her türlüsü ile mücadele etmiş ve etmekte 

olan bir ülke olarak tecrübeleri göstermiştir ki terörizmle mücadelede uluslararası 

işbirliğinin artırılması önem taşımaktadır. Bu nedenle, Terörle mücadele ve güvenlik 

konularında işbirliği amacıyla her türlü uluslararası organizasyona iştirak edilmeye 

çalışılmaktadır. 134  

 Siyasette değişkenliğin egemen olduğu devletlerarası ilişkilerde hemen hemen 

bütün devletler terör eylemlerine kendi politik faydalarına göre bakmaktadırlar. Bu 

durum ise terörizme karşı uluslararası alanda ortak hareket etme ve önlemler almayı 

etkisiz hale getirmektedir. Oysa İngiltere’deki IRA direnişi, Ortadoğu’daki İsrail ve 

Filistin Meselesi, Rusya Fedarasyonu’daki Çeçen direnişi, ülkemizdeki PKK terörü, 

Amerika Birleşik Devletleri’deki 11 Eylül 2001 tarihinde meydana gelen terör olayı, 

halen devam eden Irak’taki işgal ve bunun karşışında oluşan direniş, günümüzde örgütlü 

                                                
134 www.egm.gov.tr/temuh. 

http://www.egm.gov.tr/temuh


 52 

suçların sınır tanımadığının ve bütün ülkeler için bir tehdit unsuru olduğunun çok açık bir 

kanıtıdır. 

 Terörizm genelde tüm ülkelere ve insanlığa yönelik bir tehdittir. Terörizme karşı 

ortak bir önlem alınması konusunda her şeyden önce fikri işbirliğine varıldığı takdirde, 

terörist eylemlere karşı kararlı şekilde mücadele edilebilir. Ülkeler yönünden yurtiçinde 

verilen mücadele, yurtdışındaki mücadeleyle bütünleştiğinde daha hızlı ve somut bir 

sonuç almak mümkün olabilecektir.  

2.3.9. Terör ve Şiddet Eylemlerinin Ötekine Yüklenmesi 

 Yukarıda şiddeti ve terörü ayrı ayrı tanımlamış; terörün ve şiddetin 

tanımlanmasında güçlükler bulunduğunu da belirtmiştik. Bununla beraber, her nevi şiddet 

eylemini terörizm kapsamında değerlendiren görüşler olduğu gibi, şiddet içerse dahi 

eylemi, ideolojik veya siyasal söylemlerdeki benzeşme dolayısıyla terörizm kavramı 

dışında tutan yaklaşımlar da mevcuttur. Farklı endişelerle farklı anlamlar yüklenmiş olan 

bir terör ve terörizm kavramıyla karşı karşıya bulunmaktayız. Bu durumu belki de 'bir 

milletin özgürlük savaşçısı, ötekinin yani karşı tarafın teröristidir' şeklindeki klişeleşmiş 

tanım daha iyi ifade etmektedir. Başka bir ifadeyle, daha güçlü olanların “terörist 

damgasını vurdukları daha az güçlüler, bu etiketi taşımak ve sonuçlarına katlanmak 

zorunda kalmaktadırlar”. Ortadoğu’da yaşanan şiddet olaylarının terörizm kavramında 

karşılaşılan anlam kargaşasına yol açan en bariz örneği oluşturduğunu söyleyebiliriz. Bu 

hareketler genelde terör eylemi olarak görülürken, bölge halkı başta olmak üzere bir 

kısım uzmanlar, yaşananların milli karakterde bir hareket olduğunu ve bağımsızlık 

mücadelesinden ibaret olduğunu dile getirirler. Ama başkası ne olarak tanımlarsa 

tanımlasın, güçlü olanın tanımının siyasi anlamda kabul gördüğüne şahit oluyoruz. Yalnız 

burada şiddet eylemine katılanların Müslüman olmalarından ve İslamî söylemler 

geliştirmelerinden dolayı terörün başına konan “İslam” ibaresinin yarattığı paradoksal 

durum,135 tezatlık ve anlam kargaşası müslümünları rencide edici bir hal almaya 

başlamıştır. 

 “İslami terörizm” kavramının özellikle Amerikalı ve Avrupalı akademisyenler 

tarafından kullanıldığı görülmektedir. Zira son otuz yıldan bu yana Ortadoğu 

                                                
135 Seydi, Süleyman, Batı’nın ‘İslami Teröre’ Yaklaşımı, (http://www.stradigma.com,  
Update: 21.11.2003) 

http://www.stradigma.com


 53 

bölgesinde Müslümanlar tarafından Amerikan, İngiliz ve İsrail hedeflerine yönelik 

saldırıların düzenlendiği gözlenmektedir. Düzenlenen bu saldırıların nedenlerini 

ortaya koymak amacıyla Amerikalı ve Avrupalı araştırmacılar tarafından bugüne 

kadar “Islamic Terrorism” başlığını taşıyan yüzlerce makale ve kitap yazılmıştır. Buna 

karşılık Müslüman ülkelerdeki akademisyen, gazeteci ve yazarlar tarafından kaleme 

alınan eser sayısının ise yok denecek kadar az olduğu gözlenmektedir. Dolayısıyla 

“İslam ve terör” kavramlarını dünyadaki pek çok akademisyen, gazeteci ve yazar, 

Amerikalı ve Avrupalı araştırmacıların üretmiş olduğu kavramlarla düşünmektedir. 

Yorumlarını bu kavramlarla yapmakta ve yazılarını da bu kavramlarla kaleme 

almaktadırlar. Bu nedenle tüm dünyada Müslüman kimliğine sahip örgütlerin yapmış 

olduğu terör eylemleri “İslami” kavramıyla nitelendirilmektedir.136 

 Bilindiği gibi tarihten günümüze Hıristiyan, Musevi ve Müslüman kimliğine sahip 

kişi, grup ve örgütler zaman zaman din adına terör faaliyetlerinde bulunmuşlardır. Dinler 

tarihi incelendiğinde ise bütün ilahi dinlerin her türlü zulme, terör, şiddet ve haksızlığa 

karşı olduğu ve bu eylemleri yapanların lanetlendiği ve insanlık katili olarak 

nitelendirildikleri görülecektir. Bu çerçevede, Hıristiyan, Musevi ve Müslüman kimliğine 

sahip kişi, grup ve örgütlerin terörizm faaliyetlerinde bulunması, bu dinlerin terörizmi 

onayladığı anlamına gelmez ve gelmemelidir.137 Özellikle müslümanlar yönünden 

"İslam" ve "terörizm" kavramlarının yan yana kullanılması büyük bir kaosun başlangıcını 

oluşturmaktadır. Oysa çalışmamızın başında da belirtiğimiz gibi İslam, kelime olarak 

"barış, huzur, güven, mutluluk, teslimiyet ve esenlik" demektir. İslam, insanları haksız 

yere öldürmenin yanında onlara eza ve cefa etmeyi de yasaklamış, hatta hayvanlara bile 

şefkat ve merhametle muamele edilmesini emretmiştir. Diğer taraftan, Batı’nın ya da 

Hıristiyan ve Musevi dünyanın İslam dünyasını terörist damgası ile damgalayarak işlenen 

suçların “günah keçisi” olduğunu sık sık vurguladığı, “terörist ya da terör” ve “İslam” 

kavramlarını sürekli ve kasıtlı olarak beraber kullanarak bir karalama kampanyası ya da 

propagandası yaptıkları ve “terör kavramı” üzerindeki kavram kargaşasını da büyük 

ölçüde kullandıkları ve yanlış bilgilendirme yaptıkları bilinmektedir. Diğer taraftan, 

neden II. Dünya Savaşından sonra Hıristiyan coğrafyasında herhangi bir savaşın 

olmadığını ve savaşların hep İslam Coğrafyası ve doğu ülkelerinde olduğunun 

                                                
136 Seydi, Süleyman, a.g.m., s. 1-2 
137 Alkan, Necati, a.g.e., s.17-18 



 54 

cevaplandırılması gerekmektedir. Bu sebeple de, Amerika’nın terörle mücadele ettiğine 

dair beyanları inandırıcılığını kaybetmektedir. Bu mücadelenin arka planında “gizli 

gayelerin” olduğu şüphesi, komuyuna hâkim olan bir düşüncedir.  

 Batı’nın bu yaklaşımlarına batılı aydınlardan da eleştiriler gelmektedir. Birçok 

batılı aydın, “İslamî terör” olarak adlandırılan eylemlerin ortaya çıkmasının ve 

tırmanmasının temelinde Amerika'nın Ortadoğu'da onurlu davranmaması, İsrail 

saldırılarını desteklemesi, İran – Irak savaşında taraflara silah temin etmesi, uzun süre 

Irak'a ambargo uygulayıp Iraklı çocukların ölmesine göz yumması, Afganistan ve Irak’ı 

işgali ve bu coğrafyada terör ve şiddet yanlısı grupları ve örgütleri desteklemesinin 

yattığını söylemektedirler. Dikkat çekici bir nokta da Batı'nın tehdit altında olduğunun 

sürekli vurgulanmasına rağmen, Ortadoğu insanının maruz kaldığı terörün hiç gündeme 

gelmemesidir. Örneğin İsrail'in müttefiki Falanjist milislerinin, Filistin Mülteci kampları 

Sabra ve Şatilla’da üç gün süren ve 1.800 kişinin hayatına mal olan cinayetler serisini 

gerçekleştirdiği 16 Eylül 1982 tarihi, modern Ortadoğu'nun o zamana kadar şahit olduğu 

en büyük terörizm eylemidir. Bunu FKÖ'nün Lübnan'dan çıkarılması için tasarlanan ve 

ABD'nin onayı ile Lübnan'ın İsrail tarafından işgali izlemiş ve bu işgal hepsi sivil olan 

yaklaşık 17.500 kişinin ölümüne mal olmuştur. Bu, 11 Eylül 2001 tarihindeki İkiz 

Kulelere olan saldırıda kaybedilen insan sayısının 5 katıdır. Ayrıca Türkiye’nin Batılılarca 

başına bela edilen PKK terörü 30000 insanın ölümüne neden olmuş ve bu terör hala 

devam etmektedir. Bu terör örgütünün bazı batılı devletlerce desteklendiği malumdur.138 

 Bu perspektiften bakıldığında Ortadoğu'daki terörün tırmanmasında büyük 

güçlerin bölgeye yönelik politikalarının önemli etkisinin olduğu görülür. İkinci Dünya 

Savaşı'ndan sonra küresel güç olan ABD, soğuk savaş boyunca küresel egemenliğini daha 

çok SSCB'nin kapitalist ülkeler üzerinde oluşturduğu askeri tehdide dayandırmıştır. 

Aslında Amerikan dış politikasının temelinde kendisine düşman yaratma hep 

olagelmiştir. Soğuk savaş döneminde Sovyetler Birliği düşman olarak algılanmıştır. 

Soğuk savaş sonrası tek süper güç olan ABD'nin bu kabiliyetini devam ettirebilmesi için 

işaret ettiği tehdit İslamî terörizmdir. ABD'nin, 21. yüzyılda tek süper güç olma yetisine 

meydan okuyabilecek potansiyel meydan okuyucuların hepsi, Avrupa-Asya kıta bloğunda 

konumlanmışlardır. 11 Eylül saldırısı sonrasında ABD, terörü ve terörün arkasındaki 

                                                
138 Seydi, Süleyman, a.g.m., s. 2. 



 55 

güçleri sebep göstererek istediği bölgelere saldırma yetkisini kendinde görmektedir. 

Hedef alınan terörün arkasındaki devletler, dünya enerji kaynaklarının üzerinde veya 

yakınında olup jeopolitik önem arz eden ve hem bölgesel planda, hem de küresel planda 

ABD'ye meydan okuyabilecek güçler ile ittifak içine girebilecek devletlerdir. 

  11 Eylül olayından sonra ABD'nin Avrasya enerji kaynakları üzerindeki stratejik 

noktalara terörü bahane ederek yerleşmesi kafaların karışmasına sebep olmuştur. Ulusal 

güvenliğini temin etme adına giriştiği Afganistan ve Irak saldırısının arkasında yatan 

neden, terör endişesinden ziyade yeni milenyuma ABD'yi tek süper güç olarak taşıma 

endişesinden hareketle teröre prim verilerek bu müdahale için zemin hazırlandığına dair 

bir inanç uyandırmıştır. Bütün bunlar ABD'nin bölge politikaları, özellikle Müslüman 

Araplar arasında güvensizliğe sebep olmaktadır. Bölgenin siyasi yapılanmasında İngiliz 

emperyalizminin rolünü bilen Arap aydınları arasında bu güvensizlik daha da fazla 

hissedilmektedir. Özellikle söylemlerdeki benzerlikler kuşkuların artmasına neden 

olmaktadır. Zira 1917'de İngiliz ordusu Irak'ı işgal ettiği zaman General Sir Stanley 

Maude Bağdat'ta yayınladığı bildiride “biz burayı işgal etmeye gelmedik, biz sizi 

tiranlardan kurtarmaya, özgürleştirmeye geldik” sözlerinin son Irak saldırısında da aynı 

cümlelerle dile getirilmesi Ortadoğu'yu nelerin beklediğine dair verilen ipuçları gibidir.139 

Neticede Irak’ın ve Iraklıların içine düşürüldüğü durumu tüm dünya seyretmektedir. 

 Özetle, terörizmin nitelik kazanması ve terör eylemlerinin artmasının temel 

nedeni terörün ötekine yüklenmesidir. Bu bağlamda bu ana nedenle beraber aşağıdaki 

faktörleri  de sıralayabiliriz:140 

1.Uluslararası haberleşme ve ulaşım araçlarının son yıllardaki çok hızlı gelişimi, 

2.Yeni silah ve teçhizatlar ile teknolojik imkânların artmış olması ve bu imkânlardan terör 

örgütlerinin de en iyi şekilde faydalanmaları, 

3. Güçlü devletlerin etkin politikaları karşısında kendileri için bir çıkış noktası 

bulamayan ve uluslararası arenada hakkını elde edemeyen bazı devletlerin, terörizmi 

engelleri aşmada bir araç olarak görmeleri, 

                                                
139 Seydi, Süleyman, a.g.m.,s. 2-3. 
140Alkan, Necati, 11 Eylül Terör Saldırılarından İstanbul Terör Saldırılarına Küresel Terörizm,  

(http://www.stradigma.com, Update: 14.01.2004) 

http://www.stradigma.com


 56 

4. Güçlü devletlerin kendi politikalarının işlerliğini kolaylaştırmak ve rakiplerini etkisiz 

kılabilmek için terörü bir araç olarak kullanmaları, 

5. Bazı ülkelerin ideolojilerini ve devrimlerini yaymada terörizmi yöntem olarak seçmiş 

olmaları, 

6. Uluslararası terör örgütleri arasındaki istihbarat, eğitim, lojistik, teknik, finans temini 

ve eylem yöntemleri konusunda organik bağlar ve işbirliğinin artması. 

Günümüzde bir terör örgütü, uluslararası örgütler ya da devletlerce desteklendiği 

sürece, o örgütün faaliyetlerini sona erdirmek mümkün görülmemektedir. Bu çerçevede, 

terörle mücadelede uluslararası ortak bir mücadele anlayışının geliştirilmesi 

gerekmektedir. Bunun için; 

1. Terörizmin tüm dünyaca kabul gören bir tanımı yapılmalıdır. 

2.  Uluslararası terörle mücadele birimleri kurularak faaliyete geçirilebilir. 

3.  Terörizm tüm dünya ülkelerince kınanmalıdır. 

4.  Terör örgütlerinin uluslararası finansman kaynakları kurutulabilir. 

5. Büyük-küçük, güçlü- güçsüz, ayrımı yapılmadan terörizme destek veren ülkelere 

ekonomik, siyasi ve askeri yaptırımlar uygulanabilir. 

6. Dinlerin terörizmi reddettiğine dair din adamları tarafından ortak bir deklarasyon 

yayınlanabilir ve bu çerçevede uluslararası sempozyumlar düzenlenebilir. 

7. Küresel terörizmin arka planını oluşturan ekonomik, sosyal, kültürel ve siyasi sorunlar 

en kısa sürede çözülmelidir. Askeri operasyonların sorunu çözemeyeceği ABD'nin ve 

İsrail'in uygulamalarından anlaşılmaktadır.  

8. Çatışma Kültürünün değil de Diyalog Kültürünün ön plana çıkartılarak Medeniyetler 

arası,  çatışma noktalarından ziyade, farklılıkların korunarak birleşme noktaları ön plana 

çıkartılarak, medeniyetler arası diyalog kuramının somut hale getirilmesinin sosyal, 

siyasal ve hukuki zemini oluşturulabilir. 141  

 

 
 
                                                

141 Alkan, Necati, a.g.m., s. 2-3. 



 57 

2.4. Çatışma Kültürü  

 İnsanlık, başlangıçtan bu yana hemen hemen hep aynı kavramları açıklamaya 

çalışmıştır. Bunların başlıcası bizzat insan veya insanlıktır. Ancak, insan kendisini 

açıklarken daha çok eserlerini dikkate almış ve çoğu kez kendisi yerine eserlerini 

açıklamıştır. Bu açıklamalar da zaman içinde değişerek bugüne kadar gelinmiştir. Yeni 

açıklamalar eski açıklamalardan kaynaklandığı halde, yeniler çoğu zaman eskileri inkâr 

etmiştir. Değişim ve gelişimin her aşamasında insan kendisini ve eserlerini yeniden 

tanımlamış ve yorumlamıştır. Bu da farklı kültür ve medeniyet anlayışlarının ortaya 

çıkmasına sebep olmuştur. Bu kültür ve medeniyetler ilk bakışta birbirlerinden ne kadar 

farklı görünseler de, yine de hepsi insan için geliştirilmiş yaşam biçimleridir. Üstelik her 

kültür ve medeniyet, bir başkasından aldığı unsurlarla beslenmiş ve gelişmiştir. Bu 

gelişme bir süreç olduğundan, çatışma daha çok, toplumların kendi içinde olmuştur. 

Toplumlar arası çatışma, medeniyet farkından daha çok, menfaat çatışmalarından 

kaynaklanmaktadır. Toplumlar ve gruplar arasındaki menfaat çatışmasının doğal sonucu 

olarak da çatışma kültürü ortaya çıkmıştır.  

2.4.1. Çatışma Kültürünün Temeli: Menfaat Kavgası  

Menfaat çatışması, hem toplumlar arasında hem de toplumların kendi içinde ortaya 

çıkabilir. Çatışmanın toplum dışına taşınması yine sınıflar aracılığıyla olmaktadır. Başka 

toplumlardaki benzeri ve farklı sınıflar, yayılmak isteyen toplumun egemen sınıflarıyla 

ya karşı karşıya gelmektedirler ya da menfaatlerini özdeşleştirerek işbirliği 

yapmaktadırlar. Burada ortaya çıkan çatışma bir medeniyetler çatışması değil, menfaatler 

çatışmasıdır. Bu iç içe geçen oluşum, sınıf menfaatleriyle ulus menfaatlerini birleştirerek 

emperyalizme ve onun karşı görüşü alan anti-emperyalizme, yani ulusalcılığa yol 

açmaktadır. J. J. Rousseau’nun zihinsel bir tasarım olarak geliştirmiş olduğu ulusalcılık 

kavramı, toplumların kuşaklar boyu var olma ve başkalarına boyun eğmeden yaşama, 

yani kendine egemen olma hakkını açıklamaktadır.  

Amerikalı araştırmacı Samuel Huntington 1993 yılında “Foreign Affairs” adlı 

dergide “Medeniyetler Çatışması mı?” başlıklı bir makale yayımlayarak sınıf çatışması 

tezine karşı alternatif bir görüş ileri sürmüştür.142  Makalenin gördüğü ilgi üzerine, yazar 

                                                
142 Huntington, Samuel P., The Clash of Civilizations, Foreign Affairs, New York 1993, passim 4. 



 58 

1996 yılında “The Crash of Civilizations and the Remarking of Word Order”143 başlıklı 

kapsamlı bir kitap yayımlayarak tezini genişletmiştir. Aslında Habil ve Kabil arasındaki 

çatışmadan bu yana mevcut olan çatışma kültürünün 20. yüzyıldaki en gür seslerinden 

biri olan Samuel Huntington bir makale veya kitap yazmamış, adeta uygulanacak bir 

senaryo ortaya koymuştur. Zaten sonrasında, dünya, onun bahsettiği, bizim de çatışma 

kültürü adını verdiğimiz çatışma, kavga, terör ve kaos ortamına sürüklenmiştir.  

 Çatışma kültürünün oluşumundaki menfaat çatışmasının zemini, ahlaki eksiklik, 

erdemsizlik ve taklitçiliktir. Başka kültürleri özümsemeden taklit etmek, evrensellik 

olmadığı gibi, taklitçiler kendilerini inkâr etmiş olmakla kalırlar. Özendikleri başkaları da 

onları küçümser, bir kişilik olarak saymaz ve “ötekiler” olarak görürler. 

Sömürgeleştirilmiş olan doğu ülkelerinde gözlemlenen vakıa budur. Huntington’ın bir 

tehdit diye algılayarak hedef gösterdiği İslam ülkelerinin durumu da böyledir. Bu 

ülkelerde çeşitli gruplar ya emperyalizme tepki adına topluma bir şey vaat edemeyen, 

toplumu yaşatacak olan yeni sentezde yeri kalmamış olan eski elemanları korumaya 

çalışıyor ya da gelişme adına Batı’nın davranış kalıplarını ve özellikle politik normlarını 

tartışmadan benimseyerek kendi toplumuna yabancılaşıyorlar. İşgal altındaki veya sinsi 

bir sömürünün ipoteği altındaki İslam ülkelerinde ne entelektüel bir karşı koyuş, ne 

1920’de Ankara’da ortaya çıkan TBMM örneğindeki gibi, ulusal iradeyi temsil eden bir 

meclis, ne de asker onuru ve disipliniyle savaşacak bir ordu kurulabilmiştir. Bunların 

yerine, dağınık direniş grupları, canlı bomba fedaileri, aşiret meclisleri, çete örgütleri 

vardır. Bunlar, toplumun geleceğini temsil eden veya geleceği var edecek olan oluşumlar 

ve eylemler olmadıkları gibi, Batı emperyalizmi için uygun bahaneler bile olmaktadırlar. 

Batıdaki emperyalist çatışma kültürünün temsilcilerinin görmek istediği İslam kültürü 

budur. Dolayısıyla görmek istedikleri bu İslam kültürünü heyecanla teşvik etmekte ve 

hatta seve seve de reklâmını yapmaktadırlar. Zira bu sayede çatışma ve kaosa zemin 

oluşturulup emperyal duyguları tatmin edilmiş ve menfaatleri korunmuş olacaktır. 

Doğudaki ikinci grupta mevcut olan kültür katmanı ise, zaten açıkça teslimiyetçi, 

yozlaşmış, kendi kimliğinden utanan, ülkesini olabildiğince sömürerek rantlarla hızla 

zenginleşip bir an önce ülkesini terk etmek isteyenlerin yozlaşmışlığının zirvesidir. Bu 

gruptakiler, dış sömürünün işbirlikçileridirler. Çünkü emperyalistlere aktarılan kaynaklar 
                                                
143 Huntington, Samuel P., The Clash of Civilizations and the Remaking of theWorld Order, Foreing 
Affairs, New York 1993, passim 4. 



 59 

sayesinde hızla zenginleşebilirler. Doğal olarak, bu kültür katmanı da kendi beyniyle 

düşünemez; yalnızca dış âlemin reklâm ve propagandasıyla tanıttığı ve moda yaptığı fikir 

ve eylem kalıplarını düşünmeden benimseyerek kendilerini yenilikçi gösterirler ve 

üstünlük taslarlar. Bu katman da önceki kadar kullanılmaya açıktır.  

 Bugünkü batı medeniyeti, Avrupa’da 13. yüzyıldan itibaren doğup gelişen 

“Hümanizma” felsefesi ve onun uygulaması olan “Rönesans” olayı ile ortaya çıkmıştır.144 

Bu nedenle, çağdaş uygarlığı “Batı” kültürü ya da toplumu tanımlamaktadır. Bilim 

anlayışı sanat gibi felsefî bir anlayıştan kaynaklandığı için, sanatta, felsefede, hatta dinde 

bile batının tanımları genel kabul görmektedir. Doğu dinlerinin incelenmesi, Batı’nın 

yöntemleriyle yapılmakla kalmıyor, dinin inanç ve törenleri bile yeni bir anlayışa göre 

yorumlanmak isteniyor. Mesela, Rönesans’tan önce bütün dinlerin ortak özelliği doğayla 

uyumlu yaşamaktı. Oysa bugün bütün kültürler Rönesans sonrası batı kültürünün bilim 

anlayışını benimsemek durumunda kalmıştır.  

Doğu-Batı çatışması daha önce de vardı ve bir menfaat çatışmasından başka bir şey 

değildi. Buna örnek olarak Yunanlıların Troya’ya saldırması, İskender’in Asya seferi, 

Roma’nın Kartaca ile çatışması ve yine Roma’nın Asya’da yayılması ve Ortaçağ’daki 

Haçlı Seferleri gösterilebilir. Ancak, bir kültür, eski bilim ve sanat anlayışını terk eden 

bir felsefe geliştirirken, medeniyetler çatışması eski ile yeni anlayışın çatışması şeklinde 

toplumun kendi içinde ortaya çıkar. Bu çatışmayı, çağdaş Batı Uygarlığı’nın doğuşunda 

hümanizmanın rolünü gözden geçirerek açıklayabiliriz.  

“Hümanizma” Avrupa’da 15. yüzyıldan itibaren kendini göstermeye başlamış yeni 

bir dünya görüşüdür. Türkiye’de sanıldığı gibi; “insanı sevmek”, “insancıl olmak” gibi 

anlamlara gelmez. Hümanizma, Kilise’nin “ilâhî” denen tartışılmaz değerleri yerine, 

insanın tartışılabilir “aklî” değerlerinin konulması demektir. Hümanizmaya göre; her şey 

insan için insan tarafından yapılır. Hümanistler, insandan hareket ederler ve yine insana 

ulaşırlar.145 Ancak, bu insanî değer, sevgi değil, akıldır. Hümanistler, varlık veya oluşu, 

Kilise’nin dogmalarıyla değil, evrensel akılla açıklarlar. Bu bakımdan, Hümanizma 

akıldan hareketle evrensel değerler yaratmaktır. Bu yüzden, insan sevgisine dayalı 

filozoflar Batı’da değil, daha çok Doğu’da gelişmiştir. Ancak Doğu insanı Batı 

filozoflarına da kendi kültüründeki kavramlara göre anlamlar yükleyerek akılcılık yerine, 
                                                
144 http://tr.wikipedia.org/wiki/humanizm 
145 http://tr.wikipedia.org/wiki/humanizm 

http://tr.wikipedia.org/wiki/humanizm
http://tr.wikipedia.org/wiki/humanizm


 60 

duygusalcılığa devam etmektedir. Bu da onu, aklı, emperyalist amaçlarla kullanan Batı 

için daha kolay bir hedef hâline getirmektedir.  

Medeniyetler çatışması, Batı toplumlarının kendi içinde eski anlayışı temsil 

edenlerle, yeni anlayışı temsil edenler arasında olmuş ve asırlarca sürmüş olan çatışma 

kültürünün neticesidir. Kökeni çatışmaya dayalı olan Batı Medeniyeti kendi içinde 

çatışma alanı bulamayınca ötekiyle yani Doğu Medeniyeti ile –biz buna şimdilik İslam 

Medeniyeti diyelim- çatışır olmuştur. Samuel Huntington ve onun gibi düşünenler bu 

çatışma kültürünün son yüzyıldaki fikir banileridir. Bu arada şunu önemle belirtmek 

gerekir ki bu çatışmada Doğu’nun yeri ve rolü yoktur. Günümüzde de Doğu, Batı 

Medeniyetince teslim alınmaya çalışılmakta, onu anlamaya ve özümsemeye bugün de 

zorlanmaktadır. 

2.4.2. Çatışma Kültüründe Kim Kim İçin Tehdit Unsuru  

Bugün, Doğuda, Batı medeniyetinin yerine geçecek yeni bir medeniyet anlayışının 

geliştirilmesi için kayda değer bir çalışma gözlemlenememektedir. Doğulu toplumların 

aydınları, çalışmalarını Batı medeniyetinin koyduğu tanım ve değerlere göre yapmak 

zorunda kalmışlardır. Onlar bilim ve sanat çalışmalarında ne kadar ilerlerse ilerlesinler, 

bu çalışmalar, Batı medeniyetini besleyecektir. Yeni bilgilerin bütünleşeceği temel bilgi 

yine batıdadır. Bu bakımdan, Doğulu bir bilim adamının bilime katkısı ancak Batı’da 

mevcut bilgilerle birlikte yeniden düzenlenerek üretime yönlendirilebilir ki teknolojik 

gelişme denen olgu da budur.  

Kendi ülkelerinde pek başarılı olmayan Doğulu bilim adamlarının Batı ülkelerinde 

harikalar yaratabilmesi bu yüzdendir. Öyleyse, Doğuluların bilim ve sanat alanındaki 

başarıları kısmîdir ve Batı’yı tehdit edecek nitelikte değildir. Hatta Batı medeniyetinin 

gelişmesi için yeni bir kaynaktır. Doğulular, Batı medeniyetini anladıkları ölçüde Batı ile 

birlikte belki daha fazla güç kazanacaktır. Halihazırda çağdaş Çin, Hint ve İslam 

kültürleri, çağdaş Batı yani Avro-Amerikan Kültürüne ayak uyduramamaktadır. Bu 

ülkelerdeki gelişmeler ne hızda olursa olsun, Batı’nın gerisinde kalacaktır. Zira 

paradigmayı ve kıstasları belirleyen batının kendisidir. Ancak Doğulular kendi öz 

kıstasları ve değerleri ile batının işlevsellik kazanmış pratiklerini birleştirebilirlerse 

oransal olarak Batıdan daha hızlı bir gelişim süreci yaşayabilirler. Ama tüm bu hızlı 



 61 

gelişme Doğu kültürlerinin yakın gelecekte Batı kültürü için bir tehdit unsuru olacağı 

anlamına gelmemektedir.  

2.5. Diyalog Kültürü 

 Diyalog sözlükte, iki insan arasındaki konuşma, anlaşma, uyum sağlama 

ya da anlaşma niyetiyle kişi veya grupların fikir alışverişinde bulunmaları anlamına gelir. 

Istılahi anlamda, iki veya daha fazla kişinin karşılıklı konuşması, değişik ırk ve 

kültürlerden, farklı inanç ve kanaatlerden, farklı siyasi anlayıştan insanların bir araya 

gelerek, medeni ölçüler içerisinde birbirleriyle iletişim kurması yoludur. 146  Dini alanda 

diyalog; hem bir dine mensup farklı grupların, hem de farklı dinlere mensup insanların, 

inanç ve düşüncelerini birbirlerine zorla ve etik olmayan yollarla kabul ettirme 

girişimlerinde bulunmaksızın, ortak meseleler etrafında hoşgörü ortamı içinde 

konuşabilmesi, tartışabilmesi ve işbirliği yapabilmesi demektir.147  

Medeniyetler arası diyalog; farklı kültürlere ve dinlere mensup insanların bir 

araya gelip, birbirlerine kendi görüşlerini empoze etmeden, birbirlerini kandırmadan 

çeşitli konularda bilgi alış verişinde bulunmaları, yaşanan sorunlara birlikte çözüm 

aramaya çalışmalarıdır. Böyle bir diyalog, insanî ve ahlakî olup insana yaraşır bir 

davranış biçimidir. Diyalog kültürü bu tarz davranışlar neticesi var olabilir. 

  Globalleşen dünyada gerek kültürlerarası gerekse farklı din mensupları 

arasındaki diyalog, her geçen gün büyük önem kazanmaktadır. Günümüzde insanlığı 

tehdit eden açlık, savaş, terör, hoşgörüsüzlük, sömürü, ahlaki yozlaşma ve çevre kirliliği 

gibi tehlikeler karşısında inananların birlikte hareket etmesi ortak bir temenninin 

ötesinde, bir zorunluluk halini almıştır. Dinlerin hem çatışmaların, hem de barış ve 

hoşgörünün kaynağı olduğu şeklindeki itham ve görüşler göz önüne alındığında, 

dindarlar arasında kurulacak diyalogun, insanlar arsında tesis edilecek barışın ilk 

adımlarından biri olacağı açıkça görülür.148     

 Farklı dine, kültüre ve dünya görüşüne sahip insanların birbirleriyle münasebet 

kurmaları ilk defa günümüzde gerçekleşmiş değildir. Tarihte Müslümanlarla Yahudiler 

ve Hıristiyanlar arasında zaman zaman olumlu münasebetler kurulmuştur. Çeşitli 
                                                
146 Kurucan, Ahmet, Niçin Diyalog, Diyalogun Temelleri, Işık Yayınları, İstanbul 2006, s. 16.  
147 Kurucan, Ahmet, a.g.e. s. 16. 
148 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. Polemik Değil Diyalog, Ufuk Kitapları, 
İstanbul 2006, s. 56- 57. 
 



 62 

zamanlarda ve mekânlarda üç dinin mensupları aynı coğrafyada uzun yıllar bir arada 

yaşamış, din adamları bir araya gelmiş ve birbirlerini kırmadan dinî tartışmalarda 

bulunmuşlardır. Tarih kitaplarında bunların örnekleri anlatılmaktadır. Tarih boyunca 

diyalog faaliyetleri günümüzde olduğu gibi sistemli bir şekilde yürütülmemiş olsa da üç 

semavi dinde asıl olan diyalog kültürüdür. 

 Diyalog kültürünü, kişinin içinde yaşadığı coğrafyada farklı din, ırk, kültür ve 

milletten insanlara kendini kabullendirme gayreti olmadan birlikte yaşama sanatıdır 

şeklinde tanımlayabiliriz. Bu tanımdan yola çıktığımızda her kültür ve medeniyette 

çatışma kültürünü veya diyalog kültürünü benimseyen kişiler, gruplar, oluşumlar, 

örgütler ve hatta devletler olabilir. Batı medeniyetinin tarihsel sürecinde çatışma kültürü 

hep bir adım önde olmuştur. Ancak aynı kültürde her zaman diyalogu benimseyen, 

kendinden olmayanları da hazmedebilen diyalog kültürünün temsilcileri de var 

olagelmiştir.  

2.5.1. Diyalog Kültürünün Temeli: Sulh ve Müsamaha 

 Müsamaha, kusurlara göz yummak, farklı düşüncelere saygı göstermek, 

affedebileceğimiz her şeyi affetmek; hatta kendi söz götürmez haklarımızın ihlâli 

karşısında bile, üstün insanî değerlere saygılı kalarak “ihkâk-ı hak” etmeye çalışmamak; 

iştirak edilmesi mümkün olmayan en kaba fikirler, en kabul edilemez düşünceler 

karşısında dahi, temkini elden bırakmayıp feverana kapılmadan, yumuşaklıkla 

mukabelede bulunmaktır, hoş görmektir. Zaman zaman saygı, merhamet, âlicenaplık ve 

bazen de müsamaha yerine kullandığımız hoşgörü, ahlakiliğin en önemli esaslarındandır. 

Bu tarz bir müsamahanın yerleştiği kültürlerde sadece sulh ve barış olur, terörden, 

şiddetten, savaştan, katliamdan bahsetmek ise gayrımümkündür.   

İslam’ın fetih dediği Hudeybiye Anlaşması öncesinde Hz. Peygamber, İslamın 

anlaşılmasında, sulh ve barış ortamının gereğine inanmaktaydı. O’na göre, sulh ve 

müsamaha dini olan İslam’ın anlaşılması halinde, sağduyu sahibi herkesin, itiraz etmeden 

onu benimseyeceği muhakkaktı. Öyleyse ne pahasına olursa olsun bir sulh sağlanmalı, 

Mekkeli müşriklerle dostluk, arkadaşlık, ticaret münasebetlerine girerek İslam’ı ve 

Müslümanları daha yakından görüp anlamalarına zemin hazırlanmalı idi. Bu  açıdan 

umre yapmak maksadıyla gelinen Hudeybiye seferi iyi bir fırsattı. Mekkeli müşrikler 

umre yapmaya izin vermek istemediler. Uzun süren müzakereler, münakaşalar, karşılıklı 



 63 

elçi teatileri sonunda bir sulh yapılmaya karar verildi. Ancak Mekkeliler, Hz. 

Peygamber’in düşüncesini sezmiş gibi bin bir müşkilat çıkarıyorlar, anlaşma metnine, 

benimsenmesi imkansız şartlar ileri sürüyorlardı. Hz. Peygamber, kendi şartlarında ısrar 

etmeksizin onların şartlarını kabul ediyordu, O’nun amacı sulhu sağlamaktı.149 

 Hz.Peygamber sulhün sağlanması için Mekkelilerin tüm şartlarını kabul etmişti. 

Anlaşmanın şartlarından biri “Mekkeli biri Müslüman olup Medine’ye sığınmak 

istediğinde kabul edilmeyecekti.” Böyle bir şartı kabullenmenin hemen akabinde, el ve 

ayaklarındaki zincirleriyle Müslümanlara iltica eden Ebu Cendel’in kâfirlere teslim 

edilmesi, Müslümanları iyice tedirgin etmişti. Müşrikler ona işkence yapacaklar, belki de 

onu öldüreceklerdi. Hz. Peygamber bunları sineye çekti. O, insanlığın geleceği için 

muazzam bir davanın inkişafına büyük katkıda bulunacak sulhün peşinde idi. Buna 

ulaşmak için başka tavizler de vermişti. Anlaşma metnine Mekkelilerin, İslami besmele 

yerine cahiliye besmelesi olan bismikallahümme formülünde ısrar etmeleri, Muhammed 

Resulullah yerine Muhammed İbnu Abdillah ibaresinde direnmelerini de kabul etmişti. 

Bütün bu tavizler, sulhe kavuşmak için Müslümanların itirazlarına rağmen Mekkelilere 

verilmişti. Hz. Ebu Bekir hariç bütün Ashab böylesi alçaltıcı bir sulhtan fevkalade 

rahatsız olmuştu ve memnuniyetsizliklerini de tavırlarıyla ortaya koymaktaydılar. Hz. 

Ömer, hepsine bedel itirazını kendine has üslubuyla dile getirdi: 

-Ey Allah’ın Resulü! Biz Hak üzere, onlar da batıl üzere değiller mi? 

-Elbette! Şüphesiz öyle! 

-Bizim ölülerimiz cennetlik, onlarınki cehennemlik değil mi? 

-Elbette! Şüphesiz öyle. 

-Öyleyse niye dinimizde bu zilleti kabul ediyoruz? Allah bizimle onlar arasında 

hükmünü vermezden önce geri mi döneceğiz? 

-Ey Hattab’ın oğlu, ben Allah’ın elçisiyim ve O’nun emrine muhalif de değilim 

ve Allah da ebediyen bizi terketmeyecektir!” 

Medine’ye dönmek üzere yola çıkılır. Sefer sırasında Fetih suresi iner ve sulhü bir 

zafer olarak müjdeler: “Biz sana apaçık bir zafer ve fetih ihsan ettik!” Hz. Peygamber 

sureyi Hz. Ömer’e baştan sona kadar okur. Hz. Ömer: 

-Yani bu, zafer, bu bir fetih mi? Diyerek hala devam eden üzüntü ve öfkesini dile 

getirir. 
                                                
149 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 133- 134. 
 



 64 

Bu ısrardaki hatasını bilahare anlayarak, keffaret için ömür boyu oruç tutacak olan 

Hz. Ömer başta olmak üzere, Hz Ebu Bekir ve diğer pek çok sahabi ittifakla, Hudeybiye 

sulhünün İslam’ın en büyük zaferi olduğunu ifade edeceklerdir. Böylesine itiraz ve hayal 

kırıklarıyla karşılanan bu sulh, öylesine güzel gelişmelere zemin hazırlamıştır ki, bu 

sulhun gerçek bir fetih olduğu ve hatta “İslam’da Hudeybiye fethinden daha büyük bir 

fetih olmadığı” ittifakla kabul edilecektir. 150 

Vakidi bu sulhün İslami inkişaftaki tesirini şöyle açıklar “Harp, insanlar arasına 

bir perde olmuş, karşılıklı konuşmalara mani olmuştu. Karşılaşılan her yerde kavga 

yapılıyordu. Hudeybiye sulhü gerçekleşince, savaş bitti ve insanlar birbirlerine 

güvenmeye başladılar. Birazcık anlayışı olan bir kimseye İslam anlatılınca hemen 

Müslüman oluyordu. Öyle ki bu sulh sırasında savaşın ve şirkin devam ettiricileri 

durumunda olan müşrik liderler İslam’a girdiler.” Vakidi’nin örnek olarak ismen 

kaydettiği iki kişiden biri Amr İbnu’l- As’tır ve istikbalin Mısır fatihi’dir. Diğeri, 

“Allah’ın Kılıcı” ünvanını alacak olan Halid bin Velid’dir, O da Suriye ve İran’ın fatihi 

olacaktır.151  

 Ne var ki Batı medeniyeti dünyanın her zamankinden daha fazla ihtiyaç duyduğu 

bu sulh ve müsamaha ufkunu tam manasıyla 2. Dünya Savaşından sonra yakalama 

gayreti içine girmiştir. Günümüzde dünyayı idare eden Batı medeniyeti, gücünü, çatışma 

kültürünü yayma, kaos ortamı oluşturma ve diğer kültürleri ötekileştirme hususlarında 

değil de, müsamaha eksenli diyalog kültürünü yayma ve özümseme yönünde 

kullanabilse, insanlık, barış ve huzurun egemen olduğu bir dünyada yaşama 

bahtiyarlığına ererdi.  

 Yakın tarihte Hıristiyan Batı kültüründe Hz İsa’nın öğretileri ekseninde bir 

diyalog arayışı ortaya çıkmaya başlamıştır. Bu diyalog arayışı yakın geçmişte meydana 

gelen terör ve şiddet eylemlerinin oluşturduğu infial yüzünden aynı zamanda Protestan ve 

Katolik Hıristiyanların misyonerlik faaliyetlerinde yeni ve farklı metot arayışına 

girmeleri nedeniyle daha bir gür sesle telaffuz edilmeye başlanmıştır.   

 

 

                                                
150 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 134- 135. 
151 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 134- 135. 



 65 

2.5.2.Müslümanlar Açısından Yahudiler ve Hıristiyanlarla Diyaloğun İmkânı 

 Kuran’da, Hıristiyanların sevecen, Yahudilerin tehlikeli olduğunun bildirilmesi, 

Müslümanların Ehl-i Kitaba bakışının temelini oluşturmuştur. Hz. Peygamber 

zamanındaki Yahudilerin tutumu, 19. yüzyılın sonlarında başlayan Filistin'deki Yahudi 

yerleşiminin sebep olduğu olaylar yüzünden İslâm dünyasında Yahudilik ve Yahudilerle 

ilgili olumlu bir fikre rastlamak pek mümkün değildir. 

 Hâlbuki tarihte meydana gelen olaylara baktığımızda Müslümanlara dost ve 

düşman olanların yer değiştirdiğini görürüz. Hz. Peygamber’in yaşadığı dönemde İslâm’a 

ve Müslümanlara karşı Yahudiler düşmanlık göstermişlerdir. Fakat daha sonra Medine ve 

civarındaki Yahudiler kontrol altına alınmış, büyüyen İslam Devleti içinde küçücük bir 

azınlık durumuna gelmişlerdir. Bundan sonra İslâm’a ve Müslümanlara düşmanlık 

gösterenler Hıristiyanlar olmuştur. Binlerce Müslüman kanının döküldüğü Haçlı 

Seferleri’ni Hıristiyanlar düzenlemiştir. Tarihte, Hıristiyanların Müslümanlara karşı 

yürüttükleri sistemli yok etme faaliyetlerine dair daha birçok örnek olay vardır. O halde, 

“İnananlara en şiddetli düşmanlar olarak Yahudileri ve müşrikleri bulursun. Sevgi 

bakımından en yakın olanların da Hıristiyanlar olduğunu görürsün...”152 ayetini, 

Yahudilerin her zaman düşman, Hıristiyanların da dost olacağı şeklinde yorumlamamak 

gerekir. 

 Yahudilere ilişkin önyargıları yenebilmek için Yahudilik ve Yahudiler, gerçek 

yönleriyle iyi bilinmelidir. Kur'an’daki, Yahudilerle ilgili ayetler, Kur'an-ı Kerim'in 

bütünlüğü içinde tarihe uygun olarak doğru yorumlanmalıdır. Yahudilerle yaşanılan 

sorunların niteliği, dinî, siyasî, sosyal ve ekonomik açılardan değerlendirilmeli ve onlarla 

diyaloga girmekten kaçınılmamalıdır. Zira Hz.Peygamber ve daha sonraki Müslüman 

idareciler Yahudilerle ve diğer dinlerin mensuplarıyla diyaloga girmekten 

kaçınmamışlardır. Hz.Peygamber Medine’ye göç ettiği zaman başta Yahudiler olmak 

üzere diğer gayr-i Müslim gruplarla görüşüp onları bir şehir devleti halinde 

teşkilatlanmaya ikna etmiş ve bu teşkilatın esaslarını yazılı bir metin halinde yürürlüğe 

sokmuştur. Medine Şehir Devleti’nin anayasası olarak bilinen bu metin, Müslümanların 

farklı dinî veya felsefî düşünce sahibi insanlarla bir takım siyasî, ekonomik, kültürel 

anlaşmalar yapıp ilişkilere girebileceğini göstermektedir.  

                                                
152 Maide,5/ 82. 



 66 

 Daha sonraki Müslüman idareciler de Yahudiler ve Hıristiyanlarla ilişkilere 

girmişlerdir. İspanya’da Endülüs Emevilerinin idaresi altında Yahudilerle ve 

Hıristiyanlarla güzel bir diyalog kurulmuştur. Müslüman idareciler toplumun menfaatini 

göz önünde bulundurarak Yahudileri ebedi düşman olarak görmemişlerdir. Fatih Sultan 

Mehmet, İstanbul’u fethettiği zaman Anadolu’daki Yahudi cemaatlerine gönderdiği davet 

mektubunda şunları yazmıştı: “Osmanlı Padişahı Mehmet der ki: Tanrı bana birçok ülke 

bahşetti ve hizmetkârı Hz. İbrahim ile Yakub’un sülalesine sahip çıkmamı, kendilerine 

yiyecek vermemi ve onları himayeme almamı bana emretti. Aranızdan kim, Tanrının 

yardımı ile İstanbul’a, başkente gelip yerleşmeyi, incirin ve bağın gölgesinde huzur 

içinde yaşamayı, serbest ticaret yapıp mal mülk sahibi olmayı arzularsa buyursun gelsin.” 

Osmanlı Türk tarihinde daha bunun gibi birçok örnek vardır. 1492’de İspanya’dan 

kovulan Yahudileri Osmanlı topraklarına kabul eden II. Beyazıt’ın davranışı bunun en 

güzel örneklerindendir. Müslümanlar geçmişte, hem Yahudiler hem de Hıristiyanlarla 

diyalog kurmuşlardır. 

 Günümüzde Hıristiyanların gündeme getirdiği kültürlerarası veya dinler arası 

diyaloga Müslümanların katılmasında İslâm açısından bir sakınca var mıdır? Özü 

itibarıyla sulh ve müsamaha dini olan İslam'ın yapısı diyaloga Hıristiyanlıktan daha 

uygundur. Zira İslam, diğer dinlerde de bir takım manevi doğruların ve zenginliklerin 

bulunduğunu tasdik eder ve bu dinlerin mensuplarının doğru inançlarını ve güzel 

davranışlarını över. Bu yüzden onları en azından asgari müştereklerde buluşmaya çağırır. 

Kur'an ayetlerinde bunun örnekleri çoktur. Bu bakımdan, İslâm’ın diğer dinlerle 

karşılaşması ve bu dinlerle karşılaştırılması İslâm’a zarar vermez. Önemli olan, diyaloga 

katılacak Müslümanların durumudur. Diyaloga katılacak olan Müslümanlar, 

muhataplarının dinlerini ve kültürlerini  gerçek kaynaklarından öğrenmeli ve diyaloga her 

bakımdan hazır olmalıdırlar. Ayrıca muhataplarının diyaloga katılmadaki  amaçlarını da 

iyi bilmelidirler. Bu şekilde bilinçli olarak kurulan diyalogda kimseye bir zarar 

gelmeyebilir.   

 Kur’an-ı Kerim’de, dinî gelenek bakımından Müslümanlarla farklılıkları en az 

seviyede olan din mensupları olarak Yahudiler ve Hıristiyanlar sayılmaktadır. Tevhid 

anlayışı, ahiret inancı ve “salih amel” bakımından bu dinlerin mensupları ile ortaklıktan 

bahsedilmekte ve bu hususlar Yahudilerle Hıristiyanlara da hatırlatılmaktadır. Allah, 

Müslümanları, Yahudileri ve Hıristiyanları aralarında ortak olan hususlarda birleşmeye 



 67 

çağırmakta ve şöyle buyurmaktadır: “Deyin ki: Bize indirilene de, size indirilene de 

inandık. Bizim Tanrımız da, sizin Tanrınız da birdir. Biz ona teslim olanlarız.” 153 

 Kur’an-ı Kerim’e göre Ehl-i Kitab'ın hepsi bir değildir. Onların içinde geceleri 

ayakta durup Allah’ın ayetlerini okuyarak secdeye kapanan insanlar vardır. Onlar, 

Allah’a ve ahiret gününe inanırlar, iyiliği emreder kötülükten men ederler. Hayır, işlerine 

koşarlar. Onlar, iyilerdendir. Onların yapacakları hiçbir iyilik karşılıksız 

kalmayacaktır.154 Yine Ehl-i Kitap arasında, kendilerine güvenilebilecek kimseler de 

vardır. Bunlara bir ton altın emanet edilse, çekinmeden geriye iade ederler. Bazıları da 

vardır ki, bir altını bile geriye alabilmek için günlerce uğraşmak gerekir. 155 

 Kur’an-ı Kerim’de, Yahudilerle Hıristiyanlar inançları ve davranışları bakımından 

da ayrı ayrı değerlendirilmiş ve onlara bir takım eleştiriler yöneltilmiştir. Kur’an’da, Ehl-i 

Kitap içerisinde en çok Yahudilerden bahsedilmiştir. Bunun nedeni, İslâm’ın doğuşu 

döneminde Yahudilerle yaşanan sorunlardır. Bilindiği gibi, Medine ve civarında birçok 

Yahudi kabilesi yaşamaktaydı. Bunlar, Nadiroğulları, Kaynukaoğulları, Kureyzaoğulları, 

Hayber ve Fedek Yahudileri idi. Yahudiler, Hz. Muhammed’e ve Müslümanlara karşı 

şiddetli tepki göstermişlerdi. Kur’an’daki Yahudilerle ilgili ayetlerin tümü gözden 

geçirildiğinde, onların inançlarından ziyade ahlakî davranışları ve Allah'ın buyruklarına 

gereği gibi uymamaları bakımından eleştirildikleri görülür.  

 Kur’an-ı Kerim’de, Yahudilere nazaran Hıristiyanlardan daha az bahsedilmiştir. 

Bunun nedeni, İslam’ın ilk yıllarında Yahudilerle yaşanan sorunların Hıristiyanlarla 

yaşanmamasıdır. İslâm’ın doğuşu esnasında Hıristiyanlarla Müslümanlar arasında 

Yahudilerle olduğu gibi ciddi çatışmalar meydana gelmemiştir. Çünkü o zamanlar 

Müslümanlar, Hıristiyan çoğunlukla henüz temasa geçmemişlerdi. İslam fetihlerinin 

genişleyip Bizans sınırlarına dayanması ve Bizans’la sıcak çatışmaların başlaması 

Hz.Peygamber’in vefatından, yani Kur’an-ı Kerim’in tamamlanmasından sonra olmuştur. 

Bu yüzden Hıristiyanların İslâm’a ve Müslümanlara karşı tutumları Kur’an’da fazla yer 

almamıştır. Bununla birlikte, inanç bakımından Hıristiyanlara Yahudilere nazaran daha 

ciddî eleştiriler yöneltilmiştir. Özellikle teslis inancı bakımından Hıristiyanlar şiddetle 

eleştirilmiştir. Kur’an-ı Kerim’in birçok ayetinde üçlü tanrı anlayışları nedeniyle 

Hıristiyanlar kâfir olarak değerlendirilmiştir. Bu eleştirilerle birlikte Hıristiyanlar, 

                                                
153 Ankebut,29/ 46. 
154 Bkz. Al-i İmran,3/ 113–115. 
155 Bkz.Ali-i İmran, 3/5. 



 68 

güvenilir olmak gibi bir takım ahlakî davranışları ve Müslümanlara sevgi bakımından en 

yakın olmaları itibarıyla övülmüştür.  

 Hıristiyanların Müslümanlarla ilk teması, Hz. Muhammed’in İslâm'ı tebliğ ettiği 

dönemlere kadar geriye gitmektedir. Arapça konuşan Necran'lı Hıristiyanların Medine'ye 

gelerek Hz.Peygamber ile tartışmaları ve Hz.Peygamberin, mescitte, onların ibadet 

etmesine izin vermesi156 ilk Hıristiyan-Müslüman diyalogu olarak değerlendirmek 

mümkündür. Hıristiyanlarla Müslümanlar arasında ciddî sıcak tartışmalar, İslâm'ın 

Hıristiyanların topraklarına girmesiyle başlamıştır. Yunanca konuşan Doğulu Hıristiyan 

ilahiyatçılar İslâm'la ilk karşılaştıklarında, onu Hıristiyanlığa ait ayrılıkçı bir hareket 

olarak görmüşlerdir. Fakat İslâm'ı daha yakından tanıyınca, onun, zannettiklerinden farklı 

bir inanç yapısına sahip olduğunu farketmişler ve Hıristiyanlığı ona karşı savunmaya 

çalışmışlardır. Bunu yaparken, İslâm'a hücum etmekten geri durmamışlardır. 

Hz.Peygamber'i olumsuz sıfatlarla tanımlamaya kalkmışlar ve ona bir takım ahlakî 

zayıflıklar isnat etmekten çekinmemişlerdir. Geneldeki bu olumsuz bakışa rağmen, 16. 

yüzyıldan itibaren İslâm'ı gerçek yönüyle tanıtan ve onu, müntesiplerini kurtuluşa 

ulaştıracak bir din olarak gören ilahiyatçılar da olmuştur.  

2.5.3. Müslümanlar Açısından Diyaloğun Önündeki Zorluklar 

 Yahudilik deyince Arap-İsrail savaşlarının ve Filistin-İsrail münasebetlerinin, 

Hıristiyanlık deyince Haçlı Seferleriyle birlikte, devam eden asırlarda Osmanlı-Avrupa 

münasebetlerinin ve Müslümanlar tarafından Hıristiyanlığın en azından ‘lojistik’ destek 

sağladığına inanılan dört asırlık Batı sömürgeciliğinin hatırlanmaması şüphesiz mümkün 

değildir. Hatta, Papa’nın Crossing the Threshold of Hope ( Ümidin Eşiğini Aşarken) adlı 

kitabında. 15’inci asırda İspanya’da Yahudilerle birlikte Müslümanlara karşı uygulanan 

ve en az 4 milyon Müslümanın hayatına mal olan katliamların ve İspanya’nın 

Hristiyanlaştırılmasının, Hristiyanlığın bir zaferi olarak takdim edilmesi ve 2000 yılının 

eşiğinde Bosna-Hersek’te girişilen acımasız katliama, Batı kamuoyunun duyarlı kesimi 

ve sorumluluk sahibi aydınları ciddi tepki gösterirken, dünyadaki hemen hemen bütün 

Hıristiyan kiliseleri ve Yahudi sinagoglarının adeta lal kesilmeleri de hatırlanabilir. Hind 

yarımadasında 200 yıl bağımsız bir devlet olarak hüküm sürdükten sonra, devletleriyle 

birlikte medeniyet ve kültürleri de adeta yok edilen Hint-Haydarabad  Müslümanlarının 

                                                
156 Kurucan, Ahmet, a.g.e., s. 78. 



 69 

akıbeti157 ve Keşmir’de olup bitenler, Müslüman-Budist diyalogunda önemli bir engel 

olarak görülebilir.  

 Bu vakıalardır ki; Washington İslam Merkezi (Islamic Center of Washington)’nde 

Muhammed Abdürrauf’un, aşağıda üzerinde durulacağı üzere, İslam’ın, bizzat evrensel 

niteliği ve çağrısının evrenselliği gereği, diğer dinlerle diyaloga ‘mecbur’ olduğuna 

inanmakla birlikte, 1979 yılında Amerikan Din Akademisi (American Academy of 

Religion)’nin Dinlerarası Barış Kolokyumu’nun desteğiyle 1979 yılında New York’ta 

gerçekleştirdiği Müslüman-Yahudi-Hıristiyan Konferansı’nda Müslümanlar adına 

sunduğu tebliğe çok sert bir Batı eleştirisiyle başlamasına yol açmıştır: Tebliğine “Bu 

günlerde İran’daki son olayların yol açtığı bir gerilimle karşı karşıyayız. Papa, 

Tahran’daki ABD Elçiliğinde rehin tutulanların serbest bırakılmasını isteyerek, İran 

yöneticilerine bir temsilci gönderdi. Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi, oy birliğiyle, 

bu rehinelerin derhal salıverilmelerini isteyen bir karar aldı. Benzer talep ve kınama 

sesleri başka yerlerden de yükselmekte. Meşru istekleri elde etmenin bir yöntemi olarak 

rehin alma uygulamasını hiçbir surette destekleyecek ve buna göz yumacak değiliz. Fakat 

İran’daki son olaylar, bütün ciddi ve dürüst kimselerde olduğu gibi, bizde de yakın tarihin 

hadiseleri üzerine derin düşüncelere, hatta endişelere yol açtı.” sözleriyle başlayan 

Muhammed Abdürrauf, devamla, İranlı Müslümanların uzun yıllar boyunca Batı’nın tam 

muvafakatı ile kendilerini katleden, işkence edip sakat bırakan insanlık dışı bir 

diktatörlüğün zulmüne maruz kaldığına dikkat çekti. Daha sonra, “Yahudilerin Filistin’de 

devlet kurmasını sağlamak için Siyonistlere yapılan Batı yardımını ve Filistin halkının 

kendi vatanlarından toplu olarak sürüldüğünü” dile getiren Muhammed Abdürrauf, 

Güney Lübnan’ın “masum” halkının napalm ve misket bombalarıyla bombalandığını 

söyledi ve “bu suçların faillerine Amerika’nın yaptığı cömertçe yardımlar”dan bahsetti.  

Muhammed Abdürrauf, söz konusu eleştirilerini, “Filipinler’de, Etiyopya’da, Eritre, 

Somali, Tayland, Burma, Hindistan, Afganistan ve daha birçok yerde milyonlarca 

Müslümanın, Batı desteğindeki iktidarlarca evsiz barksız hale getirildiğini, 

öldürüldüğünü veya sakat bırakıldığını ve dünyanın her yerinde Müslüman azınlıkların 

kendilerini tasfiye etmek isteyen zalim rejimlerin yönetimi altında hayatta kalma 

mücadelesi verdiklerini” anlatarak sürdürdü. “Bütün bu trajik hadiseler esnasında (İran’a 

karşı gösterilenin) benzeri bir protestonun gösterilmediği gibi, Müslümanlar söz konusu 
                                                
157 Fuller, E. Graham, Lesser, İan O., Kuşatılanlar – İslam ve Batı’nın Jeopolitiği, çev. Ö. Arıkan, İstanbul 
1996s. 30. 



 70 

olduğu zaman, insan haklarının ihlaline karşı da herhangi bir itirazın yükselmediğini” 

açıklayan Muhammed Abdürrauf, eleştirilerini “Tekrar vurgulamak isteriz ki, masum 

insanları rehin alma yöntemini tasvip etmemekteyiz. Fakat şu milyonlarca Müslümanın 

hayatı ve çektiği çile aynı derecede ilgilenilmeğe değer değil midir?” sorusuyla 

noktaladı.158                        

 Muhammed Abdürrauf’un bu ifadeleri,  bu konuda yapılabilecek en sert eleştiri 

mahiyetindedir. Bunun yanı sıra, Müslümanlar, bilhassa emperyalizm döneminde 

yapılanları unutmamışlardır. François Burgat, emperyalist tesirlerin boyutlarını şu şekilde 

özetler: “Batının varlığından önce ekonomik olarak zaten bölgeye girilmişti ve bu 

durumun kendisi de giderek artan mali bağımlılığın sonucuydu. Bölgeye girişin 

ekonomik hakimiyet boyutu kazanması, askerin devreye geçişiyle oldu. Giderek daha 

büyük bir bölümü ithal ekinlere ayrılmakta olan topraklara, tarım alanlarına, ayrıca 

karayolları, limanlar ve demiryollarına el konarak, bunların basit yapılı bir ticari denetim 

altına sokulmasıyla mineral ve tarımsal kaynakların sömürüye açılması daha da 

kolaylaştı. Ancak ekonomik hakimiyet belli bir eşiği aştıktan sonra, artık toplumsal 

harabiyet anlamı kazanıyordu. Bir topluma hakim olan ekonomik mantık çöktüğü vakit, 

bundan toplumsal denge de etkilenir. Bunun net sonucu da, bütün bir üretim sistemi 

içindeki toplumsal alt tabakanın yok olmasıdır. Ancak ekonomik ve toplumsal yapılar 

derinden hasara uğrayıp, grubun direnme yeteneği ciddi biçimde zayıflayınca, 

yabancıların bölgeye girişi de yavaş yavaş kültürel alanı kapsar hale geldi ve kendi 

adlarına tam bir hâkimiyet kurma yeteneğini artırdı.”159 

 Profesör Ali Mazrui ise, emperyalizmin İslam dünyasının tamamında hala görülen 

keşmekeşlikteki tayin edici etkisini 4 madde halinde çok güzel ifade eder: 

1. Sanayileşme olmadan kentleşme, 

2. Üretime dönük insan gücü yetiştirmeden sözlü (ezbere dayalı) eğitim, 

3. Bilimselleşme olmadan sekülerleşme (bilimin yükselişi olmadan dinin çöküşü), 

4. Kapitalist disiplin olmadan kapitalist tamah.160                             

Müslümanların Batı emperyalizmiyle Hristiyanlık arasında gördüğü münasebeti 

ise, bir Afrikalı aydın şu çok çarpıcı ifadelerle dile getirir: ‘’Onlar, ülkemize geldikleri 

                                                
158 Faruki, İsmail R., İbrahimi Dinlerin Diyalogu, Çev. M. Karaşahan, İstanbul 1993, s. 3-51. 
159 Burgat, François, Dowell, William, The Islamic Movement in North Africa, Middle East Monograph 
Series, Teksas 1997, s. 33- 44. 
160 Mazrui, Ali A., Heinemann, James Currey, Culturel Forses in World Politics, Educational Boks, 
London 1990, s. 43.  



 71 

zaman ellerinde İncil, bizim ise toprağımız vardı. Şimdi, bizim elimizde İncil, onların ise 

toprakları var.’’161 

 Bütün bu hususlar, özellikle Müslümanlarla Hristiyanlar, Yahudiler ve hatta 

Budistler arasındaki diyalogu zorlaştıran unsurlar gibi görünmektedir. Fuller ve Lesler’in 

tesbit ve ifadesine göre, sadece geçtiğimiz yüzyıl içinde ölümlerine Batılıların sebep 

olduğu Müslümanların sayısı, bütün tarih boyunca Müslümanlar yüzünden ölen 

Batılıların sayısından çok daha fazladır. Birçok Müslüman, bütün bunlardan daha 

kapsamlı sonuçlar çıkarma eğilimindedir. Bu Müslümanlar, Batı politikalarının bilinçli 

olarak Müslümanların gücünü her yerde zayıf düşürme hedefine yöneldiği inancındadır. 

Bu tarihi tecrübe, eğitimli ve şuurlu Müslümanların bile, Batı’nın İslam’a karşı bin yıl 

önce başlattığı sistemli saldırıları sürdürmekte olup, daha da kötüsü, bu defa çok daha 

ince yöntemlere başvurduğu düşüncesine götürmektedir. Dolayısıyla, Kilise’nin başlattığı 

diyalog çağrıları, bu yöntemlerden biri olarak görülmekte ve dolayısıyla büyük ölçüde 

şüpheyle karşılanmaktadır. 

 Bütün bunlardan ayrı olarak, Hristiyanlığın gerek Kilise, gerekse müşteşrikler 

eliyle asırlardır resmettiği İslam manzarası da, Müslümanların bir Müslüman-Hristiyan 

diyaloğu konusundaki cesaretlerinin kırılmasında diğer bir faktördür. Hristiyan dünyada, 

İslam, asırlarca Yahudilik ve Hristiyanlığın kaba ve çarpıtılmış bir versiyonu olarak 

görülmüş ve öyle takdim edilmiştir. Çok uzun bir süre Hz. Peygamber sıradan veya dahi 

bir kandırıcı, Hz. İsa’nın dininin karşısına çıkmış bir deccal, Müslümanların kendisine 

taptığı bir put olarak telakki edilmiş, şu son zamanlara kadar yazılan kitaplarda bile, 

başarılı olması gerektiğine kendisini inandırmış ve ruh asaletine uymayacak şekilde 

başarılı olmak için kin dahil, her türlü yola başvurarak başarılı olmuş tuhaf düşünceli biri 

olarak sunulmuştur. 162 Ayrıca yakın geçmişte yaşanan karikatür skandalları ile 

Hz.Peygamber’e yapılan hakaretler ve benzeri provakatif ve kasıtlı eylemler diyalogun 

önündeki engellerdir. Ancak diyalogun tüm taraflarının bu oyunlara gelmeyerek diyalog 

kültüründe buluşması insanlığın gelecegi açısından mühimdir. 

 

 
                                                
161 Fanon, Frantz, Cezayir Bağımsızlık Savaşının Anotomisi, Cezayir t.y. s. 33.  
162 Talbi, Muhammed, Possibilties and Conditions for a Beter Understanding Between İslam and West,    
Journal of Ecumenical Studies, Bahar 1988,  s. 169. 
 
 



 72 

2.5.4. Diyalog Kültürünün Oluşumunda Dinlerarası Diyalogun Önemi 

Papalık, II.Vatikan Konsili’nde (1962-1965) alınan kararlar doğrultusunda ilk 

defa Hıristiyanlık dışı dinlerle ilgili resmi görüşünü açıklamış, bu arada Müslümanlara, 

geçmişte olanları unutarak materyalizme, dine karşı kayıtsızlığa, insanlığı tehdit eden 

tehlikelere karşı beraber çalışma yapabilmeleri için diğer dinlerin taraftarlarıyla diyaloğa 

girmenin gerekliliğini vurgulamış, karşılıklı bilgi edinme ve zenginleşme metodu olarak 

tanımlanan diyaloğu daha adil ve kardeşçe bir toplum inşa etmek için iki din 

mensuplarının birbirlerinin manevi tecrübelerinden istifade etme olarak gördüğünü beyan 

etmiştir. Fakat Vatikan’ı böyle bir karar almaya iten sebeplerin başında; Batı 

toplumlarında kilisenin, eskiye oranla giderek prestij yitirmesi, taraftar kaybetmesi ve 

klasik misyonerlik yöntemlerinin geçerliliğini kaybetmesi gelmektedir. Vatikan’ın 

diyalogdan yana olması misyonerlikten vazgeçtiği anlamına gelmemelidir, çünkü Katolik 

kilisesi diyaloğun en iyisi misyonerlik aracı olduğunu belirtmektedir. Şurası 

unutulmamalıdır ki, Vatikan hiç gizlemeye dahi ihtiyaç duymadan diyaloğu İncil’i yayma 

faaliyetlerinin bir uzantısı, değişik bir yöntemi olarak değerlendirir. Bu noktada 

Vatikan’a göre diyalog ve misyonerlik faaliyeti birbiriyle çelişmeyen bilakis birbirinin 

ayrılmaz bir parçası olan iki öğedir. Vatikan’a göre dinlerarası diyaloğa girmekle, İsa 

Mesih’i ilan etmek ve İncil’i yaymak arasında çelişki yoktur. 163 

Allah insanları bir tek ümmet değil çeşitli topluluklar halinde yaratmıştır.164 

Kur’an’da bu; “Ey İnsanlar! Doğrusu biz sizi bir erkekle bir dişiden yarattık. Ve 

birbirinizle tanışmanız için sizi kavimlere ve kabilelere ayırdık.”165 şeklinde 

belirtilmektedir.  “ Her birinize bir şeriat ve yol verdik. Allah dileseydi sizleri bir tek 

ümmet yapardı fakat size verdiğinde sizi denemek için böyle yaptı. Öyleyse iyi işlerde 

birbirinizle yarışın.” 166 Farklılığın sebebi kavga ve düşmanlık değil de hayırlı işlerde 

yarışmak ise o halde insanların birbirleriyle görüşmeleri, ortak ahlaki değerleri ön plana 

çıkararak dünyanın daha iyi olması, insanların daha da mutlu olması için çalışmaları en 

tabii yoldur. 

 Diyalog kültürünü sağlayabilecek çimento diyelebileceğimiz dinlerarası diyalog, 

kendi inancımızdan vazgeçmek veya inançlarımızdan taviz vermek değildir. Diyalog, 
                                                
163 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 56- 57. 
164 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 56- 57. 
165 Hucurat, 49/13. 
166 Maide, 5/48.  



 73 

kendi doğrularımızın doğruluğuna inanmakla birlikte, ortak değerlerin öne çıkarılmasına 

ve evrensel ahlak ilkelerinin hâkim kılınmasına çalışmak olmalıdır. 167 

 İnsanların farklı ırk ve soylardan yaratılmasının temelinde, her türlü önyargı ve 

üstünlük duygusundan uzaklaşıp, insani birlikteliğin artırılmasına yönelik çaba 

göstermeleri, birbirleri ile tanışmaları hedeflenmiştir.168 Bu tanışmanın, hoşgörüde, 

iyilikte, fazilette yarış ve diyalogu ifade ettiğini söylemek mümkündür.  

Tarihi uygulamaya bakıldığında, öteden beri İslam toplumunda gayrimüslimlerin 

dinlerine müdahale edilmediği, tam bir din hürriyeti içinde yaşama imkanına sahip 

oldukları görülmektedir. Hz. Peygamber ve Hulefa-i Raşidin döneminden itibarın 

gayrimüslimlerle yapılan vatandaşlık ve zimmet antlaşmalarında onlara din ve vicdan 

hürriyeti tanındığı ve dinlerinin gereklerini serbestçe yerine getirebilecekleri açık bir 

şekilde ifade edilmiştir. Kendi inançlarını koruma, mabetlerini yapma ve dinlerine göre 

ibadet etme, çocuklarına din eğitimi verme gibi temel hak ve hürriyetleri tanınmış, sadece 

kamu düzenini ilgilendiren alanlarda bazı sınırlamalar getirilmiştir. İslam toplumunda 

Hıristiyanların mabetleri de hoşgörü ile karşılanmış; heykellerine, mozaiklerine, 

resimlerine, özel merasimlerde taşıdıkları haçlarına, çanlarına müdahale edilmemiş, 

mezarlıkları ve cenaze törenleri hoşgörü ortamında günümüze kadar muhafaza 

edilmiştir.169 

Müslümanların geçmişte İslam’a karşı husumet içinde olmayan gayrimüslimlerle 

geliştirdikleri güzel ilişkiler, insanlığa ışık tutacak çok önemli bir tarihi tecrübe 

oluşturmaktadır. Esasen bu ilişkilerinin temel kriterleri Kur’an-ı Kerim’de ortaya 

konmakta; “Allah sizi, din konusunda sizinle savaşmamış, sizi yurtlarınızdan da 

çıkarmamış kimselere iyilik etmekten, onlara adil davranmaktan men etmez. Şüphesiz 

Allah adil davrananları sever. Ancak Allah sizi, sizinle din konusunda savaşan, sizi 

yurtlarınızdan çıkaran ve çıkarılmanız için destek verenleri dosta edinmekten men 

eder."170  buyurulmaktadır. 

Tarihte Müslümanların diyaloğa katkıları, göz ardı edilmeyecek kadar fazla 

olmuştur. Bunda Kur’an-ı Kerim’in öteki din mensuplarından bahsetmesinin önemli tesiri 

vardır. Nitekim Kur’an sadece Müslümanlara hitap etmez, aynı zamanda İsrailoğulları, 

                                                
167 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 56- 57. 
168 Bkz. Hucurat, 49/13. 
169 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 168. 
170 Mümtahine, 60/ 8- 9. 



 74 

Mecusiler, Sabiiler ve Hıristiyanlar gibi diğer din mensuplarından da bahseder. Zaten 

İslam, kesinlikle tecrit edilmiş bir ortamda doğup yayılmamış, aksine hemen ilk yıllarda 

müşrikler, Hıristiyanlar, Yahudiler ve sonraları Mecusiler, hatta Hindular ve Budistlerle 

aynı ortamlarda bulunmuştur. İslam, evrensel bir din olarak Müslümanlara “ötekilerle” 

ilişkilerinde daima uyum ve “insanca yaşamayı” emretmiştir. Zaten ilk Müslümanlar 

çoğunluğu, Allah Resulünün örnek diyaloğu vesilesiyle daha önceki dinlerini bırakıp 

“hidayete ermiş” insanlardan oluşmaktadır. Müslümanlar, İslam topraklarında yaşayan 

öteki din mensuplarıyla pek çok defalar karşı karşıya gelmiş, beraber yaşamış, hatta 

dinlerarası tartışmalar düzenlemişlerdir. 171 

En azından 15 asırdır, birbiriyle yan yana ve iç içe yaşamak zorunluluğunda 

bulunan üç semavi dinin ( İslam, Yahudilik ve Hıristiyanlık ) mensupları uzun tarihleri 

boyunca zaman zaman sıcak karşılaşmalarla yüz yüze gelmişler, zaman zaman da kısmi 

uzlaşma dönemleri yaşamışlardır. Geçmişin bu acı ve tatlı hatıralarını tarihin sayfaları 

arasında terk ederek, günümüzde samimiyet, açıklık ve iyi niyet ölçüleri içerisinde 

gerçekleştirecek bir diyalog ve anlaşma ortamının hepimizin yararına olacağı 

muhakkaktır. Diyaloğun bir diğer gayesi ve hedefi de: “Silm”e, evrensel barışa, esenliğe 

girmektir. Dinlerarası diyalogdan söz edildiğinde, bu deyimin anlamı çok daha geniştir; o 

artık yalnızca bir fikir tartışmasını içermez; bununla birlikte, daha çok farklı din 

mensupları arasındaki ilişkiler söz konusudur. İslam; Hıristiyan ve Yahudilerle olan 

ilişkilerini, tek Allah’a inanç ve aynı ilkelere sahip olunması, insanlar ve uluslararasında 

barışın sağlanması idealini gerçekleştirme temeli üzerine kurar. Dolayısıyla, akademik 

tartışmalardan çok daha fazla, bunları dışlamaksızın, bir ortak eylem de söz konusu 

olabilir.172  

Allah Resulünün Medine’ye hicretinin ardından Medine’de Yahudileri de içine 

alacak şekilde, Medine halkı arasında yaptığı hukuki ve içtimai mukavele gerçekten 

dikkate değer bir belgedir. Zamanımıza kadar ulaşan bu yazılı metin, aynı zamanda, 

dünyada bir devletin ortaya koyduğu ilk anayasa olarak kabul edilir. Günümüzde ne 

Lahey ve Strasbourg, ne de Helsinki İnsan Hakları Sözleşmeleri, Allah Resulü’nün 15 

asır önce ortaya koyduğu hukuki ve insani  esaslar seviyesine ulaşamamıştır. 

Hz.Peygamber, Medine’de Ehl-i Kitap’la iç içe yaşamış, hatta “Müslümanım” dedikleri 

                                                
171 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e s. 148- 149. 
172 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 151- 152. 



 75 

halde sürekli nifak çıkaran, hemen her yerde insanları birbiriyle vuruşturmaya çalışan 

münafıklarla bile anlaşma noktaları bulmuştur.173 

Küreselleşen dünyamızda, herkesle beraber bir arada yaşamanın zorunlu olduğuna 

ve bu meselenin önümüzdeki yılların en önemli konularından biri haline geleceğine kesin 

gözüyle bakılmalıdır. Bu sebeple de, daha çok hoşgörü ve diyalogla bu vetire 

hızlandırılmalı ve geleceğin dünyasına hem millet, hem de devlet olarak mutlaka 

hazırlanılmalıdır.174 

Asrımızda, Batı Katolikliğinin, özellikle II. Vatikan Konsili’nden sonra başlattığı 

Dinlerarası diyalog teşebbüsünü 15 asır önce İslam’ın başlatmış olması düşündürücüdür. 

Asırlar boyunca İslam’ın bayraktarlığını yapmış bütün İslam devletleri ve özellikle Türk-

İslam devletleri, hep İslam’ın temeldeki bu toleransını, diğer dinlere karşı davranışlarının 

hareket noktası yapmışlardır. Batıda tarih boyunca halklar, kralın dininde görülmek 

istenirken, Türk-İslam dünyasında daima çokluk içinde birlikte yaşamak prensibi kabul 

edilmiştir. Bu dini tutumun temelleri ise Kur’an-ı Kerim ve Hz.Peygamber’in sünnetine 

riayetle atılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
173 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e, s. 148. 
174 Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. a.g.e. s. 151. 



 76 

    ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

        HUKUKSAL ÇERÇEVE 

3.1. İslam Hukuku Kaynakları Açısından Şiddet ve Terör Olgusu 

 Tezimizin ikinci bölümünde İslam, şiddet ve terör olgularını kavramsal, tarihsel 

ve sosyal açıdan incelenmiştir. Bu bölümde konumuzu İslam Hukuku kaynaklarına göre 

değerlendireceğiz. Kur’an, sünnet ve diğer klasik hukuk kaynakları açısından terör ve 

şiddet olgularını ele alacağız.  

 Terör olduğunda hemfikir olunan bir eylem failinin, dini bütün bir Müslüman 

olması mümkün değildir. Zira Kur’an, terörü lanetlemiş, anarşiyi, fitneyi ve şiddeti 

dehşetli bir olay olarak nitelemiştir. İslamiyet, her türlü terör, zulüm ve ihaneti 

yasaklamış, her türlü fitneye, anarşiye, bozgunculuğa karşı çıkmıştır. İslam dini, adaleti 

tesis etmek, insan vicdanını mutedil hale getirmek için Allah tarafından gönderilmiştir. 

Bu nedenle İslam bu konuda çok hassastır. Öyle ki, Kur’an, haksız olarak bir cana 

kıymayı, kan akıtmayı bütün insanlık âlemine karşı işlenmiş bir cinayet olarak 

nitelendirmektedir. Bu manada bilindiği gibi İslam Hukuku beş hususu korumak için 

gelmiştir. Bunlar, dini, nefsi(canı), aklı, nesli ve malı korumaktır.175 Çalışmamızın bu 

kısmında korunması zorunlu maslahatlara değineceğiz. 

3.1.1. İslam Hukukunda Korunması Zorunlu Maslahatlar 

 İslâm âlimlerine göre, şer’i nasların doğru biçimde anlaşılması ve delillerden 

geçerli biçimde hüküm istinbatı için bilinmesi zorunlu olan “şer’î maksatlar, 

(Makâsıdü’ş-şerî’a) hukukçular tarafından maslahatlar şeklinde açıklanır. Allah'ın hüküm 

koyarken insanların maslahatını gözettiği;  

1.Genel olarak vahiy ve risaletin maksadını, 176  

2.Özel olarak şer’i hükümlerin; abdest, kıbleye dönme, namaz, oruç, zekât ve cihadın177 

maksadını özellikle insan ve toplum için yararını açıklayan ayetlerden anlaşılmaktadır. 

                                                
175 Ebu Zehra, Muhammed,  el-Cerime, Kahire t.y., s. 19. 
176 Bkz. Yunus 10/57–58; Enbiya 21/107. 
177 Bkz. Maide, 5/7; Bakara, 2/150; Ankebut, 29/45; Bakara, 2/183; Tevbe 9/104; Hacc, 22/39. 



 77 

Şer’i hükümler, nassların çoğunluğunda, sebepleri ve onlarla ilintili yararları ile 

açıklanmıştır. 

  Bunların dışındaki nasslar ile insanın maslahatları arasında da uyum vardır. Vahy 

hidayet için araç olup, dinin vaz olunmasındaki hikmet ve gaye, insan varlığını, yaratılış 

konusunda gözetilen maksatları korumak; insanların gerek dünya gerekse ahiretteki 

maslahatlarını gerçekleştirmektir.178 Allah hakîm ve hikmet sahibidir. Hikmet sahibinden 

ancak fayda içeren hüküm ve fiil meydana gelir. Aksi takdirde hikmetine aykırı abes 

ortaya çıkar. Bu faydanın Allah'a dönmesi, onun münezzehliği dolayısıyla mümkün 

değildir. O halde Allah'ın koyduğu hükümlerde insanlar için yarar vardır. Maslahatlar 

arasından beşi, birincil ve zorunludur ki, bunlara ‘zarûriyyât’ veya ‘mesâlih-i zarûriyye’ 

denilir. İnsan hayatı, toplumun varlık ve istikrarı bunlara dayanır. Öyle ki, bunlar 

gerçekleştirilmediğinde insana yaraşır bir hayattan ve insanî değerlerin korunduğu bir 

toplum düzeninden söz edilemez. Bütün ilahî vahiylerde de gözetilmiş olan bu beş 

maslahat şunlardır: 1.Nefsin Korunması, 2. Dinin Korunması, 3. Neslin Korunması, 4. 

Malın Korunması 5. Aklın Korunması. Bunların yeni yaklaşımlar ışığında, kısaca ele 

alınması konumuz açısından son derece önem arz etmektedir. 

1. Nefsin Korunması 

 Nefsin korunması, bireyin varlık bütünlüğünün korunması ve saldırılara karşı 

hukukî yaptırımlarla güvenceye alınmasını ifade eder. Bu hak, günümüzde ‘hayat hakkı’ 

ve ‘kişi dokunulmazlığı’ şeklinde açıklanmaktadır179 Hayat hakkı, hayatın devamı, varlık 

bütünlüğü içinde selameti, muhafazası ile ilgili tüm durumları kapsar. Canı koruma 

kapsamına vücudun her organının korunması girer. Nitekim şerefi koruma, aşağılayıcı 

konumlardan uzaklaştırma, özgürlük ve özgürlükle ilgili hususlara karşı saldırının 

engellenmesi de bu kavramın genel anlamı içindedir. 

 Kur'an açısından, yaşama hakkı, ilahî iradenin insanı yaratırken ve kâinattaki her 

şeyi ona sunarken belirlemiş olduğu bir haktır. Diğer tabiî haklara da temel oluşturan bu 

hakka saygı, toplumsal yükümlülüklerin başında gelir. Bu hakkın ihlali ise, insanlığın 

öldürülmesi demektir. "Kim bir cana kıymamış veya yeryüzünde fesat çıkarmamış 

                                                
178 Zuhaylî, a.g.e., s. 24, 26. 
179 Eskicioğlu, Osman, İslam Hukuku Açısından Hukuk ve İnsan Hakları, Anadolu Matbaası, İzmir 1996, 
s. 295.  



 78 

birisini öldürürse, bütün insanları öldürmüş gibidir."180 ayeti, bir masumun canının 

bütün halk için dahi feda edilemeyeceği gerçeğini ortaya koymaktadır. Allah katında hak 

haktır, küçüğüne büyüğüne bakılmaz. Bir cemaatin selâmeti için, bir ferdin, rızası 

bulunmadan, hayatı ve hakkı feda edilemez. İslâm’da insanın beden bütünlüğüne yönelik 

saldırılara, bu ihlallere denk karşılık verilmesi, doğrudan adalet ilkesiyle ilgilidir. İslâm 

Fıkhında bu tür saldırılar ve bunların cezaları ayrı ayrı tespit edilmiştir. Ayrıca saldırıya 

uğrayan kimse için ‘nefsi müdafaa’ hakkı vardır181 İslâm'da hayatını devam ettirme, insan 

için bir hak konusu olmaktan öte bir vecibe konusudur da. Bu sebeple haksız yere cana 

kıymak bir yana, kişinin kendi canına kıyması da en büyük günahlardandır sayılmıştır.  

İslâm, keyfî olarak yakalanıp tutuklanmama; dolaşım ve özel yaşam özgürlüğüne 

müdahalenin yokluğunu içeren ‘güvenlik hakkı’ üzerinde de durur. Çünkü kişi hak ve 

özgürlükleri, güvenlik ilkesiyle birlikte gerçekleşir. İslâm hukukunda "Beraat-i zimmet 

asıldır." yani ispatlanmış bir suçu olmadıkça, bireyin suçsuzluğu esastır.182 Kişinin 

suçsuzluğu, kişi herhangi bir suçtan sanık durumuna düşüp, mahkeme önünde yargılanıp 

suçu sabit görülünceye kadar sürer. Yargısız infaz, savunmasız yargı ve itirafa zorlama, 

açık bir haksızlık olarak görülür: Zira Kur’an’da "Mümin erkeklere ve mümin 

kadınlara, yapmadıkları bir şeyden dolayı eziyet edenler, şüphesiz bir iftira ve apaçık 

bir günah yüklenmişlerdir."183 buyurulmuştur. Hz. Peygamber, insanların açtıkları dava 

sebebiyle karşı tarafın mağdur edilmemesi için, tarafların dinlenilmesi, davalıya savunma 

hakkının tanınması gerektiğini buyurmuştur. Hz. Peygamberin bu buyruğu, savunma 

hakkının yargının önemli bir koşulu olduğunu açıklar.184  

Ayrıca Hz. Peygamber, hukukî bakımdan mümkün olduğu sürece cezaların 

kaldırılmasını, muteber bir özrün varlığı halinde zanlının salıverilmesini de buyurmuştur. 

Çünkü yanlışlıkla affetmek, yanlışlıkla ceza vermekten daha iyidir. Bu nedenle de şüpheli 

durumlarda hadlerin düşürülmesi gerekir.185 Günümüz mer’i ceza hukukunun genel 

ilkelerinin en önemlilerinden biri de “şüpheden sanık yararlanır” ilkesidir. İslâm, 

“Müslümana bir Müslümanı korkutması helal değildir.”186 rivayetinde ifadesini 

                                                
180 Mâide, 5/32. 
181 İbn Mâce, Hudud 21. 
182 Mavsılî, Abdullah , b. Mahmut, El ihtiyar fi Ta’lili’l Muhtar, Çağrı Yayınları, İstanbul 1980, s. 261. 
183 Ahzab, 33/58. 
184 İbn Mâce, Ahkâm,55. 
185 Bkz.Tirmizî, Hudud 2. 
186 Ebu Davud, Edeb 93. 



 79 

bulduğu üzere, korkutma, tedhiş, tehdit suretiyle saldırmayı yasakladığı gibi bireylere 

gözdağı veren bir yönetim anlayışına izin vermemiştir. 

2. Dinin Korunması  

 Dinin korunması, din ve vicdan alanında, insanları dinlerini yaşamaktan alıkoyan 

bir saptırmanın ve zorlamanın bulunmadığı bir ortam sağlamak, fitneyi kaldırmak 

şeklinde açıklanmıştır. Din özgürlüğünün ihlali, insanı Allah’ın yolundan alıkoymak187 

insanların akıl, vicdan ve hissiyatını yaralayan bir fitne olduğundan, Kur’an’da bunun 

önlenmesi konusuna hassasiyetle değinilir: “Eğer Allah, bir kısım insanları diğer bir 

kısmı ile defedip önlemeseydi, mutlak surette, içlerinde Allah'ın ismi bol bol anılan 

manastırlar, kiliseler, havralar ve mescitler yıkılır giderdi.”188 buyurulmaktadır. Ayet, 

günümüzdeki bakış açısının aksine, dindarlığın bir değer olduğunu öğretmekte ve 

dinlerin saygınlığını ve savaş pahasına din hürriyetini korumak gerektiğini, diğer yandan 

manastırlara, kiliselere, havralara ve mescitlere dokunulmamasının dinî bir vecibe olduğu 

vurgulamaktadır. 

 Ancak, insanların da konumlarının ve misyonlarının ötesinde kötülük ve baskı 

yollarına gitmemeleri şarttır. İnsanlar, özgürce düşünme ve düşüncesini ifade etme 

hakkına sahip olduğundan başka görüşlere sahip olabilir. Ancak, bunun İslâm’a ya da 

başka din ve kanaatlere dil uzatabilmek olarak algılanması, karşısındakinin din 

özgürlüğünü ihlaldir. Kur’an, Hz.Peygamber’in sadece bir tebliğci olup, insanları 

uyarmaktan başka, din konusunda zorlamada bulunamayacağını189 belirterek “Dinde 

zorlama yoktur, artık hak ile batıl iyice ayrışmıştır.”190 demekle, insanların din ve 

vicdan hürriyetinin tanınması gereğini vazetmektedir. Bununla beraber din ve vicdan 

hürriyetinin tanınmasından öte bu değerlerin korunması, insanın şereflendirilmesidir. 

Çünkü din sahibi olmak, diğer canlılar arasında insana has bir özelliktir.  

 

3. Neslin Korunması  

 Irzın veya neslin korunması kavramının içerdiği düzenlemelerin başında insan 

varlığının önemli bir değeri olan namusun korunması, evlilik ve aile mahremiyeti 

                                                
187 Bkz. Bakara, 2/114. 
188  Hacc, 22/39–40. 
189  Bkz.Maide, 5/99; Gaşiye, 88/21–2; Yunus, 10/99. 
190  Bakara, 2/256. 



 80 

hakkından yararlanma gelir. Nesli korumak, doğan her çocuğun, anne-babasının 

kucağında büyümesi ve kendisini koruyacak birinin bulunması suretiyle insan türünü 

korumak demektir. Şüphesiz bu da evliliğin düzenlenmesini zorunlu kılar, evlilik 

hayatına yönelik tecavüzleri, hangi türden olursa olsun gayrı meşru ilişkileri, hatta 

günahsız ve suçsuz olan kadın ve erkeklere zina iftirasını engellemeyi gerektirir. İslâm’da 

kadın ve erkeğin eşit ama farklı rollere sahip oluşu insanlık için ailenin hayati rolü 

sebebiyledir. Aile hayatı ve cinsel yaşama ilişkin koruyucu sınırlar insanın meşru yoldan 

çocuk sahibi olmasını, nesebin karışmamasını ve zürriyetin kaybolmamasını sağlar. 

Bununla beraber nesebin korunması hakkı, çocukların insan tabiatının tüm kabiliyet, 

üstünlükler ve değerlerini geliştirerek yetişeceği gerçek bir aile ortamında dünyaya 

gelmesini; ebeveyninin sevgi ve şefkatini, aile ortamında ilgiyi yaşaması, fıtratına uygun 

bir terbiye görmesi ve değerlerin bilincine varıp benimsemesini sağlayacaktır.  

İnsan kişiliğinin temel bir boyutunu teşkil eden haysiyet de sosyal ilişki tarzlarını 

şekillendirmesi ve hukuken korunması gereken bir manevi değerdir. Fazlur Rahman ırzın 

korunması’nı, onurun korunması olarak değerlendirir ve hepsi bir arada ve yakından 

incelendiğinde diğer dört temel insan hakkının da onur kavramına dayandığının 

görüldüğünü söyler.191 Bazen de bu beş esasın yanında, Veda Hutbesinde geçen ‘şerefi 

korumak’ maddesinin ilave edildiği görülür. Doğrusu, ister ırzın korunması içinde 

düşünülsün, isterse ayrı bir maslahat şeklinde ele alınsın, İslâm’da insanın fizik ve beden 

yönünü ilgilendiren maddî hakları bulunduğu gibi, onun izzet, şeref ve haysiyetini 

ilgilendiren manevi hakları da vardır. Hayat-ı maneviyye (ırz, namus, şeref ve haysiyet) 

insanın maddi hayatından daha muhterem ve mukaddestir192  

 İslâm’da insan onuru ve saygınlığın korunmasına ilişkin hem hukukî kurallar hem 

de ahlâkî kurallar vardır. Kur’an, insanların toplumda onur, vakar ve saygınlığını ihlal 

eden küçültücü fiilleri; iftirayı,193 karşısındakini hiçe sayan bir gururu yansıtan alayı, 

lakap takmayı ve lakapla çağırmayı yasaklar.194 Bireyin onurunu zedeleyici, dolayısıyla 

                                                
191 Fazlur, Rahman, İslami Yenilenme-Makaleler II, Çev. Adil Çiftçi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 
2000, s. 103. 
192 Akseki, A. Hamdi, İslâm Dini-İtikat, İbadet ve Ahlak, Ankara 1956, s. 272. 
193 Bkz.Nur, 24/4. 
194 Bkz.Hucurat, 49/11. 



 81 

insanî varlığa zarar verici davranışlardan kaçınılması, vuku bulduğunda da tazmin 

edilmesi hem adaletin gereği hem de toplumun ahlâken arınması için şarttır.195  

4.Aklın Korunması 

Gerek dinî ve ahlâkî gerekse hukukî sorumluluklarını kavraması ve yerine 

getirmesi açısından, insan zihni, sorumluluğun ekseninde yer alır. Bu nedenle de vahiy 

zihnin faal hale getirilmesinde kılavuzluk etmeyi, onu atıl bırakacak tutum ve engellerden 

kurtarmayı amaçlar. İslam âlimleri bunu “aklın korunması” olarak açıklar. Geleneksel 

anlayışta, aklın korunmasının bağımlılık yapan uyuşturucu-uyarıcı veya sarhoşluk verici, 

beden ve zihinde zarara yol açıcı maddelere karşı bireyin korunmasını ifade ettiği 

görülmektedir. Bu durumda bu ilke, daha çok yaşam hakkının bir uzantısı olabilir. Allah 

insanları akıl ve düşünme yetisiyle diğer varlıklara üstün kılmıştır. Aklın öne 

çıkartılması, bireyin bilinç ve iradesinin güçlenmesi, düşünce ve din özgürlüğünün 

genişlemesi, insan haklarını bilinçli ve etkin biçimde kullanabilmek üzere tabiî yasaların 

ve insan tabiatının bilinmesi açısından önemlidir. Kur’an insanın aklını atıl bırakmasını 

tenkit eder. O, tabiatı gözlemde bulunmayı emrettiği gibi, düşünmeyi de emreder. Ayrıca 

delillere dayalı olarak düşünmeyi ön plana çıkartır. Çünkü insan bu yolla bilgiye ulaşır.  

5. Mülkün Korunması 

 Malın korunması, hırsızlık, gasp gibi suç olan fiillerle mala yapılacak saldırıları 

engellemekle, mal üretmeye çalışmakla, onu koruyacak, hakkını verecek ellere teslim 

etmekle olur, Fertlerin elindeki mal, bütün ümmet için bir güçtür. Bunun için mallar, 

adaletli bir ölçüye göre dağıtılmak suretiyle muhafaza edilmeli, üreticilerin ürettikleri 

korunmalı, üretimin arttırılması sağlanmalı, insanların, malları kendi aralarında batıl 

yollarla yemeleri engellenmelidir.196 Ayrıca İslâm, özel mülkiyeti temel haklardan kabul 

etmekle, mülkiyet hakkının insan haklarından çıkarılabileceği düşüncesinden 

ayrılmaktadır. Çünkü insanın kendi varlığı üzerindeki hakkının uzantısı durumundaki 

mülkiyet, kişinin emeğine ve ürettiğine yabancılaşmamasını sağlar. İnsanın kendi 

emeğinin ürününe sahip olmak yolundaki tabiî eğilimi uyarınca İslâm, özel mülkiyet 

hakkını onu koruma konusundaki doğal neticeleriyle birlikte tanımış ve güvence altına 

                                                
195 Bilmen, Ömer Nasuhi, Hukuki İslamiyye ve İstîlâhât-ı Fıkhiyye Kamusu, Bilmen Yayınları, İstanbul 
1976, s. 274–275. 
196 Ebu Zehra, Muhammed,  el-Ukûbe, Mısır t.y., s. 34- 37. 



 82 

almıştır.197 İslâm, bireyi öncelikle çalışmaya, “yukarıdaki (veren) el aşağıdaki (alan) 

elden üstündür.” anlayışıyla, sadece temel ihtiyaçlara değil, zenginlik standardına da 

sahip olmaya teşvik eder ve sonra özel mülkiyeti meşru olan her yolla korur ve 

güvenceye alır. “Zarar-ı âmmı def’ için zarar-ı has ihtiyar olunur.”198 şeklinde ifade 

edilen norm da bireysel hakların kullanımının toplumun zararına olacak sınırda 

duracağını gösterir. Örneğin, ruhsatsız doktorluk, sünnetçilik, dişçilik, eczacılık ve sair 

meslekleri yürütenlerin men edilmeleri ile gürültü, fena koku sebebiyle alınan yasaklayıcı 

tedbirler bu esasa dayanır.  

 Burada ele alınan beş maksat, detayları açısından değil, temel ilkeleri açısından 

zarurîdir. Bu zarurî ve aslî maslahatlar, temel insan haklarını ve bu hakların zımnen 

içerdiği ve insanın yerine getirmesi gereken yükümlülüklerini de belirtir. Hukukçular, bu 

beş maksada, haklar (hukuk) demez, ama zarurî olduklarından gözetilmesi gereken 

“kulların maslahatları (mesâlihu’libâd)” olarak adlandırırlar. Bu bağlamda 

kullanıldığında onların haklar olarak nitelenmesi yenidir. Dinin tüm hükümlerini 

kapsayan bu maslahatlar, özellikle geleneksel anlayıştaki manaları ve içerikleri açısından, 

temel insan hakları grubunu ifade etmeyip, İslâm’ın önceliklerini ifade eder. Bununla 

birlikte, bu beş gaye, İslâm açısından temel hakların tespitinde kılavuz olarak alınabilir. 

Nitekim çağdaş âlimlerin bu beş kategoriyi 1. Dinî hak ve hürriyetler 2.Hayatî hak ve 

hürriyetler, 3. Fikrî hak ve hürriyetler, 4. Ailevî hak ve hürriyetler ve   5. İktisadî hak ve 

hürriyetler olarak ifade ettikleri de görülür. 199 

3.1.2. İslam Hukukunda Öngörülen Cezalar ve Amaçları 

 Kur’an’da, bireysel ve toplumsal hayatla ilgili olarak bir takım yasaklar konulmuş 

ve bu yasakların ihlal edilmesi durumunda suçluların ahirette çeşitli şekillerde 

cezalandırılacağı bildirilmiştir. Ancak bütün yasakların cezası sadece ahirete 

bırakılmamış, toplumsal yönü ağır basan bazı yasakların çiğnenmesine karşılık olan 

cezaların dünyada da uygulanması istenmiştir. Hayat şartları, toplumdaki istikrar gereği, 

fertler arasındaki ilişkileri etkin ve insan haklarını kapsayıcı bir şekilde düzenlemenin 

kaçınılmaz oluşu, uhrevi cezanın yanı sıra dünyevi bir cezanın olmasını da 
                                                
197 Bkz.Nisa, 4/29; Bakara, 2/188. 
198 Berki, Ali Himmet,  Açıklamalı Mecelle, (Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye), Hikmet Yayınları, İstanbul 1968, 
madde 26. 
 
199 Fazlur, Rahman, a,g,e,  s. 103. 



 83 

gerektirmektedir. Bu cezaların kapsamı ve miktarı da ana hatlarıyla belirlenmiştir. Sadece 

beş türlü suç için farklı şekillerde belirlenen cezalar, Kur’an’da geçtiği sıraya göre 

şunlardır: 

1. Adam öldürmenin cezası: Kısas 

2. Hirabe/eşkıyalık suçunun cezası: Ya öldürülme, ya asılma, ya el ve ayakların çapraz 

kesilmesi,  ya da bulundukları yerden sürülmeleri. 

3. Hırsızlığın cezası: Elin kesilmesi  

4. Zinanın cezası: Yüz değnek  

5. Zina iftirasının cezası: Seksen değnek200 

 Ayrıca değişik hadislerle “dövme” şeklinde belirlenen, ancak kesin bir ölçüsü ve 

miktarı verilmeyen içki içmenin cezası ile tartışmalı olmakla birlikte öldürme şeklinde 

belirlenen dinden dönme cezası da bunlara ilave edilebilir. Bunların dışındaki suçlara 

dünyevi bir cezanın belirlenmemiş olmasının, bu suçların işlenmesine göz yumulduğu 

anlamına gelmeyeceği bilinmeli ve cezalandırma şekillerinin, suçun işlendiği topluma ve 

ortama, suç işleyen kişiye, hatta suçun işleniş biçimine göre değişiklik arz edilebileceği 

gerçeğinden hareketle bunların takdir yetkisinin insanlara bırakılmış olduğu 

unutulmamalıdır. İslam hukukunda bunlar “ta’zir cezası” diye isimlendirilir.201 

 Sadece bu kadar az sayıdaki suç için ceza belirlenmiş olması, Kur’an’ın, 

dolayısıyla İslam’ın, her yanlış davranışa ceza verme amacını gütmediği, yani 

cezalandırmanın esas amaç olmadığını göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Ayrıca 

bu suçları işleyenlerin cezadan kurtulmak amacıyla suçlarını itiraf etmeye zorlayan bir 

hükmün bulunmayışı, İslam’ın cezalandırmayı maksad olarak görmediğinin bir 

göstergesidir. Bu konuda Hz. Peygamber’in, cezayı gerektiren suçların gizlenmesini bile 

tavsiye etmesi202 son derece anlamlıdır. Sadece bu tür suçlar için ceza verilmesiyle 

yetinilmesinin bir hikmeti de şudur: Bu cezaların yürürlüğe konma gerekçesi, bunların, 

İslam hukukunun temel hedefleri olan aklı, canı, ırzı, dini ve malı korumak üzerine 

kurulan İslam toplumunun temelleri ile ilgili olmasıdır. Bu nedenle bunlara tecavüz en 

şiddetli cezayı ve en sert yaptırımı gerektirir.203 

                                                
200 Bkz. Bakara, 2/178-179, Maide, 5/33-38, Nur, 24/2-4. 
201 Ateş, Abdurrahman, Kur’an’a Göre Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, Beyan Yayınları, İstanbul 2002, 
s. 164- 165. 
202 Buhari, Hudud 2 ; Müslim, Hudûd 36; Ebu Davut, Hudûd 35. 
203 Ateş, Abdurrahman, a.g.e, s. 165- 166. 



 84 

 İslam Hukunun temel kaynağı olan Kur’an’da öngördüğü bu cezalar üzerine daha 

sonra geniş bir şekilde duracağız. Ancak bu cezaların toplumsal değeri ve amaçlarını 

kısaca özetlemeye çalışacağız. 

 Zaman ve mekânın değişmesiyle tehlike boyutu değişmeyen bu suçlar, güven ve 

asayişin sarsılmasına, ahlakın bozulmasına, şiddetin, terör eylemlerinin dolayısıyla da 

istikrarsızlık ve kaos ortamının oluşmasına, insanlar arasındaki bağların zayıflamasına 

sebep olan suçlardır. Bu suçların ortaya çıkması hem ferde hem de topluma zarar verir. 

Bundan dolayıdır ki, İslam, toplumu bu suçların sonucundan korumak amacıyla yukarıda 

saydığımız cezaları belirlemiştir. Bu cezaların belirlenmesi hem suç işleyen kişinin 

durumuna önem verildiğini, hem de toplumun yararının gözetildiğini ortaya koymaktadır. 

Bu itibarla hukukçular, cezalarda hem şahsi hem de içtimai faydanın gözetildiğinde 

hemfikirlerdirler.204 Çünkü cezalar, topluma yönelen fesadı ortadan kaldırır ve toplumu 

korur, toplum ise şahısların birlikteliğinden oluşur.205     

 Hem genel hem de özel anlamda beşeri kanunlardan hiç birisinin bir önceki başlık 

altında incelediğimiz korunması zorunlu maslahatları korumaması düşünülmez. Ancak 

beşeri kanunların, sorunu çözme konusunda İslam’dan farklı olsa da, başka bir ifadeyle, 

sorunu çözme yöntemlerinde İslam’dan geri olsa da amaç konusunda İslam’ la aynı 

noktada buluşmaları kaçınılmazdır.206 İşte İslam’ın, kapsamını ve miktarını belirlediği 

cezaları incelediğimizde, bunların, koruma altına alınan beş esasa yönelik meydana gelen 

saldırılar için öngörülmüş olduğunu görürüz. Bunun nedeni de insan hayatının bu beş 

esasa dayanmasıdır. İnsanı insan yapan ve hayatına anlam kazandıran bu hususların, beş 

esası korumaya yönelik fonksiyonlarını şöyle açıklayabiliriz: 

 Kısas, canları korumak içindir. Kan davalarını, öldürmeleri, dolayısıyla 

toplumdaki anarşiyi önler. Zina cezası, nesep karışıklığını, ırz, namus ve toplumun temel 

çekirdeği olan aileyi korumak içindir. Ayrıca bir kadınla birçok insanın birleşmesinden, 

insanlar arasında çarpışmalar, öldürmeler doğabilir. Bu ceza bunları önlemek için 

konmuştur. Hırsızlık cezası, malı korumak için olup, mülkiyet ve toplum düzenini 

sağlamlaştırır. Malın korunması, cemiyetinin düzenini korumanın yani kamu yararının 

gereğidir. Zina iftirası cezası, şeref ve haysiyeti, ırz ve namusu,  aile nizamını 

sataşmalardan korumak içindir. Allah zinayı ağır ve fahiş bir suç saydığı gibi, zinanın 

                                                
204 Akşit, M. Cevat, İslam Ceza Hukuku ve İnsani Esasları, İstanbul 1976, s. 36. 
205 Ebu Zehra, Muhammed, a.g.e., s. 95. 
206 Ebu Zehra,Muhammed,  a.g.e.,  s. 19. 



 85 

sözle yayılmasını da toplum düzeninin bozulmaması için suç saymıştır. İçki cezası, aklın 

ve bedenin sağlığını korumayı amaçlar ve içki, sağlığı bozucu, nesli zayıflatıcı, aklı 

giderici olduğundan netice itibariyle toplumu yıkıcıdır. Aklı korumak, onun geçici olarak 

dahi etkisiz kalmasına meydana vermemek toplumu korumaktır. Mülkiyete, hayata, 

toplum güvenliğine tecavüz, toplum ve devlet düzenini ihlal demek olan yol 

kesme/eşkıyalık cezası ile isyan suçunun cezasında da içtimai fayda çok açıktır. İrtidat 

suçunun cezası da toplum düzenini korumak, devletin bekasına yönelecek ihtilalleri 

önlemek içindir.207 

 İslam’ ın belirlemiş olduğu cezaların toplumsal yönünün ağır bastığı, bunların 

uygulanabilmesi için ileri sürülen şartların muhtevasından daha belirgin bir şekilde 

anlaşılmaktadır. Mesela zina, başlı başına bir suç sayılmasına rağmen, bu suç için 

öngörülen yüz değnek cezasının uygulanabilmesi için, suçluların, suçlarını yetkili 

makamlara bildirmeleri veya kendilerince gizlenmesine rağmen dört kişi tarafından 

görülüp ispat edilmesi208 gerekmektedir. Bunun anlamı, suçun, bireysel alandan 

toplumsal alana taşınması, topluma mal olması demektir. Suçluların itirafı veya dört 

şahidin tanıklığı olmadıkça suçluların cezalandırılamayacağı ve hiç kimsenin zina 

yapmakla itham edilemeyeceği, hatta dörtten daha az sayıda şahit tarafından görülen 

zinanın faillerinin cezalandırılması şöyle dursun, bu iddiayı toplumda yayan kimselerin 

seksen değnekle cezalandırılacağı, bir hüküm olarak belirlenmiştir.209 Elbette bundan, 

böyle bir fiilin suç sayılmayacağı anlamı çıkarılmamalıdır. Çünkü açıklanmayan veya 

ispat edil(e)meyen suçlar, suç olma vasfını kaybetmez. Şartlar oluşmadığı için dünyada 

bunların cezalandırılmaması, ahiret cezasından da kurtulacakları anlamına gelmez.210 

Hırsızlık suçu için de durum aynıdır. Bunda da suç, toplumsal nitelik arz edince cezayı 

gerektirir. Bunun en güzel örneğini, Safvan b.Ümeyye’ nin elbisesini çalan birisini Hz. 

Peygamber’in, hırsızın elinin kesilmesini emretmesi üzerine Safvan’ ın “ben bunu kast 

etmemiştim, bu elbise ona sadaka olsun” demesine rağmen cezadan vazgeçmeyerek 

“bana getirmeden önce bunu söyleseydin” buyurmasında211 görmekteyiz. Adam öldürme 

ve hirabe-eşkıyalık suçlarında ise, suçun toplumu hedef aldığı açıkça görülmektedir. 

                                                
207 Akşit, M. Cevat, a.g.e., s. 36- 37. 
208 Bkz. Nur, 24/4- 13. 
209 Bkz. Nur, 24/4. 
210 Ateş, Abdurrahman, a.g.e., s. 169 
211 Ebu Davud, Hudûd 14. 



 86 

 İslam’ın belirlediği suçlara ceza vermekteki maksadına gelince; doğrusu İslam 

ceza hukukunda, cezayı tayin eden Allah ve Peygamber olduğundan bir bakıma 

cezalardaki asıl maksadı kesinlikle saptamak imkanı tartışılabilir. Ancak bazı ayetler, 

hadisler ve cezaların uygulanış şekillerinden, temel düşünceleri bulup çıkarmak 

mümkündür.212 Suçlu, mağdur ve suç işlemeye yeltenmek isteyen kişiler açısından olmak 

üzere cezaların amaçlarını üç maddede toplayabiliriz:213 

1. Suçluyu uslandırmak, ıslah etmek, bir başka kişi veya topluma karşı yaptığı aşırılıktan 

dolayı suçluya acı vermek, tekrar suç işlemekten alı koymak.214 

2. Mağduru razı etmek.215 

3. Suç işlemeye yeltenmek isteyen kimseler veya toplumda kötü eğilimleri olanlar 

vazgeçsinler ve böylesi suçları işlemeye kalkışmasınlar diye başkaları için caydırıcılık 

görevi yapmak.216 

3.1.3. İslam Hukukunda Şiddeti ve Suçu Önleyici Tedbirler 

İslam hukukunda ceza, suçu takip etmek ve suçluyu cezalandırmak için tek 

yöntem değildir. Cezalar birçok yönden inanç, ahlak, ibadet ve muamelatla ilgili 

konularla bağlantılıdır.217 Gerek dünyevi cezalandırmaya tabi suçlar ve gerekse uhrevi 

cezalandırmayla ilgili suçların işlenmesine engel olmak için İslam’ın tespit ettiği bazı 

tedbir ve ilkeler vardır. Bu ilke ve tedbirlere riayet edildiği taktirde, toplum içi genel ve 

bireysel şiddet de asgari hadde indirgenebilir. Bu tedbirlerden önemli gördüklerimizi 

kısaca belirtelim: 

1. Gizli-açık her durumda Allah’ın görüp gözettiğine, öldükten sonra dirilmeye ve bütün 

günahlarından hesaba çekilmek üzere Allah’ın huzurunda durmaya dayanan sağlam bir 

inanç yerleştirmek: “Kitab (ortaya) konulmuştur. Suçluların onun içindekilerden 

korkarak ‘vah bize, bu kitaba da ne oluyor, ne küçük ne de büyük hiçbir şey 

bırakmıyor, her(yaptığımız) şeyi sayıp döküyor!’ dediklerini görürsün. Yaptıklarını 

hazır bulmuşlardır. Rabbin kimseye zulmetmez.”218 Bu durumda mü’min ahireti 

                                                
212 Akşit, M. Cevat, a.g.e., s. 35. 
213 Ateş, Abdurrahman, a.g.e., s. 170 
214 İbn Aşur, Muhammed Tahir, Makasıdu’ş- Şeriati’l- İslamiyye / İslam Hukuk Felsefesi Gaye Problemi,     
İstanbul 1996, s. 298. 
215 İbn Aşur, Muhammed Tahir, a.g.e, s. 298. 
216 İbn Aşur, Muhammed Tahir, a.g.e, s. 298. 
217 Zuhayli, Muhammed, en- Nazariyyetü’l-Fıkhiyye, Dımaşk 1993, s. 22. 
218 Kehf, 18/49. 



 87 

dünyaya tercih eder. Allah’ın rızasını ve mükafatını, nefsin arzu ve isteklerinin, şeytanın 

desiselerinin önüne geçirir. Böylece kendi isteğiyle suç işlemekten, tecavüzden, hadleri 

çiğnemekten, haramları işlemekten uzaklaşır. 

2. Mükemmel bir ahlak oluşturmak, her insanın, kendisine davranılmasını istediği gibi 

başkalarına davranmasını sağlayacak şekilde hakların korunmasını ilke edinen bir duygu 

oluşturmak. Çünkü üstün ahlak, toplumun, inanç ve dinden sonra dayandığı ikinci 

esastır.219 

3. Ferd, toplumda kendisine faydası olan bir üye ve insanlığın mutluluğunu sağlayan 

üretici bir kaynak olması nedeniyle helal kaynaklardan güzel bir geçim vasıtası elde 

etmek için çalışmaya davet edilmelidir. Sonra insan çalışmasıyla, rızkını kazanmasıyla 

vaktini geçirir, geçimini sağlar ve geleceğini kurmak için çalışmaya devam eder. 220 

4. Toplumun bütün fertleri için bireysel ve toplumsal hakları üstlenen ve devleti temsil 

eden hukuk vasıtasıyla insanlar arasında adaletin yerleşmesini sağlamak. Böylece 

fertlerin hak ve hürriyetleri korunmuş, saldırılara karşı savunulmuş, aralarında sosyal 

dayanışma sağlanmış olur. Bunun soncu olarak da insanlar suç işlemekten uzaklaşır, suç 

kapıları kapanır, suça sebep olan unsurlar en aza indirgenir.221 

5. Emr-i bi’l-ma’ruf ve nehy-i ani’l-münker müessesinin kurulması, hayra davet edip, 

hakkı tavsiye eden bir müessesenin devamlılığının sağlanması önem arzeder. Bu hususta 

en önemli görev eğitim ve öğretim kurumlarına düşer. Ayrıca bu hususu gaye edinmiş 

sivil toplum kuruluşları ve devlet görevlileri eliyle de insana her an görevleri 

hatırlatılabilir. İnsan, suçlar ve cezaları konusunda uyarılır, şeytanın tuzaklarından ve 

hilelerinden sakındırılabilinir. “İçinizden hayra çağıran, iyiliği emredip kötülükten 

men’eden bir topluluk bulunsun; İşte onlar kurtuluşa erenlerdir.”222 Bu müessese 

sadece İslam’da vardır ve suç işlemeye, haddi aşmaya engel olma hususunda bariz bir rol 

oynar.223 

İslam suçun işlenmesinin en aza ineceği bir hayat ve toplum tarzı kurmaya, 

kötülüğün işlenmesini ve aleniyet kazanmasını önlemeye daha çok önem verir. Bu 

sebeple de getirdiği dini ve ahlaki sistem, işlenen suçun cezalandırılmasından çok o suçu 

işlemeyi kolaylaştıran sebepleri ortadan kaldırmayı hedef alır. Cezalandırma, bir amaç 

                                                
219 Ateş, Abdurrahman, a.g.e. s. 174. 
220 Ateş, Abdurrahman, a.g.e. s. 175. 
221 Ateş, Abdurrahman, a.g.e. s. 175. 
222 Âl-i İmran, 3/104. 
223 Zuhayli, Muhammed, a.g.e,  s. 22- 24. 



 88 

değil, son çare olarak başvurulan bir araçtır. Cezaların iman ve ahlak esaslarından ve 

Medine İslam toplumunun teşekkülünden sonra vaz’edilmesinin sebebi de budur. 

Suç işlenmeyen, dolayısıyla cezaların infaz edilmediği bir toplumun oluşturulması 

amacıyla konulan bu ilkelerin yanı sıra, cezası belirlenmiş suçların işlenmesini zorlaştıran 

bazı emir ve yasaklar da konmuştur. Bunlara uyulduğu takdirde, suçların işlenmesi için 

müsait olan zemin de ortadan kalkmış ve dolayısıyla cezalandırmaya da ihtiyaç kalmamış 

olacaktır. Ancak bütün tedbirlere rağmen suçun işlenmesi durumunda da suç işleyen 

cezaya katlanacaktır.224 

3.1.4. Şiddetin Meşru Boyutu 

 Müslüman ülkeler, iç ve dış güvenliklerini tehdit eden terör eylemlerinin 

yaygınlaştığı bir dönemin içinden geçmektedirler. Başta Ortadoğu ülkeleri olmak üzere, 

İslâm coğrafyasında terör örgütlerinin ortaya çıkmasına ekonomik geri kalmışlık, sosyal 

ve siyasal çözülmeler, kültürel yozlaşmalar gibi olumsuz pekçok şart, zemin 

oluşturmaktadır. Bir kısım terör örgütlerinin, içinde bulundukları ülkenin resmi 

makamlarınca başka terör örgütlerine karşı kullanılmak üzere bir süre desteklendiği, 

devlet desteğinden güç alarak gittikçe güçlenen bu örgütlerin zamanla kontrol edilemez 

bir noktaya geldikleri biliniyor. Bazı terör örgütleri de dış güçlerin siyasi ve ekonomik 

çıkarları uğruna belli hedeflere yöneltilerek desteklenmektedir. 

 Bazı çevreler, İslam ülkelerinde terör örgütlerinin vücut bulmasını İslâm 

öğretileriyle ilişkilendirmekte, terörist eylemlere "İslâmî terör" adını vermektedirler. 

Bazıları da teröristin Müslüman kimliğini ölçü alarak terör olaylarını "İslâmcı terör" 

olarak nitelemektedirler. 

 Biz, diğer boyutlarını uzmanlarına bırakarak, terörün, İslâm ile veya Müslüman 

ile ilişkilendirilmesi boyutu üzerinde durmak istiyoruz. Terör örgütlerinin ve terör 

eylemlerine katılmış kişilerin, başta cihad olmak üzere, bazı İslâmî değerleri slogan 

olarak kullanmalarının terör ile İslâm arasında ilişki kurulmasına sebep olduğu 

anlaşılıyor. Teröristin bir taraftan kendini rahatlatmak, diğer taraftan toplumun 

sempatisini kazanmak için dinî değerler dâhil her vasıtayı kullanmak istemesi tabiidir. 

Terör örgütü, kendisine bağlı militanını, eyleme ikna edebilmek için dinî değerleri 

                                                
224Ateş, Abdurrahman, a.g.e, s. 175- 176. 
  



 89 

kullanabilir. Zaten teröristler kullanılabilecek bütün değerleri kullanmakta bir sakınca 

görmezler. Terör eylemlerini bilimsel olarak İslâm'ın asli kaynakları olan Kur’ân ve 

Sünnet'le temellendirmek mümkün müdür? Diğer taraftan, "İslâmcı" tabiri İslâm ile ilgili 

konularda yeterli bilgi donanımına sahip olan kişiyi ifade etmek üzere kullanılıyorsa 

böyle bir Müslümanın terörist olması mümkün müdür? Bu sorulara cevap ararken 

öncelikle cihad, savaş, kısas ve diğer mevcut ceza hukuku uygulamalarını farklı başlıklar 

halinde inceleyeceğiz. 

3.1.4.1. İslam Fıkhında Cihad ve Savaş               

 Cihad, Arapça bir kelimedir. Lügatte “güç ve gayret sarf etmek, amelde mübalâğa 

etmek ve zahmet” gibi manalara gelen "Cehd" kökünden türemiştir. İslâmi ıstılahta: 

“Allah'ın dini için; can, mal, dil ve diğer vasıtalarla elden gelen güç ve gayreti sarf 

etmeye cihad denir.”225 Hz. Peygamber’in “Müşriklerle; malınızla, canınızla ve dilinizle 

cihad ediniz”226 buyurduğu bilinmektedir. Cihad, her Müslüman'ın Allah yolunda, 

Allah'ın hoşnutluğunu kazanmak için sarf ettiği her türlü cehdin, çabanın, gayretin adıdır. 

Bu anlamda cihad, kıyamete kadar kesintisiz olarak devam edecek olan bir ibadet 

biçimidir. Kişinin kendi nefsini terbiye etmek için harcadığı çaba dâhil, ilim ehlinin 

ilmiyle, sağlıklı olanın hizmetiyle, varlıklı olanın malıyla, İslâm inancının bütün 

insanlarca paylaşılması ve Müslümanların şerefinin ve onurunun korunması için 

harcadıkları cehd ve gayret cihad olarak adlandırılır.   

 İslam Fıkhı açısından dünyevi endişelerini, heva ve hevesini bir kenara bırakan 

mükellefin; Allah’ın rızasını kazanmak niyetiyle can güvenliğini temin amacıyla 

kendisine yaşam hakkı tanımayanlarla savaşması bir ibadettir. Bu husus litaratürde 

“küçük cihad” olarak geçer. Ancak kişinin, bireysel olarak heva ve hevesine, nefsin 

emrettiği kötülüklere, şeytanın hile ve desiselerine karşı daima teyakkuzda bulunması ve 

bunlara mağlup olmamak için yaptığı mücadele ise büyük cihattır. Rivayete göre Bedir 

savaşından dönen Hz. Peygamber, savaşın galibi arkadaşlarına şunu söylemiştir: “Küçük 

cihaddan büyük cihada döndünüz.” “Büyük cihad nedir?” diye sorulduğunda şu 

cevabı vermiştir: “Nefisle cihad.” 227 Bir başka rivayette şöyle denmiştir: “Asıl mücahit, 

                                                
225 Kasani, El Bedâiû's Senai fi Tertibi'ş-Şerâi, Beyrut 1974, c. VII , s. 97.  
226 Zebidi, Abdillatif, Sahih-i Buhari Muhtasarı, Tecrid-i Sarih Tercemesi ve Şerhi, Ankara 1978 c. II, 
s.397.  
227 Aclûnî, İsmail b.Muhammed, Keşfu'l-Hafâ, y.y.,t.y., c. I, s. 45. 



 90 

nefsiyle cihad eden (kişi)dir.”228 Cihadın bu iç boyutu önemlidir. Çünkü kendi içinde 

bazı kötülüklerle mücadele etmemiş, ruhsal ve ahlâkî yetkinleşmenin önündeki engelleri 

aşamamış birinin, dış dünyada başkalarını doğru yola getirmek üzere verimli çaba 

göstereceği beklenemez. Bu anlam çerçevesinde cihad, manevî arınma yolunda kişinin 

kendi içinde verdiği büyük mücadele, nefsini denetleme ve ahlâkî erdemler yönünde 

terbiye etmesi anlamına da gelir.  

Cihadın haricî boyutu konusunda, çoğu zaman Müslümanların, başka dinden olan 

insanları kendi dinlerine “zorla dâhil etmek istemeleri” amacıyla savaşı kutsadıkları veya 

cihadı siyasallaştırarak başkaları aleyhine çıkar amaçlı şiddet ve teröre başvurdukları; 

bunu da dinlerinden aldıkları meşruiyetle yaptıkları yolunda yaygınlaştırılan bir kanaat 

vardır. Hatta batı medyası, sıradan siyasî amaçlı şiddet ve terörü de “İslâmî cihad”ın 

modern örnekleri olarak gösterebilmektedir. Burada söz konusu olan karmaşa ve 

karışıklığı gidermenin en güvenilir yolu, tezimizin birinci bölümünde işaret ettiğimiz 

üzere uluslararası ilişkilerde cari olan devletlerarası hukukun konularından biri olan 

savaş, yani sıcak çatışma ile savaştan çok daha geniş kapsamda bir anlam düzeyine sahip 

bulunan cihad arasındaki farkı ortaya koymaktır. Cihad, kuşkusuz sadece bir yönüyle 

savaştır. Nitekim İslâm'ın büyük mezheplerinden Hanefî hukukçuları, ittifakla devletin 

klasik ve tabii dört fonksiyonunu sayarken, buna cihadı da katmışlardır. Onlara göre, 

“Hükümranlık ve egemenliği temsil etmek, ortak ve bölünemez hizmetler için vergi 

toplayıp harcamak ile iç güvenlik ve yargının bağımsızlığını korumak yani hadlerin 

uygulanması,  ülkenin dış savunmasına dönük savaş ilanı yani cihad ilân edilmesi, 

devletin, dört temel görevi arasında yer alır. Hanefî hukukçuları dış savunmayı "cihad" 

adı altında devletin yetki alanı içinde düşünmüşlerdir. Bu, Müslümanların yaşadığı bir 

devletin Marksizm'deki gibi “sürekli devrim” veya Nazizm'deki gibi “bütün dünya 

Alman ırkının üstünlüğünü kabul edinceye kadar çatışma” politikasına dayalı olduğu 

anlamına gelmemekte, tam tersine, her konuyu hukuk temelinde ele almak gerektiğinin, 

bu çerçevede başka ülkelere savaş ilân etmenin, dolayısıyla cihad yapmanın ancak meşrû 

kamu otoritesinin yetkisinde olduğunu, bireylerin, sivil topluluk, cemaat veya siyasî 

grupların kendi başlarına başkalarına “cihad” adı altında savaş ilân edemeyeceklerinin 

altını çizmektedir. Hukuk tarafından belirlenmiş bu açık gerçeğe rağmen bazı batılı 

düşünür ve bilim adamları, cihadı “İslâm toplumuyla gayr-i Müslimler arasında daimi 

                                                
228 Tirmizî, Cihad, 2. 



 91 

savaş” olarak tanımlar. Bunu tarihsel örneklerden mi çıkardığı, yoksa dinin temel 

referanslarına mı dayandırdığı açık değildir. Oysa güvenilir kaynaklar açısından “kıtal 

veya savaş” anlamında “sürekli cihad” İslam’da yoktur. Bundan dolayıdır ki cihad her 

Müslüman'ın üzerinde yerine getirmesi gereken farz-ı ayn bir ibadet değildir. Ülkenin 

sınır güvenliği askerî güç, yani silâhlı kuvvetler tarafından korunur. İlk sahabe 

hukukçularından Abdullah İbn Ömer, Amr İbn Dinar ve Süfyan es-Sevrî gibi bilginler bu 

görüştedir. Çünkü bu hukukçu ve bilginlere göre, eğer İslâm ülkesinin sınırları güvenlik 

içindeyse, savaş farz olma özelliğini kaybeder.229  

 Cihadın savaşla ilgisi, esasen savaşı manevî bir temele, kişilik olgunlaşmasına 

oturtması; meşru ve âdil gerekçelere dayanan bir savaşa katılacak olan askerlerin, 

canlarını insanların özgürlük ve bağımsızlıkları için vereceklerinden, yaptıkları işin Allah 

katında güzel olması, yüce bir amaca uygun düşmesi ve elbette ödülün Allah'tan 

beklenmesindedir. İnancını, malını, namusunu, akıl-beden sağlığını ve canını savunurken 

ölen kişi “şehid” kabul edilmiştir. Yoksa oryantalist Joseph Schact'ın öne sürdüğü gibi 

cihad, “Daru'l-İslâm'ın Daru'l-Harp aleyhine sürekli genişlemesini sağlayan, tüm dünya 

Müslüman oluncaya ve İslâm hâkimiyetine geçinceye kadar bunun devam etmesini temin 

eden kutsal savaş (Holy War)” demek değildir.230 Burada hemen belirtelim ki, “Kutsal 

Savaş” kavramı, tamamen batıya has bir kavramdır. Batılılar, çoğu meselede olduğu gibi, 

cihadı da İslâm içindeki özgün anlamı ve yeri çerçevesinde değerlendirmeleri gerekirken, 

kendi kavram ve anlayış çerçevelerine oturtmaya çalışmışlar, dolayısıyla Cihadı “Kutsal 

Savaş (Holy War)” olarak tercüme etme yoluna gitmişlerdir. Ayrıca Scahct, açık bir 

şekilde “Kutsal Savaş” ile devletler arasındaki ihtilâflar sonucu ortaya çıkan askerî 

savaşları da birbirine karıştırmaktadır. “Kutsal Savaş,” biraz önce ifade edildiği gibi, 

Müslümanların siyaset ve savaş kültürüne yabancı bir kavramdır.  

 İslam dinine göre savaş istenilmeyen bir olgudur. Bu nedenle cihad, ancak 

devletin yani meşru kamu otoritesinin uhdesindedir. Böyle bir savaşın amacı da âdil ve 

haklı bir sonuç elde etmek, meşruiyet çerçevesinde tahakkuk etmektir. Mevlâna 

Celâleddin Rumî, “Savaş, zalimlerin elindeki kılıcı almak için farz kılınmıştır.” der. 

Kaldı ki İslâm, savaş için asla “kutsal” sıfatını kullanmaz; tam tersine, onun insanlara 

kötü göründüğünü ifade eder.231  

                                                
229 Ebû Süleyman, İslam’ın Uluslararası İlişkiler Kuramı, Çev. Fehmi Koru, İstanbul 1985, s. 24. 
230 Schact, Joseph, İslam Hukukuna Giriş, Çev. M.Dağ- A.Kadir Şener, s. 139. 
231 Bkz. Bakara, 2/216. 



 92 

 İslâmiyet'in bütün dünyayı “Müslümanlaştırma” gibi bir iddiası yoktur. Kur'ân, 

açıkça “Bütün insanların (Müslümanlar gibi) inanmayacaklarını”232 söylemektedir. 

Kişinin doğru yolu bulması ve kurtuluşa ermesi Allah'ın dilemesi ve yönlendirmesiyle 

mümkün olmaktadır. İnsanın çabası çok önemli ve gerekli olsa da, iman bir tür ilâhi 

nimettir. Böyle olunca insanların zorla hidayete, yani inanca dâhil edilmesi düşünülemez. 

Kur'ân, Hz. Peygamber'e ve onun şahsında bütün Müslümanlara şöyle seslenir: “Sen, 

sadece öğüt ver ve hatırlat. Sen, yalnızca bir hatırlatıcısın. Onlara (inanmayanlara) zor 

ve baskı kullanacak değilsin.”233 En temel ilke şudur: “Din (seçimi)nde zor (kullanmak) 

yoktur.”234 Tam aksine, savaşın hukukî anlamda sebeplerinden biri, din ve vicdan 

özgürlüğünün sağlanması, kişinin vicdanı ile Allah arasındaki engellerin kaldırılmasıdır. 

Bu uğurda insanî sorumluluklarımız varsa, bu kişi ile Allah arasındaki engellerin ortadan 

kaldırılması konusunda bize görev yüklemesi anlamına gelmektedir. Bir ülkede hukukun 

üstünlüğü çerçevesinde devlet, din ve vicdan özgürlüğünü yasaların ve anayasanın 

güvencesi altına almışsa, belli bir din seçme konusunda insanlara baskı yapılmaması 

beklenir. 

  Baskı rejimleri, sadece din ve vicdan özgürlüğünü, düşüncenin serbestçe ifade 

edilmesini engellemekle kalmazlar, bunun yanında her türlü adaletsizlik ve ahlâkî 

yozlaşmanın gelişmesine de sebep olurlar. Bu çerçevede teşekkül etmiş bulunan bir baskı 

rejimine karşı özgürlük ve adalet adına mücadele etmek, cihadın yöneldiği ahlâkî amaçlar 

arasında yer alır. Dâhili siyasetin meşru amaçlarına işaret etmek üzere Hz.Peygamber 

şöyle buyurmuştur: “Cihadın en faziletli olanı zorba (ve zalim) bir yönetici karşısında 

hak(kı dile getiren doğru) söz söylemektir.”235 Din ve vicdan özgürlüğünün hukukun 

güvencesi altına alınması, herkesin inandığı gibi yaşama hakkına sahip olması ve adaletin 

herkese dağıtılacak şekilde tesis edilmesi sadece Müslümanlara tanınmış bir imtiyaz 

değildir.  

 İlke olarak, birden fazla din; dolayısıyla birden fazla inanç, düşünme ve yaşama 

biçiminin olması toplumsal çoğulcuğun temel çerçevesini tayin eder. Allah, bütün 

insanların homojen, aynı kalıptan çıkmışçasına birbirlerine benzemesini dilemez. 

Kur’an’da “Ey insanlar! Biz sizi bir erkekle bir kadından yarattık. Birbirinizi tanıyıp 

                                                
232 Yusuf, 12/106. 
233 Gaşiye, 88/21–22. 
234 Bkz. Bakara, 2/256. 
235 Ebu Davud, Melâhim, 17. 



 93 

sahip çıkmanız için milletlere, sülâlelere ayırdık. Şunu unutmayın ki Allah'ın 

nazarında en değerli, en üstün olanınız, takvâda (Allah'ı sayıp haramlardan 

sakınmada) en ileri olandır. Muhakkak ki Allah her şeyi mükemmelen bilir, her şeyden 

hakkıyla haberdardır.”236 buyurulmuştur. Bu ayete göre hangi insan topluluğunun 

diğerlerinden daha iyi olduğunun ortaya çıkması için ontolojik farklılık öngörülmüştür. 

Kuşkusuz farklı dinler arasında teolojik, epistemolojik tartışmalar olacaktır. Ancak 

bunlar, savaş ve çatışma sebebi olmamalıdır. İnsanlar ve toplumların üzerlerinde ihtilâf 

ettikleri konularda aralarındaki hükmü Allah verecektir. Bu dünyada biz insanların, iyi, 

doğru ve güzel olanın yani hayrın elde edilmesi için birbirleriyle yarışma yükümlülüğü 

vardır. Buna rağmen iyi özelliklerinin yanında tamahkâr, bencil, tahakkümcü ve tahripkâr 

bir tabiata sahip olan insanın, her zaman ahlâki ilkelere riayet edemeyeceği, hakkı 

olmayan şeylere göz dikeceği, başkalarının hukukunu ihlâl edeceği de bir gerçektir. 

Meşru ve âdil bir savaşın gerekçesi ancak bu gibi durumlarda mümkün olabilir. Savunma 

savaşları, kötü emelleri olanlara karşı saldırı v.b. savaş türlerinden başka, tamamen din ve 

vicdan özgürlüğünün, temel insan hak ve hürriyetlerinin sağlanması amacıyla da savaş 

açmak mümkündür. Silâhlardan arındırılmış ve savaş tehdidinin tamamen ortadan 

kalktığı bir dünya arzuya şayandır, büyük bir idealdir. Ancak tarihin ve somut hayatın 

gerçekleri bizim bu idealden çok uzakta olduğumuzu gösteriyor. Dolayısıyla daima bu 

tehditle iç içe yaşamak durumundayız. Eğer bu böyleyse, hiç değilse savaşı ahlâkî ve âdil 

bir temele oturtmak gerekir. İslâmiyet, aslî bir görev olarak değil, arızî ve fakat 

kaçınılmaz bir durum olarak savaş gerçeğini kabul etmiştir. 

 Din ve vicdan özgürlüğünün sağlanması, ibadethanelerin saldırılardan korunması 

gerektiği, yine Kur'ân'da ifade edilmiştir: “Eğer Allah'ın, insanların kimini kimiyle 

defetmesi (yenilgiye uğratması) olmasaydı, manastırlar, kiliseler, havralar ve içinde 

Allah'ın isminin çokça anıldığı mescitler muhakkak yıkılır giderdi.”237 Ayette geçen 

“defetme” kelimesi “de-fe-a” kökünden olup, bir anlamı savaştır. Ancak bu mana sadece 

sıcak çatışma veya mukatele anlamındaki cihad ile sınırlı değildir.  

 Baskı altındaki gayr-i müslimlerin bile baskıdan kurtarılması için fiilî çaba 

göstermeyi ve gerektiğinde savaşı göze almayı teşvik eden ve bunu cihad kabul eden bir 

dinin, masum insanların hayatına kasteden şiddet ve terörü ihtiva ettiğine dair iddialar 

dayanaksızdır. 
                                                
236 Bkz. Hucurat, 49/13. 
237 Hac, 22/40. 



 94 

 Nitekim tarihte bunun somut örnekleri yaşanmıştır. Moğollarla giriştikleri çetin 

savaşın sonucunda anlaşmaya oturan Müslümanlar, gayr-i müslim esirlerin de serbest 

bırakılmasını şart koştular. Öyle ki Moğol komutanı Kutlu Şah, Müslümanların sözcüsü 

ve müzakerecisi İbn Teymiye'ye: “Ne yani, siz bize Hıristiyan ve Yahudi esirleri 

bırakmayacak olursak savaşa devam edeceğinizi mi söylemeye çalışıyorsunuz?” diye 

sorduğunda, İbn Teymiye: “Evet, aynen bunu demeye çalışıyoruz.” cevabını vermiştir. 

İbn Teymiye'ye göre, anlaşmalı gayr-i müslimlerin özgürlüklerine kavuşturulması için 

Müslümanlar savaşmak, Allah yolunda cihad etmek zorundadırlar. Kuşkusuz bunun 

yanında “Müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün.”238 ayeti de vardır. Bu ayet, Tevbe 

Suresi’nin ilk dört ayetinde açıkça belirtildiği üzere, her türlü anlaşma imkânının ortadan 

kalktığı ve artık bütün diplomatik ilişkilerin kesilip savaş durumunun ortaya çıktığı 

örnekler için söz konusudur. Nihayet Kur’an’da “Anlaşmalı olduğunuz müşrikleri 

öldürmeyin”239 ayetiyle savaş sırasında sığınma veya koruma (eman) talebinde bulunan 

müşriklerin de savaşın dışında tutulması emredilmektedir. Yani Tevbe Suresinin ilk dört 

ayeti, fiilî bir savaş durumuyla ilgilidir. 

 Burada hem savaş teorisi hem dinin ilâhiyatı açısından savaşın hangi temel 

gerekçelere dayandırıldığı konusunun açıklığa kavuşturulması gerekir. Başta da işaret 

ettiğimiz üzere, savaş siyasî ihtilâflar sonucunda ortaya çıkan askerî bir çatışma hâlidir ve 

seküler bir nitelik taşır. Güç kullanarak politik bir amacın kabul ettirilmesi her zaman 

suiistimale açık bir yoldur. İslâm hukukçularının çoğunluğuna göre, savaşın illeti 

(nedensellik ilkesi) düşmanın İslâm'a ve Müslümanların ülkesine karşı saldırıda 

bulunmasıdır.240 Savaşın belirgin gerekçesi şudur: “Size savaş açanlarla Allah yolunda 

siz de savaşın, ancak (sakın) aşırı gitmeyin.”241 Başka bir ifadeyle savaşın illeti, 

Müslüman olmayanların dine dâhil edilmesi değildir. Eğer öyle olsaydı, kadın erkek, 

yaşlı çocuk, din adamı sivil ayrımı gözetilmeden, gayr-i müslim olan herkesin 

öldürülmesi gerekirdi ki, bu, “aşırıya gitmek” olurdu. Oysa düşmanla savaş durumu 

ortaya çıkmış olsa bile, kesin olarak Müslümanlar kadınları, çocukları, yaşlıları, 

özürlüleri, din adamlarını ve hatta savaşta aktif görev almayan sivil erkekleri 

öldüremezler. 

                                                
238 Tevbe, 9/5. 
239 Tevbe,  9/4–6. 
240 Serahsî, a.g.e. c. X, s. 5. 
241 Bakara, 2/190. 



 95 

Savaşta düşman tarafı, yukarıda işaret edilen genel ahlâkî norm ve hukukî 

kurallara riayet etmeyecek olsalar dahi, İslâm hukuku burada “Mukabele-i bi'l-misl 

(aynıyla karşılık verme)” ilkesine cevaz vermez. Yani savaş sırasında Müslümanların 

kadınlarına tecavüz edilmişse, bu, Müslüman askerlere düşman kadınlarına tecavüz etme 

hakkını vermez.242 Bu dahi, İslâmiyet'in 7. asırdan beri kadınlara tecavüzü “bir savaş 

suçu” kabul ettiğini göstermektedir. Oysa bu fiil, modern dünyada “savaş suçu” olarak 

ancak 2001 yılında kabul edildi. 1994'te Sırp askerleri yaklaşık 50 bin Müslüman kadına 

ve genç kıza tecavüz ettikten yedi sene sonra Lahey'de kurulan mahkeme üç Sırp askerini 

suçlu buldu ve onları hapse mahkûm etti. Bu mahkemenin verdiği karardan sonra 

uluslararası camia savaş sırasında kadınlara tecavüzü “savaş suçu” saydı. Savaşa ilişkin 

bu hukuki kurallar, Hz. Peygamber tarafından açık bir şekilde konulmuş ve onlara riayet 

istenmiştir. İslam Hukuk’nda meşru bir savaşla ilgili temel hükümler ve bağlayıcı hukukî 

kurallar böyle iken, cihadın, masum insanların yaşama hakkını ortadan kaldırmayı 

hedefleyen ve bir insanlık suçu olan terör ile aynı şeymiş gibi gösterilmesinin hukuksal 

ve bilimsel hiçbir dayanağı yoktur.  

  Cahiliye döneminde Arap kabileleri arasında yıllarca süren kanlı savaşlar cereyan 

ediyordu. Dolayısıyla o devrin Arapları “savaş” mefhumuna yabancı değildiler. 

Kur'an’da “Ey iman edenler! Ne oldunuz ki, size "Allah yolunda topyekûn cihad'a 

çıkın" denildiği zaman yere (mıhlanıp) ağırlaştınız. Ahiretten (vaz geçip yalnız) dünya 

hayatına mı razı oldunuz? Fakat bu dünya hayatının faidesi ahiretin yanında pek 

azdır. Eğer (emrolunduğunuz bu cihada ) topyekûn çıkmazsanız, Allah sizi pek acıklı 

bir azaba uğratır. Siz O’na hiçbir şeyle zarar veremezsiniz Allah her şeye hakkı ile 

kadirdir.”243 Başka bir ayette “Kendilerine kitap verilenlerden ne Allah'a, ne âhiret 

gününe inanmayan, Allah'ın ve Resulünün haram ettiği şeyleri haram tanımayan, hak 

dinini (İslâm'ı) din olarak kabul etmeyen kimselerle, zelil ve hakir olarak kendi 

elleriyle cizye verecekleri zamana kadar muharebe ediniz.”244 buyrulmuştur. Bu ayetler 

ışığında Müminlerin; sadece Allah’ın rızasını esas alarak “cihada” niyet etmeleri ve 

şartlar gerektiğinde savaşmaları vaciptir.  

 İslâm ordusu; kâfirlerle karşı-karşıya geldiği zaman önce “tebliğ” görevi ifa edilir. 

Hz. Peygamber’in ordu kumandanlarına hitaben: “Kâfirleri, Allah'tan başka ibadet 

                                                
242 Ebû Zehra, Muhammed, İslamda Savaş Kavramı, Çev.C.Karaağaçlı, İstanbul 1976, s. 42. 
243 Tevbe, 9/38–39. 
244 Tevbe, 9/ 29. 



 96 

edilecek bir mabudun bulunmadığına ve ibadete lâyık olanın ancak Allah olduğuna 

şahâdet etmeye davet ediniz” emrini esas alan Hanefi Fûkuhası; “İslâm tebliğ olunmayan 

kâfirlerle savaşmak caiz olmaz. Zira onlar davet ile bilirler ki; biz kendilerinin mallarına 

sahip olmak, kadınlarını ve çocuklarını esir etmek için savaşmıyoruz. Cihadımızın tek 

hedefi, Allah'a kulluğa davet etmek ve küfrün fitnesini ortadan kaldırmaktır” hükmünde 

müttefiktirler.245  

  Hz. Peygamber bir başka hadiste “Seriyye kumandanlarına, karşılaştıkları 

kâfirler İslâm'ı kabule yanaşmazlarsa ne yapacaklarını izah ederken: Eğer İslâm'ı 

kabulden uzak dururlarsa, kâfirleri ”cizye” vermeye davet ediniz! Buna da razı 

olmazlarsa, Allah”tan yardım talebinde bulununuz ve onlarla sonuna kadar cihad 

ediniz”246 emrini vermiştir. “Selman-ı Farisi, İran Putperestlerine karşı savaşa 

girildiğinde: “Durunuz Resûlullah’dan işittiğim gibi ilk önce onları Allah'a ve Resulü’ne 

davet edeyim” dedi. Putperestlere gelerek şöyle dedi: “Biz sizi İslâm’a davet ediyoruz. 

Eğer Müslüman olursanız, bize tanınan haklar size de tanınacak, bize yüklenen vazifeler 

size de yüklenecektir. Eğer müslüman olmayı kabul etmezseniz, zelil ve hakir olarak 

cizye veriniz. Bunu da kabul etmezseniz, size karşı harb eder ve sizi öldürürüz.” 

Putperestler şöyle cevap verdiler: “İslâm'a davet meselesine gelince, müslüman olmayız. 

Cizye'ye gelince: Onu da vermeyiz. Savaşa gelince; biz de size karşı savaşırız.” Selman-ı 

Farisi; onları üç defa tekraren davet etti. Kabul etmediklerini görünce ordusuna hücum 

emrini verdi.”247 

  İslâm ordularının komutanı; kâfirlerin ordusuna tebliğ görevini yaptığında; eğer 

onlar bu tebliğe icabet ederek İslam'ı kabul ederlerse, maksat hâsıl olmuştur. Onlarla 

katiyyen savaşılmaz. Zira Hz. Peygamber, “İnsanlarla, onlar “Lâ ilâhe illallah” 

deyinceye kadar savaşmakla emrolundum. Bunu diyenler benden mallarını ve 

canlarını korumuşlardır. Ta ki şer'i bir vecibe olmadıkça! Ancak bundan sonra 

(Kalplerinde gizledikleri hususlarda) hesapları Allah’a kalmıştır” buyurmuştur.248  

Cihad, zaman zaman Müslümanların saldırıya uğramaları, ya da saldırıya 

uğrayacakları hakkında ciddî istihbarî bilgiler edinmeleri durumunda mevcut tehdidi 

ortadan kaldırmak, haysiyet ve itibarlarını korumak için kabule mecbur bırakıldıkları bir 

                                                
245 İbn Hümam, Kemaleddin Muhammed b. Abdülvahid, Fethûl Kadir, D.Sadr Matbaası, Beyrut 1316,       
c. IV,s. 286–287.  
246 İbn Hümam, a.g.e. c. IV s. 286–287. 
247 Ebu Yusuf, Yakup b.İbrahim, Kitabû’l Haraç, Çev.Bahar Yayınları, İstanbul 1973, s. 291. 
248 İbn Hümam,  a.g.e. c.IV, s. 284.  



 97 

savaş biçiminde de görülebilir. Hz. Peygamber’in bizzat komuta ettiği veya ashabdan 

bazılarını kumandan tayin ettiği savaşların ve askeri harekâtın sayısı altmıştan fazladır. 

Bunların hiçbirinde Müslümanlar saldırgan olmamıştır. Hz. Peygamber, döneminde 

hiçbir müşrik kavme sırf müşrik oldukları için saldırılmamıştır. Yapılan bütün savaşlar ya 

başlamış bir saldırıyı def etmek, ya da bir saldırı hazırlığını başlangıç aşamasında 

sonuçsuz bırakmak amacına yöneliktir. Müslümanları cihada teşvik eden ayetler de 

esasen kaçınılması mümkün olmadığı için başlamış bir savaşla ilgili olarak nazil 

olmuşlardır. O hâlde Kur’ân ve Sünnet'e göre uluslararası ilişkilerde esas olan barıştır. 

Savaş, istisnaî bir durumdur. Kur'an-ı Kerim'de: “Müşrikler sizinle nasıl topyekûn harb 

ediyorsa, siz de onlarla topyekûn harb ediniz.”249 buyurulmuştur. Hanefi Fûkuhası, bu 

ayeti esas alarak; müşriklerle ve kâfirlerle yapılması emredilen cihad; onların İslâm'a 

karşı savaş açmaları sebebiyledir.250 hükmünde ittifak etmiştir. 

 İslâm'ın ve Müslümanların varlığını ve onurunu korumayı amaçlayan savaşlar, 

cihadın farklı taraflarından biridir. Bu anlamda savaş biçiminde görülen cihad meşru bir 

müessesedir. Müslümanların, ülkelerinin işgal edilmesine, sömürü ve baskılara tepki 

duymaları ve bunlara karşı mücadele etmeleri meşru olup, en doğal hakları ve 

görevleridir. Yalnız bu konuda göz önünde bulundurulması gereken çok önemli bir nokta, 

bütün hukuk sistemlerinde olduğu gibi, İslâm Hukuku’nda da, amacın meşru olması 

kadar, o amaca ulaşmak için takip edilen yolun da meşru olması kuraldır. Bu sebepledir 

ki, Kur’ân, müminleri savaşa teşvik etmekle yetinmez, savaşın nasıl yapılması gerektiğini 

de açıklar. 

 Sivil insanları, kadın, çocuk ve yaşlıları öldürmeye, otomatik tüfeklerle okul 

servislerini taramaya, ev, dükkân ve araba yakmaya, olayla ilgisi olmayan insanları rehin 

alıp kaçırmaya, hatta öldürmeye cihad adı verilemez. Üstelik öldürülen ve mülkü tahrip 

edilen bu insanlar bir de Müslüman iseler; bu eylemleri gerçekleştiren örgütler merkezi 

bir otoriteden emir de almıyorlarsa, yaptıklarından dolayı hiç bir makama hesap 

vermiyorlarsa, başlarına buyruk davranıyorlarsa, yaptıkları eylem cihad olamaz. 

Vücutlarına bağladıkları veya arabalarına yükledikleri patlayıcıları kalabalıkların 

ortasında infilak ettirerek hem kendilerini hem masum insanları öldüren intihar 

eylemcilerinin bu eylemlerine cihad adını vermeleri ve kendilerini mücahit olarak 

isimlendirmeleri, eylemlerini cihad, kendilerini mücahit yapamaz. Terör eylemlerine 
                                                
249 Tevbe,9/ 36. 
250 İbn Hümam, a.g.e. c. IV, s. 280.   



 98 

cihad, bu eylemleri yapanlara mücahit adının verilip verilemeyeceğini aşağıdaki örnekler 

ışığında değerlendirelim. Hz. Peygamber’in İslâm Savaş Hukuku’na esas olan 

uygulamalarından örnekler ışığında konuya açıklık getirmeye çalışarak cihadın savaş 

boyutuyla ilgili kuralları inceleyeceğiz. İslâm'da cihadın savaş boyutuyla ilgili kurallar, 

Kur’ân ışığında Hz. Peygamber’in sünneti esas alınarak şu başlıklar altında özetlenebilir: 

1. Düşmana Acımasız Davranmama 

 Hz. Peygamber savaş ortamında dahi, her hâl ve şartta düşmanı bedenen ve ruhen 

ezmeyi gaye edinmemiştir. İnsanlar düşman da olsa merhamet duygularını kabartacak ve 

acınacak duruma düştüklerinde onlara acımak gerektiğini Hz. Peygamber’den 

öğreniyoruz. Hicretin 8. yılı Şevval ayında Hz Peygamber Halid bin Velid'i 300 kişilik 

bir kuvvetin başında Cezîmoğulları üzerine gönderdi. Cezîmoğulları savaşmadıkça 

onlarla savaşılmamasını tembih etti. Cezîmeoğulları, Halid bin Velid komutasındaki 

İslam kuvvetlerini görünce silaha sarıldılar. Savaş esnasında kibar davranışlı bir delikanlı 

sevdiği bir kadının gözü önünde Halid’in kuvvetlerince öldürüldü. Kadın sevdiği adamın 

üzerine kapandı ve iki kere hıçkırdı. Duyduğu derin kedere kalbi dayanmadı, sevdiği 

adama sarılmış olduğu hâlde o da öldü. Bu olay daha sonra Hz. Peygamber’e anlatıldı. 

Hz. Peygamber üzüldü ve “içinizde hiç mi merhametli bir adam yoktu?” buyurdu. 

Halid'in bazı esirleri de öldürttüğü kendisine haber verilince Hz. Peygamber ellerini 

semaya kaldırıp, ‘Ey Allah'ım! Halid'in yaptığı şeyden uzak ve beri olduğumu sana arz 

ederim. Yaptığı şeyi ben O’na emretmedim”251 diye yakarışta bulundu. Hayber kalesinin 

fethi tamamlandığında Safiyye Binti Huyey ile amcasının kızı esir olarak Hz. Bilal 

tarafından Yahudi ölülerinin arasından geçirilerek Hz.Peygamber’e getirildi. Safiye’nin 

amcasının kızı, öldürülmüş hısımlarını görünce feryat ederek ellerini yüzüne vurmaya 

başladı. Hz.Peygamber “Ey Bilal! Senden acıma duygusu sökülüp atıldı mı ki, bu 

kadıncağızları ölülerin yanından geçirdin?” diye azarladı. Hz. Bilal, “Ya Resülallah! 

Bundan hoşlanmayacağınızı sanmamıştım” dedi. Bilindiği üzere Hz.Peygamber, Safiye 

Binti Huyey'e Müslüman olmasını teklif etmiş, O da Müslüman olunca O’nu kendisine 

nikâhlamış, böylece Hz. Safiye müminlerin annesi olma şerefine ermiştir.252 

 

                                                
251 İbn Kesir, Ebû'l Fida İsmail,  Tefsirü’l-Kur'an'il Azim, D.Marife Neşri, Beyrut 1969, c.III. s. 591. 
252 İbn Hişam Ebû Muhammed Abdulmelik, es-Sîretü'n-Nebeviyye, Beyrut 1971, c.III. s. 350–351. 



 99 

2. İşkence Yasağı 

 Hz.Peygamber düşmana işkence yapılmasına izin vermemiştir. Süheyl b. Amr 

Mekke müşriklerinin ileri gelenlerindendi. Hicretten önce Hz.Peygamber’e hakaret eden 

ve baskı uygulayanlardandı. Bedir savaşında esir edildi. Bir ara kaçmaya teşebbüs etti. 

Yakalanıp getirildi. Süheyl iyi bir hatipti. Sözleriyle insanları etkilemeyi başarırdı. Hz. 

Ömer, “Ey Allah'ın Elçisi! Bana izin ver, şunun ön dişlerinden ikisini sökeyim de, bir 

daha senin aleyhine konuşma yapamasın” dedi. Peygamberimiz, “Hayır, ben ona işkence 

yapamam. Hem, ben ona işkence edersem Allah da beni cezalandırır. Ayrıca umulur ki 

o, bir gün sevimsiz bulmayacağın bir davranışta bulunur.” buyurdu. Gerçekten Hz. 

Peygamberin vefatından sonra Süheyl b. Amr Mekke'de irtidat olayları baş gösterince, 

“Ey Mekkeliler! Siz Allah'ın dinine en son girenlerden oldunuz. Bari en önce çıkanlardan 

olmayın.” diyerek Mekkelilerin irtidat olaylarına katılmalarını önlemiştir. 253 

 Medine'ye Müslüman olmak istediklerini belirten 8 kişi gelmişti. Hastaydılar, 

yardıma ihtiyaçları vardı. Medine'nin havası büsbütün sağlıklarını bozdu. Hz.Peygamber 

onları zekât develerinin otladıkları yaylaya gönderdi. Üç ay kadar orada kalıp sağlıklarına 

kavuştular. Develerden sorumlu çobanın ellerini ayaklarını keserek, gözlerine ve diline 

dikenler batırarak işkence ile öldürdüler. Develeri de sürüp götürdüler. Haber Medine'ye 

ulaşınca Kürz b. Cabir komutasında acele 20 süvari yola çıkarıldı. Süvari birliği hainlerin 

hepsini yakalayıp Medine'ye getirdi. Suçları hırsızlık, adam öldürme, ihanet ve irtidat idi. 

Hz.Peygamber’in emriyle cezalandırıldılar.254 Hz.Peygamber, bu olaydan sonra her ne 

sebeple olursa olsun işkence yapılmasını yasaklamıştır.255 

3. Düşman Ölülerine Saygı 

 Müşriklerin savaşta öldürdükleri kimselerin intikam amacıyla kulak, burun ve 

tenasül uzuvlarını kesmek, karınlarını yarmak gibi âdetleri vardı. Buna "müsle" denirdi. 

Hz.Peygamber Uhud savaşında amcası Hz. Hamza'nın cesedini parçalanmış olarak 

görünce derin bir üzüntü duydu. "Eğer bana Allah zafer nasip ederse, Hamza'ya 

yapılanın karşılığında otuz müşrike aynı muameleyi yapacağım" dedi. Bunun üzerine 

“Ceza verecek olursanız size yapılanın misliyle cezalandırın. Ama eğer sabrederseniz 

                                                
253 İbn Hişam, a.g.e., c.III, s. 352 
254 Buhari, Hudud, 17–18; Müslim, Kasame, 9–11. 
255 Vakıdî, Muhammed b. Ömer, Kitabül Meğazi, Tahkik: Marsden Jones, Oxford, Londra 1966, c. II. s. 
570.  



 100 

bilin ki bu, sabredenler için daha hayırlıdır.” 256 ayeti nazil olunca Hz.Peygamber 

yemininden vazgeçti ve keffaret ödedi.257 Hz. Hamza'ya yapılan müsleye öfkelenen ve 

müşrik ölülerine aynı şeyi yapmak için ayağa kalkan Ebû Katâde'ye Hz.Peygamber, 

"Otur! Sen Allah katında sevabını iste ey Ebû Katâde! Kureyş müşriklerinin ölüleri 

birer emanettir.” Sen yaptığın şeyin uzun müddet onların yaptıklarıyla birlikte 

kınanarak anılmasını ister misin?" buyurdu.258   

4. Sivillere ve Masum Hedeflere Saldırmama 

 Savaş ortamında dahi muharip olmayan kimselerin öldürülmemesi konusunda 

Hz.Peygamber’in pek çok kez ashabını uyardığı tabakât ve meğâzi litaratüründe 

nakledilmiştir. Mekke'nin fethinden sonra Beni Hanife, Sakif kabileleri ve ortaklarının 

başlattıkları Huneyn savaşında Hz.Peygamber, müşrik ölüleri arasında, öldürülmüş bir 

kadın gördü. "Nedir bu gördüğüm şey?" dedi. Oradakiler, "Bu bir kadındır. Halid bin 

Velid'in kuvvetleri öldürdü" dediler. Hz.Peygamber orada bulunan bir kişiye "Halid'e 

yetiş! Resülüllah seni çocuk, kadın ve hizmetçi öldürmekten menediyor de!" buyurdu. 

Orada bulunanlardan biri, "Ey Allah'ın Elçisi! Onlar müşriklerin çocukları değiller mi?" 

dedi. Hz.Peygamber, "Sizin en hayırlılarınız da müşriklerin çocukları değiller miydi? 

Her çocuk, fıtrat üzere doğar ve masumdur" buyurdu. 259 

 Hz.Peygamber’in vefatına yakın ağır hasta olduğu günlerde, Rumlarla birlikte 

kuzey Araplarının Medine üzerine bir saldırı için hazırlanmakta oldukları haberi geldi. 

Hz.Peygamber, hemen sefer hazırlıkları yapılmasını emretti, kumandanlığa da Usame bin 

Zeyd'i tayin etti. Usame’ye şu tavsiyelerde bulundu. "İnkârcı saldırganlarla çarpışın. 

Ahde vefasızlık etmeyin. Meyve veren ağaçları kesmeyin. Sürüleri tahrip etmeyin. 

Manastırlara kapanmış, dünya işleriyle ilgilenmeyen, kendini ibadete vermiş 

ruhanileri, küçük çocukları ve kadınları öldürmeyin. Düşmanla karşılaşmayı temenni 

etmeyin. Çünkü bilemezsiniz, onlar yüzünden bir iptilâya uğrayabilirsiniz." .260   

 Hz.Peygamber, Mute muharebesinde Müslümanlar karşısındaki ittifak içinde yer 

alan Gatafan kabilesi üzerine 15 kişilik bir birlik göndermeye karar verdi. Birliğin 

komutanlığına Ebû Katâde'yi tayin etti. Ebû Katâde'ye "Kadın ve çocukları 

                                                
256 Nahl, 16/126. 
257 İbn Hişam, a.g.e. c. III. s. 101. 
258 Vakıdî, a.g.e., c. I. s. 290. 
259 Ebû Davud, Cihad, 111. 
260 Vakıdî, a.g.e., c. III, s. 117–118 



 101 

öldürmeyiniz!" talimatını verdi. Keza Hz.Peygamber bir saldırı hazırlığı içinde oldukları 

istihbaratı aldığı Dûmetülcendel halkı üzerine yedi yüz kişilik bir birlik göndermeye 

karar verdi. Birlik komutanlığına tayin ettiği Abdurrahman b. Avf'a "Ganimet mallarına 

hıyanet etmeyiniz, ahdinizi bozmayınız, ölülerin uzuvlarını kesmeyiniz. Çocukları 

öldürmeyiniz. Bunlar, Allah'ın sizden aldığı söz ve Peygamberinin örnek gidişatıdır." 

buyurdu.261  

 Bu konuda en çarpıcı örneklerden biri Hubeyb bin Adiyy'in tutumudur. 

Amiroğulları reisi Ebû Bera hicretin 4. yılı başında Medine'ye geldi. Hz.Peygamber’den 

Necid halkına İslâm'ı öğretecek kimseler göndermesini istedi ve onların güvenliğine kefil 

oldu. Bunun üzerine Hz.Peygamber, Münzir bin Amr'ın kumandasında 40, bir rivayette 

70 kişiyi yola çıkardı; Ebû Berâ'nın yeğeni Amir bin Tufeyl amcasının irşat heyetine 

tanıdığı emanı tanımadı. Süleymoğullarının bazı oymaklarından yardım aldı. İrşat 

heyetini Bi'r-i Maûne'de muhasara etti ve tamamına yakını şehit edildi. Hubeyb bin Adiy 

ile Zeyd bin Desinne esir olarak Mekke'ye götürüldüler ve savaşlarda öldürülen 

yakınlarının intikamını almak için yanıp tutuşan, kana susamış Kureyş müşriklerine 

satıldılar. Hubeyb bin Adiy ayaklarından zincire vuruldu. Öldürüleceği zamanı 

bekliyordu. Kendisiyle ilgilenme görevi verilen azatlı cariye Mâviye'den temizlik için 

ustura istedi. Maviye üç yaşlarında bulunan üvey oğlunun eline bir ustura verdi "Git bunu 

esire ver." dedi. Bundan sonrasını Maviye şöyle anlatıyor: "Çocuk usturayı esire götürdü. 

Ben 'Aman Allah'ım ben ne yaptım!' dedim ve telaşla çocuğun arkasından koştum. 

Vardığımda çocuğu Hubeyb'in kucağına oturmuş onunla konuşuyor gördüm ve bir çığlık 

attım. Hubeyb bana baktı. 'Bu çocuğu öldüreceğimden mi korkuyorsun? İnşallah asla ben 

böyle bir iş işlemem. Haksız yere cana kıymak bizim hâl ve şanımızdan değildir. Sanki 

beni siz mi öldürmek istiyorsunuz?' dedi". Hubeyb bin Adiy ile Zeyd bin Desinne 

Mekke'ye on kilometre uzaklıktaki Ten’îm'e götürüldüler ve orada mızraklanarak şehit 

edildiler. 262  

 Naklettiğimiz bütün bu örnekler, cihadın, Kur’ân ile sabit olan temel bir kuralın 

tatbikinden başka bir şey değildir. Bu da ancak savaşanla savaşma kuralıdır. Muharip 

olmayan sivil, masum hedeflere saldırmama kuralıdır. Bakara Suresi 190. ayet bu kuralı 

şu şekilde vazetmektedir: "Sizinle savaşanlarla siz de Allah yolunda savaşın. Fakat 

savaşta sınırı aşmayın. Muhakkak ki Allah, haddi aşanları sevmez". Aynı kural Maide 
                                                
261 İbn Hişam, a.g.e., c. IV, s. 280–281   
262 Buhari, Magazi, 28; İbn Hacer 1328; 1.418. 



 102 

Suresi 8. ayette de şu mealle açıklanmaktadır: "Bir topluluğa karşı içinizde beslediğiniz 

kin ve öfke sizi haddi tecavüze, adaletsizliğe sürüklemesin. Takvaya en yakın olan 

budur." Düşmana merhametsiz davranma, müsle yapma, işkence etme, kadınları ve 

çocukları öldürme, sınırı aşmadır, haddi tecavüzdür ki, mezkûr ayetlerde Allah bunu 

menetmiştir. 

5. Müslümanları Hedef Almama 

 Savaş şartlarında dahi Müslüman olmayan masum kimselerin öldürülmesine izin 

verilmemişken, masum Müslümanların öldürülmesine cevaz verilebileceği elbette 

düşünülemez. Muharebe sırasında düşmanın bazı Müslümanları kendilerine kalkan olarak 

kullanması durumunda, eğer bu Müslümanlar hedef alınmazsa, o zaman mağlûbiyet kesin 

görünüyorsa, söz konusu Müslümanlara, doğrudan hedef yapılmamaları kaydıyla ateş 

edilip edilemeyeceği konusunda fakihler farklı görüşler beyan etmişlerdir. Bi'r-i Maûne 

olayında şehit edilen irşad heyeti içinde bulunan, ancak esir edildiği hâlde bir adağın 

yerine gelmesi için azat edilerek sağ bırakılan Amr bin Ümeyye, Medine'ye dönerken 

Amroğullarından düşman zannettiği iki kişiyi öldürdü. Hâlbuki onlar Müslüman 

olmuşlardı. Hz.Peygamber ellerine de bir eman yazısı vermişti. Bu yanlışlıktan dolayı 

Hz.Peygamber çok üzüldü. Öldürülenlerin diyetlerini ödedi.263 Mekke'nin fethinden sonra 

Mustalikoğullarından Haris bin Dırâr Medine'ye gelerek Müslüman oldu. 

Mustalikoğullarının Müslüman olmalarını da sağladı. Hz.Peygamber Mustalikoğullarının 

zekâtlarını toplamak üzere Velid bin Ukbe'yi görevlendirdi. Hz.Peygambe’in memuru 

olarak Velid'in geldiğini gören Mustalikoğulları onu karşılamaya çıktılar. Velid onları 

kendisine doğru gelir görünce korkuya kapıldı ve Medine'ye geri dönüp "Ya Resülallah! 

Mustalikoğulları benim zekât toplamama engel oldular. Beni öldürmek istediler. Seninle 

savaşmak için toplanmışlar." dedi. Hz.Peygamber, durumu incelemek için Hâlid bin 

Velid'i gönderdi. Durumun, Velid'in anlattığı gibi olmadığı anlaşıldı.264 Bu olayla ilgili 

olarak “Ey iman edenler! Herhangi bir fâsık size haber getirecek olursa onu iyice 

inceleyin, doğruluğunu araştırın. Yoksa gerçeği bilmeyerek birtakım kimselere karşı 

fenalık edip sonra da yaptığınıza pişman olursunuz.”265 ayeti nazil olmuştur. 

                                                
263 İbn Sa'd, et-Tabakâtü'l-Kübra, Beyrut 1985, c.II, s. 53. 
264 İbn Hanbel, Ebu Abdulillah Ahmed bin Muhammet,  el Müsned, Beyrut 1985, c.IV. s. 279. 
265 Hucurat, 49/6. 



 103 

 Savaş ortamında bilmeden dahi olsa Müslümanların Müslümanları öldürmesine 

Allah razı değildir. Hudeybiye barış anlaşmasının hikmetlerinden biri Fetih Suresi 25. 

ayette şu mealle açıklanmaktadır: "İnkârda ısrar edip sizi Mescid-i Haram'ı ziyaret 

etmekten ve bekletilmekte olan hediye kurbanlıkları yerine ulaştırmaktan geri 

çevirenler onlardır. Eğer orada kendilerini tanımadığınız için çiğneyeceğiniz, 

bilmeyerek çiğnemiş olmanızdan dolayı zor durumda kalacağınız mümin erkek ve 

mümin kadınlar olmasaydı, Allah ellerinizi birbirinizden çekmez, savaşmanıza engel 

olmazdı". Medine'ye hicret etme imkânını bulamamış, Mekke'de kalmış Müslümanların, 

Müslüman mücahitler eliyle bilmeyerek öldürülmesine Allah razı olmamıştır. 

Günümüzde ise cihad olduğuna inanmış veya inandırılmış kişilerce bir takım canlı 

bomba, patlayıcı dolu araç ve paket yollayarak yapılan eylemlerle Müslümanlar ve 

Müslüman olup olmadıkları belli olmayan masum insanlar bilerek öldürülmektedir. 

Allah'ın buna da razı olmayacağı barizdir. 

6. Emir Komuta Hiyerarşisi İçinde Hareket Etme 

 Cihadın savaş boyutunun diğer önemli bir kuralı da, Müslümanlarca kabul edilmiş 

merkezi bir plânlama dâhilinde hareket edilmesidir. Birtakım kişi ve grupların merkezi 

bir otoriteden emir almaksızın başına buyruk hareket etmeleri, eylemlerinden dolayı 

kimseye hesap vermemeleri sadece bir kaos oluşturur. Merkezi bir otoritenin mevcut 

olmaması, bağımsız ve sorumsuz davranmayı haklı kılmaz. Zira cihad adına kaosa izin 

verilemez. Bu gibi durumlarda hareketin yozlaşması, hedeften uzaklaşması, faydadan çok 

zarar vermesi tabiîdir.  

Asr-ı Saadette cihadın savaş boyutuyla ilgili hiç bir olay Hz.Peygamber’in emir 

veya müsaadesi olmaksızın meydana gelmemiştir. Hz.Peygamber’in emir ve müsaadesi 

olmadığı hâlde sadece yanlış anlamadan kaynaklanan birkaç olay vuku bulmuştur. 

Yukarıda da bahsettiğimiz bu olaylar Hz.Peygamber’i üzmüştür. Abdullah bin Cahş'ı 

emredilmediği bir şeyi yaptığı için azarlamış, Halid bin Velid'i kadın ve çocukları 

öldürmemesi için ikaz etmiş, Amr b. Ümeyye'nin öldürdüğü Müslümanların diyetlerini 

ödemiştir. Ebû Basîr olayı dahi bu kuralın bir istisnasını oluşturmamıştır. Ebû Basîr, 

Sakif oğullarındandı. Müslüman olduğu için Mekke'de müşriklerce hapsedilmişti. 

Hudeybiye anlaşmasından sonra kaçma fırsatı bulup Medine'ye gelmiş ve Müslümanlara 

sığınmıştı. Müslüman olarak Mekke'den kaçıp Medine'ye sığınanlara Müslümanlar 



 104 

Hudeybiye anlaşmasına göre sığınma hakkı tanımayacaklardı. Mekke'den Ebû Basîr'i 

teslim almak üzere iki kişi geldi. Hz.Peygamber anlaşma şartına uyarak Ebû Basîr'i 

teslim etti. Ebû Basîr'in şikâyeti üzerine Hz.Peygamber, "Ey Ebû Basîr! Sen şimdi git. 

Sen ve senin gibiler için Allah bir genişlik ve çıkar yol yaratacaktır." buyurdu.266 Ebû 

Basîr Mekke yolunda kendisini götüren iki kişiden birini öldürdü diğeri ise kaçtı. Ebû 

Basîr tekrar Medine'ye geldi ve Hz.Peygamber’e "Ey Allah'ın Elçisi! Sen sözünde 

durdun. Allah da beni onlardan kurtardı." dedi. Hz.Peygamber "Yaman adam! Hele 

yanında birtakım adamlar da bulunsa artık elinden gelmeyecek bir şey yoktur. Haydi, 

nereye istersen çık git oraya" dedi.267 Ebû Basîr, Mekke kervanlarının Şam yolu 

üzerinde bulunan deniz sahilindeki İs'te üslendi. Müslüman olup Medine'ye sığınamayan 

yeni Müslümanlar Ebû Basîr'in etrafında toplandılar. Mekke kervanlarına geçit 

vermediler. Mekke müşrikleri gelip Ebû Basîr ve arkadaşlarının Medine'ye kabul 

edilmelerini kendileri istediler. Hz.Peygamber de Ebû Basîr ve arkadaşlarını Medine'ye 

çağırdı. Ebû Basîr kendini savunmak zorundaydı. Hz.Peygamber’den ve Müslümanlardan 

ayrı, bağımsız davranmak gibi bir niyeti yoktu. Hz.Peygamber’in onu Medine'ye çağıran 

yazılı emri kendisine ulaştığında Ebû Basîr son nefesini vermek üzereydi. Ebû Basir 

defnedildikten sonra Hz.Peygamber’in yazılı talimatı gereği arkadaşlarından yetmiş kişi 

Medine'ye, diğerleri memleketlerine döndüler.268 

7. Düşmana İnsanî Yardım 

 Cihad, her zaman düşmana zarar verilerek yapılmayabilir. Bazen zor durumda 

kaldıkları zamanlarda düşmana insanî yardımda bulunmak da cihad kapsamına girer. 

Böyle bir davranış, düşmanlık duygularının azalmasına ve düşmanın gücünün kırılmasına 

da yarayabilir. Hicretten sonra Mekke üzerine çöken kuraklık ve kıtlık yıllarında 

Hz.Peygamber Mekke'ye tahıl, hurma, hayvan yemi ve nakit ihtiyacı için altın 

göndererek yardımda bulundu. Ümeyye bin Halef ve Safvan bin Ümeyye gibi Kureyş 

müşriklerinin ileri gelenleri bu yardımı kabul etmek istemedilerse de Ebû Süfyan 

Hz.Peygamber hakkında "Allah, kardeşimin oğlunu hayırla mükâfatlandırsın. Çünkü O, 

akrabalık hakkını gözetti." diyerek şükran duygusunu ifade etmiştir.269 Düşmana 

yardımın diğer bir örneği de Yemame halkından Sümâme bin Üsâl olayıdır. Sümâme bin 
                                                
266 İbn Hişam, a.g.e., c.III, s. 337. 
267 Vakıdî, a.g.e., c.II, s. 626–627. 
268 İbn.Abdi'l-Berr, a.g.e., c. IV. s. 20. 
269 Köksal, M. Asım, İslâm Tarihi, İstanbul 1981, c. XIV. s. 304.  



 105 

Üsâl, Müslüman olduktan sonra Mekke'ye gidip umre yaptı. Müşrikler O'nun okuduğu 

ayet ve dualardan Müslüman olduğunu anladılar. Onu yakaladılar ve öldürmek istediler. 

Bazı müşrik ileri gelenleri onun serbest bırakılmasını, aksi hâlde Yemame'den gıda 

sevkıyatının durabileceğini söylediler. Sümâme, memleketine dönünce Yemame'den 

Mekke'ye gıda sevkıyatına engel oldu. Mekkeliler çok zor durumda kaldılar. 

Hz.Peygamber’e elçi göndererek Mekke'ye gıda sevkiyatına mani olmaması için 

Sümâme'ye emir vermesini istirham ettiler. Hz.Peygamber Sümâme'ye gönderdiği yazılı 

talimatta Mekke'ye gıda sevkıyatına mani olmamasını bildirdi. Sümâme de Mekke 

müşriklerine gıda sevkıyatını başlattı.270 

8. Son Çare Savaş 

 Cihad kapsamı içinde her zaman güç kullanılması doğru bir yöntem olamaz. Bedir 

harbine kadar savaşa izin verilmemiş olması, buna en güzel misaldir. Hicretten üç ay 

önce yapılan ikinci Akabe Biatinde "Ey Allah'ın Resulü! Seni hak din ve Kitapla 

gönderen Allah'a yemin ederim ki, eğer sen istersen yarın Mina halkını kılıçtan geçiririz.” 

diyen Abbas bin Ubade'ye Hz.Peygamber’in “Biz bununla emrolunmadık; siz şimdi 

eşyalarınızın yanına dönünüz” buyurması, her baskı, hakaret ve işkenceye güç 

kullanarak cevap verilmeyeceğini ortaya koymakta olup ancak hiçbir çare bulunmadığı 

durumlarda savaşa izin verildiğini ortaya koymaktadır.  

3.1.4.2. Meşru Müdafaa Hali  

 Hz. Peygamber'in: “Kim malını koruma uğrunda öldürülürse şehiddir. Kim 

Allah'ın dinine yardım ve onu muhafaza uğrunda öldürülürse şehiddir. Kim canını 

(nefsini) müdafaa uğrunda öldürülürse şehiddir ve kim ehlini koruma uğrunda 

öldürülürse şehiddir”271 buyurduğu bilinmektedir. Hanefi Hukukçular: “Cana, mala, 

dine, ırz ve namusa yapılan haksız tecavüzlere karşı, meşru müdafanın caiz olduğu 

hususunda" ittifak etmiştir.”272 Ancak meşru müdafaa için şu şartların bulunması esastır: 

1. Haksız bir tecavüz bulunmalı ve bu tecavüzü başka yollarla (Ulû'lemr'e, Muhtesibe, 

Kadı'ya vs. şikâyetle) defetme imkânı bulunmamalıdır.  

2. Meşru müdafaa, tecavüzün sınırıyla orantılı olmalıdır.  

                                                
270 İbn Hişam, a.g.e., c. IV, s. 228. 
271 Tirmizi, Sünen, c. IV, s. 28–30 K. Diyet: 22. 
272 Serahsi, Mubhammedb Ahmed b. Sehl. El Mebsut, D. Marife Neşri, Beyrut t.y.,  c. XXIV, s. 37.   



 106 

3. Meşru müdafaa anında, haksız tecavüz devam ediyor olmalıdır. 

  Nitekim Hz. Peygamber, kavga sırasında meydana gelen bir olayda “Diyet'e” 

hükmetmemiştir. Şöyle ki; kavga anında birisi, diğerinin elini ısırmıştır. Eli ısırılan şahıs; 

elini kurtarabilmek için kuvvetle çekerken, ısıranın iki ön dişi kırılmıştır. Hz. Peygamber 

bu olayda meşru müdafaa söz konusu olduğu için kısasa hükmetmemiştir. Şurası 

muhakkaktır ki; insanın can emniyeti her şeyin üzerindedir. Nefse karşı haksız bir 

tecavüz söz konusu olduğunda, meşru müdafaa vacip olur. Nitekim Hz. Peygamber’in: 

“Müslümanlar üzerine kılıç çeken kimse, kendi kanını helal kılmış olur.”273 buyurduğu 

bilinmektedir. Dolayısıyla silah çekerek bir müslümanı öldürmek isteyen kimse, haksız 

tecavüz peşindedir. Müslüman’ın kendisine silah çekeni; başka bir yolla durdurma 

imkânına sahip değilse, onu öldürebilir. Kendisine ne kısas, ne de diyet gerekmez.274 

Aynı şekilde; bir mümin kadın silah zoruyla kaçırılır ve ırzına geçilmek istenirse, 

mütecavizi öldürebilir. Şer'an mesul değildir.275 Bu halde dahi dikkat edilecek husus; 

haksız tecavüzün başka bir yolla giderilme imkânının olmamasıdır. 

İslam hukukunda, modern batı hukuk sistemleri ve yeni kabul edilen Türk Ceza 

Kanunu’nunda da mal için meşru müdafaa kabul edilmiştir. Şartları mevcut mal için 

müdafaa halinde öldürülen kimsenin diyetinin ödenmesi gerekmez. Yani bu durumda mal 

için meşru müdafaada bulunanın ceza ve tazmin sorumluluğu yoktur. Ancak bunun için 

saldırının filhâl olma şartı vardır. Örneğin hırsız kaçtıktan ve araya zaman fasılası 

girdikten sonra onu bulup öldüren kişiye kısas cezası uygulanır.  Saldırı cana veya ırza 

yönelik olursa meşru müdafaa bir görevdir. Bu konuda İslâm hukukçularının görüş birliği 

vardır. Mala yönülik saldırılarda Hanefi ve Malikilere göre meşru müdafaa yine bir 

görev, Şafiilerle Hanbelilerin baskın görüşüne göre ise bir haktır.276 

3.1.4.3. İslam Hukukunda Hadlerin Uygulanması 

   Had kelimesi menetmek manasına gelir ve çoğulu “hudud” tur.277  Bir şeyin 

mahiyetini tarif ve tayin eden şeye de "had" denilir. İslâmi ıstılahta hudud: “Allah”ın 

hakkı olmak üzere yerine getirilmesi farz olan ve kat'i nasslarla takdir edilmiş bir ukûbat 

                                                
273 Molla Hüsrev, Muhammed b Feramus, Mir’at el’ Usul fi Şerh’il Mirkat el- Vusul, İstanbul 1307, c. II,  
s. 92.   
274 Molla Hüsrev, a.g.e., c. II, s. 92. 
275 Heyet, El-Feteva-ı Hindiye, Beyrut 1400, c: II, s. 291.  
276 Avcı, Mustafa, Osmanlı Hukukunda Suçlar ve Cezalar, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2004, s.49. 
277 Serahsi, a.g.e.  c. IX s. 36.   



 107 

yani cezadır”278 Had kelimesi aynı zamanda “esirgemek” manasına da gelir.279 Çünkü 

Allah, kullarını zarara uğradıkları şeylerden, bunlarla korumuş, esirgemiştir. Hadler; 

yukarıda bahsettiğimiz gibi nefsi, nesebi, malları, aklı, haysiyet ve namusu koruma gibi 

maslahat ve menfaati beşeriyete ait olduğu için meşru kılınmıştır. Allah hakkı olan 

hadlerin konmasının zahiri nedeni, insanların zarar görecekleri şeylerden men olunup, 

Müslümanların fesat ve fitneden korunmasıdır. “Fethû'l Kadir'de zikredilmiştir ki; 

Hadler, zararları bütün beşeriyete dokunan birtakım fena hareketlerden insanları alıkoyar. 

Bunlar suçlular hakkında birer ceza olduğu gibi, bunları görenler hakkında da birer ibret 

ve uyanma vesilesi teşkil eder ve ammenin menfaatlarını tazammun eder.”280     

 Hanefi fûkahası: “Hadlerden maksat, âlemi fitne ve fesaddan kurtarmaktır”281 

hükmünde ittifak etmiştir. Dolayısıyla, Haddlerin tatbik edilmediği beldelerde; “Fitne ve 

ve Fesad” siyasi güç haline gelmiş demektir. Allah”ın indirdiği hükümlerle hükmetmek 

farzdır. İbni Abbas: “Her kim Kur'an-ı Kerim'i red ve Resul-i Ekrem'in sözünü inkâr 

ederek, Allah'ın indirdiği hükümlerle hükmetmezse kâfir olur”282 hükmünü beyan 

etmiştir. Kur'an-ı Kerim'de Hz.Peygamber’e hitaben: “İnsanlar arasında, Allah'ın 

indirdiği hükümlerle hüküm ver, sakın onların (insanların) heva ve heveslerine 

uyma”283 emri verilmiştir. Bu emir, bütün inananlara şamildir. Esasen İslam Hukuku’na 

göre hükme bağlanmayan hiçbir mesele, kaza hükmünde değildir.284 İslâmi ıstılahta kaza: 

“Müminlerin velayetine haiz olan kadının(yargıç), mü'minler arasında husumeti ve 

ihtilafı ortadan kaldırmak için, yasalara göre verdiği hükümdür.”285 Dolayısıyla müminler 

arasındaki husumet ve ihtilafların ortadan kaldırılabilmesi için kadının bulunması şarttır. 

Kâfirlerin istilası altında iken dahi; müminlerin, kendi içlerinden bir kadı seçmeleri 

gerekir.286  

  Hadler doğrudan doğruya Allah”ın hakkı olduğu için haddi gerektiren bir suç 

işleyen kimse, makamı ve mevkii ne olursa olsun mutlaka cezalandırılır. Ulû'lemr olan 

                                                
278 Heyet, a.g.e. c. II, s. 142–143.  
279 Zebidi, Abdullatif, a.g.e. c. XII, s.20.  
280 İbn Abidin, Muhammed Emin, Reddü’l Muhtar Ale'd Dürri'l Muhtar, İstanbul 1982, c. III, s. 162.  
281 İbn Hümam, a.g.e. c. IV, s. 129.  
282 İbn Kesir, a.g.e.  II, s. 61.  
283 Maide, 4/ 49. 
284 Kasani,  a.g.e.  c. VII, s. 142. 
285 Serahsi, a.g.e. c. XVII, s. 28.   
286  İbn Nüceym, Zeynüddin b. İbrahim el-Mısri, El-Bahru'r-Raik, Kahire 1311, c. VI, s. 298. 



 108 

kimse de dâhil, hiç kimsenin hadleri affetme yetkisi yoktur. İslam Hukukçuları; tövbe 

etmenin dahi dünyada haddi düşürmeyeceği hususunda icma etmiştir.287  

 İşkence ederek, tehdit ve hapis yoluyla zarara uğratarak, itirafta bulunan bir 

suçlunun, bu itirafının “ikrar” (delil) olamayacağı üzerinde ittifak vardır.288 Nitekim bir 

Hadis-i Kudsi'de: “Kullarıma işkence etmeyiniz”289 buyurulmuştur. Esasen, İslâm 

toplumunda suçların açığa çıkarılması esas değildir. Hatta had cezasını gerektiren 

herhangi bir suçu işleyen mü'mini gören kimse, o mü'minin suçunu örtebilir, şahidlik 

etmeyebilir.290 Hatta Kadı'nın zina isnadı ve hırsızlık gibi şikâyete bağlı cezalarda, 

deliller öne sürülmeden önce: “Bu şikâyetinden vazgeç ve affediver. Allah, affeden bir 

kulun, izzet ve şerefini artırır” diye nasihatta bulunması müstehabdır.291 Had cezalarının 

tatbik edilmesi, mü'minlerin kalblerinde ortaya çıkabilecek kin ve intikam duygularını 

söndürür. Ayrıca insanların hukuka riayetini sağlar. Had cezaları sebebiyle, devlet 

başkanı, Ulû'lemr, tatbik etme açısından; mü'minler de teslim olma açısından imtihan 

olunmaktadırlar.  

Had cezalarının tasnifine gelince; Had gerektiren suçlar; yol kesme, eşkiyalık 

(Kutta-i Tarik veya Hırabe), zina, (Hadd-i Zina), zina iftirası (Hadd-i Kazf), hırsızlık 

(Hadd-i Sirkat) sarhoşluk (Hadd-i Şürb) şarap içme ve olmak üzere beş çeşittir. Hadd-i 

Zina; “Neslin korunmasını”, Hadd-i Kazf; “Şeref ve haysiyetlerin korunmasını”, Hadd-i 

Şürb; “Aklın korunmasını”, Hadd-ı Sirkat ve Hırabe ise; “Malın korunmasını” sağlamak 

içindir. Dolayısıyla bütün bu cezalar, kamu hukukunun korunmasını sağlar. Tatbik 

edilmediği takdirde; insanlar birbirinin hukukuna tecavüz eder. Şimdi bunların 

mahiyetleri üzerinde duralım.  

1. Yolkesme- Eşkıyalık-Hirabe Suçunun Cezası 

  Kur'an’da, “Allah'a ve Resulüne harb açanların, yeryüzünde (yol kesmek 

suretiyle) fesadçılığa koşanların cezası, ancak öldürülmeleri ya da asılmaları yahut 

(sağ) elleriyle (sol) ayaklarının çaprazvari kesilmesi yahut da (bulundukları) yerden 

sürülmeleridir. Bu onların dünyadaki rüsvaylığıdır. Ahirette ise, onlara (başkaca) pek 

                                                
287  İbn Abidin, a.g.e. c. VIII, s. 163 
288  Serahsi, a.g.e. c. IX, s. 184–185 
289  İbn Hanbel, a.g.e., c. IV, s. 172–173  
290  Merginani, Ebul Hasen Burhanüddin Ali b. Ebi Bekr b. Abdilcelil el Frgani, El Hidaye Şerhû Bidayetü'l 
Mübtedi, Kahire 1965,c. II, s. 105   
291  Kasani, a.g.e. c. VII, s. 53 



 109 

büyük bir azab vardır”292 buyurulmuştur. Sahih-i Buhari ve Sahih-i Müslim'de, Said bin 

Cübeyr ve Enes bin Malik'ten rivayet edildiğine göre, bu hüküm Ureniyye kabilesiden 

irtidat ederek yol kesenler hakkında nazil olmuştur. Şöyle ki: Ureniyye kabilesinden bir 

cemaat Medine'ye gelerek müslüman olur. Medine'nin havasına alışamadıkları için, 

verem hastalığına tutulurlar. Resûl-i Ekrem bunlara “zekât” develerinden bir kısmını 

yanlarına vererek, memleketlerine gitmelerini, hava değişimi ve develerin sütü ile tedavi 

olmalarını emreder. Ureniyye kabilesinden olan bu kimseler sıhhat bulduktan sonra 

irtidat ederek, çobanları öldürür ve develere el koyarlar.293 Rivayete göre, ayet bu olay 

üzerine nazil olmuştur. İslâm Hukukçuları, sebebin hususi olması, hükmün umumi 

olmasına mani olmadığından bu ayetin hükmünün bütün yolkesenlerle ilgili”294 olduğu 

hükmünde ittifak etmiştir.  

  Hz. Peygamber'in yolkesenlerle (eşkiya) ilgili olarak: “Yolkesen kimse mal 

alırsa eli kesilir, öldürürse, öldürülür, hem mal alır, hem öldürürse asılır”295 

buyurduğu bilinmektedir.  

 Yolkesiciye “muharib” adı da verilir. Çünkü devlet başkanına “Beyat”le veya 

“Zimmet Akdi” ile bağlanan ve bu sebeble can, mal, akıl, nesil ve din emniyetine haiz 

olan kimselerin yollarını kesmekle savaş açmıştır. Bu savaş ister siyasi sebeplerle, ister 

mal elde etmek niyetiyle olsun durum değişmez. Meşru olan devlete ve devlet başkanına 

savaş açmak; Allaha ve Resulüne savaş açmak hükmündedir. 

2. Zina Suçunun Cezası 

 Zina,“Mükellef olan bir erkeğin, cinsi münasebette bulunma hakkı ve şüphesi 

olmayan, kendisine cinsi meyil duyulabilen bir kadınla, arzu ve rızasıyla önden 

(fercinden) cinsi temasta bulunmasına verilen isimdir.”296 Bu haddi icab ettiren zinanın 

tarifidir. Kur'an’da: “Zinaya yaklaşmayın, çünkü o, şüphesiz bir hayâsızlıktır, kötü bir 

yoldur”297 buyurulmuştur. Müfessirler, bu ayette geçen “zinaya yaklaşmayın” hükmünü 

tefsir ederken, gizli ve açık her türlü zinanın haram olduğunu, ayrıca kalben zinaya 

meyletmekten ve sebep olabilecek davranışlardan da kaçınmanın gerekliliği üzerinde 

                                                
292 Maide, 4/ 33. 
293 İbn Kesir, a.g.e.  c. II, s. 49–50.  
294 Kadı Beyzavi, Mecmuat'u't Tefasir, Çağrı Yayınları, İstanbul 1979, c. II, s. 275–277. 
295 Molla Hüsrev, a.g.e. c. II, s. 85. 
296 Molla Hüsrev, a.g.e.  c. II, s. 61–62. 
297 İsrâ, 17/32.  



 110 

durmuşlardır.298 Dolayısıyla İslâm dini hem zinayı hem de zinaya vesile olabilecek 

davranışları yasaklamıştır. Şer'i hadleri aşarak, zina eden “erkek” ve “kadın” hadd 

cezasına çarptırılır. Kur'an’da, “(Bu) indirdiğimiz ve (hükümlerinin tatbikini) farz 

kıldığımız bir suredir. Onda açık açık ayetler indirdik. Ta ki iyice belleyip ibret alasınız. 

Zina eden kadınla, zina eden erkekten her birine yüzer değnek (celde) vurun. Eğer 

Allah'a ve ahiret gününe inanıyorsanız bunlara, Allah'ın dini (ni tatbik) hususunda 

acıyacağınız tutmasın. Müminlerden bir zümre de, bunların azabına (bu cezalarına) 

şahid olsun”299 buyurulmuştur.  

Zina cezası olarak yüz, zina iftirası cezası olarak da seksen değnek vurulmasını 

emreden Kur’an, zina belasından insanlığı kurtarmak için yalnızca ceza kanunlarına 

güvenmez. Geniş düzeyde yapıcı, düzeltici ve önleyici tedbirler alır. Cezaya ancak son 

çare olarak bakar. İslam’ın gerçek amacı, bu suçun hiç işlenmemesini ve karşılığındaki 

ağır cezaya kimsenin maruz kalmamasını sağlamaktır. Bu amaçla İslam, her şeyden önce 

kişiyi arıtır, temizler. Kalbine, her şeyi bilen ve her şeye gücü yeten Allah’ın korkusunu 

yerleştirir. Yaptıklarından ölümle bile kurtulmayıp ahirette hesap vereceği duygusuyla 

donatır. Önce gerçek bir iman ve sonra da ilahi kanuna itaatin içselleşmesini sağlar. 

Sonra da zina ve iffetsizliğin, Allah’ın sert bir biçimde cezalandıracağı çirkin ve ağır 

suçlardan olduğunu tekrar tekrar ifade eder.300 

 İslam, sadece bunlarla da yetinmemiş, pratik bazı önlemler de almıştır. Bekarların 

evlendirilmesini, hatta köle ve cariyelerin de bekar bırakılmamasını hükme bağlamış,301 

evlendikten sonra de eşler arasında anlaşmazlık çıkması durumunda önce uzlaşma için 

çaba gösterilmesini istemiş, uzlaşma mümkün olmadığı takdirde boşanma ve yeni bir 

evlilik için gerekli düzenlemeler ve kolaylıklar sağlamıştır.302 Bunların yanı sıra, hem 

zina ve zina iftirasının yer aldığı Nur suresinde, hem de daha önce nazil olan Ahzab 

suresinde, zinaya götürücü yolları kapatma bağlamında değerlendirilebilecek bir takım 

yasaklamalar getirmiştir. Buna göre, kadınların, konuşurken seslerini yumuşatarak 

değiştirmelerinin ve açılıp saçılarak dolaşmamalarının tavsiye edilmesi, kadınlarla 

seviyeli şekilde konuşulmasının emredilmesi,303 ayrıca Nur suresinde de evlere izinsiz 

                                                
298 Kadı Beyzavi, a.g.e. c. IV, s. 35.   
299 Nûr , 24/1- 2.  
300 Mevdudi, Mevlana Seyyid Ebul Ala, Tefhim,  Lahor 1972, c. III, s. 414. 
301 Bkz. Nur, 24/32- 33 
302 Bkz. Nisa, 4/34-35, 128-130. 
303 Bkz. Ahzap,33/32-33, 53, 59. 



 111 

girilmesinin yasaklanması, hem erkeklerin hem de kadınların bakışlarına dikkat 

etmelerinin emredilmesi, kadınların, güzelliklerini ve süslerini göstermelerinin ve süsleri 

bilinsin diye uygunsuz yürümelerinin yasaklanması,304 da zina ortamının oluşmasını 

engellemeye yönelik tedbirlerdendir.305 

 Zina suçu ile ilgili cezanın uygulanabilmesi için fiilin ya bizzat failler tarafından 

itiraf edilmesi, ya da bu gerçekleşmediği takdirde de dört şahitle ispat edilmesinin şart 

koşulması,306 dörtten az kimse tarafından görülmesi durumunda ise olayın gizlenmesi 

gerekirken bir hüküm olarak belirtilmesi,307 toplumda zina iddialarının yaygınlaşmasını 

engelleyen bir kural olduğu gibi, aynı zamanda özel hayatın mahremiyetini sağlamaya 

yönelik bir tedbirdir. 

 İşte kötülüğü düzeltme ve yok etme konusundaki tüm bu önlemlere rağmen, hala 

İslam toplumu içinde dört kişi tarafından görülecek şekilde zina edebilecek ahlaki 

zayıflıkta bir çift bulunursa, -ki bu durum tarihi süreçte münferid hadiselerden öteye 

gitmemiştir- onlar da bu cezayı hak etmişler demektir.308 

3. İffete Yönelik İftira Suçunun Cezası 

  Kazf'ın lûgat manası atmaktır. İslâmi ıstılahta; “Muhsan bir erkeğe ve muhsan bir 

kadına, serahaten veya delâleten zina isnadında bulunmak”309 tarifi esas alınmıştır. Zira 

“Hadd-i Kazf” ancak muhsan olan kimseye yapılan zina isnadında, gerekli şahid 

getirilemediği zaman uygulanır.  

Kur'an-ı Kerim'de: “Namuslu ve hür kadınlara (zina isnadıyla) iftira atan, sonra 

(bu hususla ilgili) dört şahit getirmeyen kimselerin her birine de seksen değnek vurun. 

Onların ebedi şahidliklerini kabul etmeyin. Onlar fasıkların ta kendileridir”310 

buyurulmuştur.  

  Hanefi fûkahası: “Müslüman, hür, akıllı, büluğa ermiş ve zina fiilinden masum 

olan, namuslu, hayatta hiç zina etmemiş erkek veya kadına; zina isnadında bulunan 

şahsa; gerek hür, gerek zimmî, gerekse kadın olsun haddi kazf tatbik edilmesi; hür olan 

zina isnad edene 80 değnek, köle olan kazife ise 40 değnek vurulması iftira suçunun da 

                                                
304 Bkz. Nur, 24/27-28, 30-31. 
305 Ateş, Abdurrahman, a.g.e. 184 
306 Bkz. Nur, 24/4, 13. 
307 Bkz. Nur, 24/4, 
308 Mevdudi, a.g.e.,  c. III, s. 422. 
309 Heyet, a.g.e. c. II, s. 160. 
310 Nur, 24/4. 



 112 

şahit ve ikrarla sabit olması hükümlerinde müttefiktir. Hadd-i Kazf'in tatbiki için iftiraya 

uğrayan kimsenin, yargıya müracaat etmesi şarttır.”311  

4. Hırsızlık Suçunun Cezası  

Başkasına ait bir malı gizlice almak hırsızlıktır. İslâmi ıstılahta: “Mükellef olan 

bir kimsenin; kendisinin mülkü veya mülk şüphesi olmayan, asgari on dirhem gümüş 

değerindeki bir malı, muhafaza altında olan bir mekândan gizlice almasına “Sirkat” 

(hırsızlık) denir”312 tarifi esas alınmıştır. Hadd-i Sirkat'ın tatbiki için nisab miktari malın 

çalınması (yani asgari on dirhem gümüş değerindeki mal) esas alınmıştır. Ancak haram 

olması itibariyle nisab miktarı olsun veya olmasın, başkasının malını çalmak kat'iyyen 

caiz değildir. Hırsızlık büyük günahlardandır.  

 Kur'an-ı Kerim'de: “Erkek hırsızla kadın hırsızın; o irtikab ettiklerine bir 

karşılık (ceza) ve Allah'tan (insanlara) ibret verici bir ukubet olmak üzere, ellerini 

kesin”313 buyurulmuştur. Buradaki ellerden kasıt, sağ elini kesmektir.314 Hadd-i Sirkat'in 

yani el kesme cezasının tatbik edilebilmesi için, hiçbir şüpheye mahal bırakmayan bir 

“sirkat” hadisesinin ispat edilmiş olması gerekir.  

 Hırsızlık suçu işlenmeden önce devlet ve toplum tarafından alınması gereken 

tedbirler alındığı taktirde, bu ceza, artık suçun gerçekleşme imkanı bulamayacağı ve 

dolayısıyla suç olmadığı için cezaya da gereksinim kalmayacağı bir sosyal adalet 

bağlamında değerlendirilmelidir.315 Kur’an’ın öngördüğü bu cezanın ağır oluşunun 

hikmeti, ancak, kimseye karşılığında bir hak verilmeksizin hiçbir görev yüklenemeyeceği 

şeklindeki temel hukuk prensibi dikkate alınırsa anlaşılabilir ve “görev” terimi bu 

bağlamda, aynı zamanda ceza ehliyetini de kapsar.316 Bütün mensupları için eksiksiz bir 

sosyal güvenlik sistemi oluşturmayan bir toplumda veya devlette bir kimsenin gayr-i 

meşru yollarla zenginleşme eğilimi çoğunlukla karşı konulamaz hale gelirse,  sonuçta 

hırsızlık, sosyal güvenliğin tüm anlamıyla yürürlükte olduğu bir toplumdaki kadar 

şiddetle cezalandırılamaz ve cezalandırılmamalıdır. Eğer ferdin sosyal güvenliği 

sağlanamıyorsa, devlet, adaleti gerçekleştiremiyorsa dolayısıyla mensuplarının her biriyle 

                                                
311 İbn Hümam, a.g.e. c. IV, s. 190.  
312 Merginani, a.g.e. c. II, s. 118. 
313 Maide, 5/ 38. 
314 İbn Hümam, a.g.e. C: IV, s. 237. 
315 Garaudy, Roger, Şeriat Nedir, Çev. Salih Akdemir, İslamiyat Dergisi, Ankara 1998, c. V, s. 22. 
316 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, Çev. C. Koytak- A. Ertürk, İstanbul 1997, s. 196.  



 113 

ilgili yükümlülüklerini yerine getiremiyorsa, münferit ihlallere karşı ceza hukukunun en 

sert müeyyidelerini uygulama hakkına sahip olamaz ve bu durumda da kendisini idari 

cezaların daha yumuşak şekilleriyle sınırlamalıdır.317 Hz. Peygamber döneminde 

meydana gelen şu olay, bu duruma işaret etmektedir: “Abbad bin Şurahbil diyor ki: 

Kıtlıkla karşılaşmıştım. Bunu üzerine Medine’de bir tarlanın duvarından atlayarak 

başaktaki buğdayı ovaladım ve yedim. Bir kısmını da elbiseme doldurdum. Derken 

tarlanın sahibi geldi, beni dövdü ve elbisemi aldı. Ben de durumu Peygamber’e şikâyet 

ettim. Bunun üzerine ona şöyle dedi: “Eğer bilmiyor idiyse ona öğretmedin; yok eğer aç 

idiyse doyurmadın. Sonra da ona emretti de bana elbisemi geri verdiği gibi bir ölçek 

veya yarım ölçek buğday verdi.”318 

 Yine bundan dolayıdır ki Hz.Ömer, kıtlığın hüküm sürdüğü yıllarda hırsızın elini 

kesme cezasını yürürlükten kaldırmıştır.319 Hz. Ömer döneminde meydana gelen şu olay 

da, fertlere karşı sorumlulukların yerine getirilmesi ile cezalandırma arasındaki ilişkiyi 

açıkça ortaya koymaktadır: Hatıb’ın köleleri, Müzeyne kabilesinden bir şahsın devesini 

çalmış ve kesmişlerdi. Durum Hz. Ömer’e bildirilince, hırsızların ellerinin kesilmesini 

Kesir bin Salt’a emretti. Sonra “galiba onları aç bırakıyorsun” diyerek bundan vazgeçti. 

Daha sonra devenin sahibi olan Müzeyneli adama devenin fiyatını sordu. O da “dört yüz 

dirheme vermezdim” dedi. Bunun üzerine Hz.Ömer, (kölelerin sahibi Hatıb’a) “ona sekiz 

yüz dirhem ver” dedi.320 

Bir taraftan Kur-an’ın öngördüğü sosyal adaletin egemen olduğu toplumsal yapı, 

diğer taraftan da Hz. Peygamber’in ve Hz. Ömer’in bu uygulamaları, ihtiyaçtan dolayı 

değil, keyfi olarak hırsızlığın yapılmış veya hırsızlığın meslek haline getirilmiş olması 

durumunda söz konusu cezanın uygulanabileceği şeklinde bir düşünceye bizi sevk 

etmektedir.321 

5. Sarhoşluk-Şürb Suçunun Cezası 

  Kur'an-ı Kerim'de: “Ey iman edenler! İçki (hamr), kumar, (ibadet etmeye 

mahsus) dikili taşlar, fal okları ancak şeytanın amelinden birer murdardır. Onun 

                                                
317 Esed, Muhammed, a.g.e. s. 197.  
318 Ebu Davud, Cihad 93. 
319 İbn Kayyım, Ebu Abdullah Şemseddin, İ’lâmu’l- Muvakkiin, Beyrut 1991, c. III, s. 14. 
320 Malik, Ebi Abdullah Malik b. Enes b. Malik b. Ebi Amir el Asbahi el Yemeni, El Muvatta, Tuğ 
Yayınları, İstanbul 1982, Akdiye, 38. 
321 Ateş, Abdurrahman, a.g.e. s. 182. 



 114 

için bunlardan kaçının ki, muradınıza eresiniz”322 buyurulmuştur. İmam-ı Gazali: 

“Hadd-i Şürb” yanı içki cezası insanların akli melekelerini muhafaza içindir. İlahi 

teklife muhatab olan akıl, ancak bununla muhafaza edilebilir”323 hükmünü beyan eder. 

İnsanı, zararlı fiillerden alıkoymak, akla ait bir görevdir. Nitekim insan; akıl sebebiyle, 

diğer canlılardan daha üstündür. Hz. Peygamber 'in: “Bizatihi şarap haram 

kılınmıştır”324 buyurduğu bilinmektedir.  

   Kur'an’da: “Şeytan; şarap ve kumar ile ancak aranıza düşmanlık ve kin 

düşürmek, sizi Allah'ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık siz (hepiniz) 

vazgeçtiniz değil mi?”325 buyurulmuştur. İçki haram kılındıktan sonra Hz. 

Peygamber,“Gerçekten Allah şarabı haram kılmıştır. Şimdi kimin elinde ondan 

birşey bulunduğu halde bu hüküm kendisine ulaşırsa, artık onu ne içsin, ne de 

satsın”326 emrini vermiştir. Bunun üzerine Sahabe ellerinde ve hanelerinde bulunan 

şarap küplerini kırmış ve tamamını dökmüşlerdir. Sonuç olarak şarabın haram oluşu; 

kitap, sünnet ve icma ile sabit olmuştur. 

6. İrtidatın-Hak Dini Terketmenin Cezası 

 Dinden dönme, hak dini terk etme manalarında kullanılan irtidat terim olarak bir 

müslümanın İslâm dinini terketmesine veya başka bir dine dönmesine denir. İrtidad eden 

kimseye de mürted (dinden dönen) adı verilir. 

 İslâm dini temelde din ve vicdan hürriyetine büyük önem vermiştir. Bu yüzden 

hiç kimse müslüman olmaya zorlanamaz. Kur'an’da şöyle buyurulur: “Dinde zorlama 

yoktur. Artık hak batıldan seçilip belli olmuştur. Kim tağutu inkâr edip Allah'a iman 

ederse, şüphesiz ki o, kopmayan sağlam bir kulpa sarılmıştır Allah her şeyi işiten ve 

her şeyi bilendir”327 Kendi hür iradesiyle müslüman olan kimsenin ise artık İslâm dininin 

esaslarına uyması gerekir. 

 İslâm hukukunda mürtedle ilgili ceza ve bir takım hükümler vardır. Kur’an’da: 

"İçinizden dininden dönüp kâfir olarak ölen olursa bunların işleri dünya ve ahirette 

boşa gitmiş olur. İşte cehennemlikler onlardır. Onlar orada temelli kalıcıdırlar"328 

                                                
322 Maide, 5/ 90. 
323 Gazali, Ebu Hamid Muhammed b.Muhammed, El Mustafa min İlmû'l Usul,  Beyrut 1987, c. I, s. 287. 
324 Mavsili, El İhtiyar, c. IV, s. 98. 
325 Maide, 5/ 91. 
326 Müslim, Had. 1206 
327 Bakara, 2/256. 
328 Bakara, 2/217. 



 115 

buyurulmuştur. Bu ayet irtidad eden kimsenin ahiretteki cezasını belirtmektedir. 

Amellerin de boşa gideceği şöyle bildirilir: "İnkâr edip kâfir olarak ölenlerin hiç 

birinden, yeryüzünü dolduracak kadar altın fidye verseler bile kabul olunmayacaktır. 

Onlar için can yakıcı bir azap vardır. Onların bir yardımcıları da yoktur329 

  İrtidad, tek başına sadece dinden dönme diye değerlendirilmemiştir. Bir bakıma 

İslâm toplumuna ve devlete karşı baş kaldırma, ciddi bir isyanda bulunma hareketi 

sayılmıştır. Tarihi süreçte, irtidat edenin içinde bulunduğu toplumda barınamaması, başka 

devlete iltica etmesi veya savaş anında irtidat edip düşman saflarına katılması, irtidat 

suçunun yanında, devlet sırlarını ifşa, vatana ve devlete ihanet suçlarını da birlikte 

işlemesine neden olmaktadır. Bu nedenle irtidat, devlete ve kamu düzenine başkaldırı ve 

isyan niteliğinde değerlendirilmiş ve bu yüzden mürtede uygulanacak müeyyideler ağır 

tutulmuştur. Ancak sadece irtidat nedeniyle mürtede verilecek ölüm cezası ise 

tartışmalıdır. 

 Hanefî Hukukçulara göre, irtidat edene verilecek ceza yalnız erkekleri kapsamına 

alır. İrtidad edene, İslâm dini anlatılır ve tövbe etmesi istenir. Bu müstehaptır. Kendisine 

daha önce İslâm daveti ulaştığı için, bu çağrı farz değildir. O, yeniden İslâm'a dönerse 

problem bitmiş olur. Eğer küfürde ısrar eder, devlet başkanı tövbe ümidi görürse veya 

mürted, süre istemiş bulunursa; kendisine üç gün süre verilir. Eğer devlet başkanı tövbe 

ümidi görmez ve mürted de bir süre talebinde bulunmamış olursa, ceza tatbik edilir. Bu 

konuya delil olarak Hz. Ömer'in uygulaması gösterilir. İslâm ordusunda irtidad edip, 

derhal öldürülen bir adamın durumu Hz. Ömer'e haber verilince şöyle demiştir: “Onu bir 

yerde üç gün hapsetmeniz her gün bir ekmek vermeniz ve tövbeye davet etmeniz 

gerekmez miydi? Umulur ki o, tövbe eder ve Allah'a dönerdi. Ey Allah'ım! Ben bu 

olayda hazır bulunmadım, emir vermedim. Haber bana ulaştığı zaman rıza da 

göstermedim”330 Hz. Ali de mürtedi üç defa tövbeye davet eder ve şu ayeti okurdu; 

“İman edip sonra inkâr eden, sonra iman edip tekrar inkâr eden, sonra da 

inkârlarında ileri gidenleri Allah ne bağışlayacak ne de doğru yola eriştirecektir.”331 

Mürted'in tövbeye davet edilmeden önce öldürülmesi mekruhtur. Ancak dinden 

dönmekte ismetini yitirdiği için, onu öldüren yetkiliye bir şey gerekmez. Mürtedin 

tövbesi kelime-i şehâdet getirmesi ve girdiği dinden yeniden İslâm'a dönmesidir.  

                                                
329 Ali İmran, 3/91. 
330 Kasani, a.g.e. c. VII, 134- 135. 
331 Nisa, 4/137. 



 116 

3.1.4.4. Kısas 

  Bir suç işleyenin aynı cinsten bir ceza ile cezalandırılması olup öldürme veya 

yaralamada, suçluya aynı şeyin yapılmasıdır. Kasten adam öldürene veya yaralayana 

İslâm hukukunun uyguladığı cezadır. Bir İslâm Hukuku terimi olarak kısas, ferdin hakkı 

olarak yerine getirilmesi gereken, ayet ve hadislerde miktarı belirlenen ve suçlunun 

bedenine yönelik bulunan cezayı ifade eder. Kesmek anlamına gelen "Kass" kökünden 

alınmıştır. Kısas cezasını gerektiren suçlar, kasten adam öldürme ile bazı kasten yaralama 

ve sakat bırakma eylemlerini kapsamına alır. Kısas cezası Kitap ve Sünnet delillerine 

dayanır. Kur'ân-ı Kerim'de şöyle buyurulur: “Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında 

size kısas farz kılındı. Hür hür ile köle köle ile kadın kadın ile kısas olunur. 

Öldürülenin velisi tarafından, öldüren lehine bir şey affolunursa (diyet için) yapılacak 

uygulama örfe göre normal olmalı ve en iyi bir şekilde ona ödenmelidir. Bu size 

Rabbınızdan bir kolaylık ve rahmettir. Artık bu hükümden sonra kim haddi aşarsa ona 

acı bir azap vardır. Sizin için kısasta hayat vardır, ey tam akıllı insanlar.”332 “Her kim 

haksız olarak öldürülürse onun velisine yetki verdik. O da öldürmede haddi aşmasın. 

Çünkü ona yeterince yardım olunmuştur.”333 “Biz Tevrat'ta onlara şu hükümleri farz 

kılmıştık: Cana can, göze göz, buruna burun, kulağa kulak, dişe diş ile kısas yapılır. 

Yaralarda da kısas vardır. Fakat kim hakkından vazgeçerse, bu onun günahlarının 

affına bir sebeptir. Kim Allah'ın indirdiği ile hükmetmezse, işte onlar, zalimlerin ta 

kendileridir.” 334. 

 Kısas hükümlerinin önceki semavî dinlerde de bulunduğunu Kur'ân-ı Kerim 

bildirmektedir. Tevrat’ta bugün konu ile ilgili şu kurallar yer almaktadır: “Bir kimseyi 

vurarak öldüren kimse, mutlaka öldürülecektir.”335 “Bir kimsenin komşusuna kini olur ve 

onu hile ile öldürürse, öldürülmesi için onu mizbahından bile alacaksın.” 336 “Bir kimse 

bir adamı öldürürse mutlaka öldürülecektir.” 337 

 İslâm'ın ortaya çıkışından önce, Medine'de yaşayan iki yahudi kabilesi 

Nadîroğulları ile Kureyzaoğulları arasında çatışma olmuş, Nadîroğulları üstün gelmişti. 

Bu üstünlüğü ondan sonra işlenecek suçlara uygulanacak cezalara da yansıtmaya 
                                                
332 Bakara, 2/178–179. 
333 İsrâ, 17/33. 
334 Mâide, 5/45. 
335 Kitab- Mukaddes, Çıkış, 21/13. 
336 Kitab- Mukaddes, Çıkış, 21/14. 
337 Kitab- Mukaddes, Levililer, 24/17. 



 117 

başladılar. Meselâ, bir Nadirli, Kurayzalıyı öldürürse kısas uygulanmıyor, yüz vask (200 

kg.lık ağırlık ölçüsü) kuru üzüm fidye olarak ödeniyordu. Fakat bir Kureyzalı, Nadirliyi 

öldürürse, kısas yoluyla suçlu da öldürülüyordu. Eğer bu son durumda fidye ödemesi 

kararlaştırılırsa, iki kat olarak fidye uygulanıyordu. İşte Yüce Şari, onların Tevrat'tan 

sapma noktalarını belirlemek ve İslâm ümmetine de kısas hükümlerini teşmil etmek üzere 

yukarıdaki ayeti indirdi. 338  

 Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Kim kasten öldürürse, bunun hükmü 

kısastır.”339 “Allah'tan başka ilâh olmadığını ve benim Allah'ın elçisi olduğumu tasdik 

eden müslüman bir kimsenin kanı, şu üç durum dışında helal değildir: Cana karşı can, 

zina eden evli kişi ve dini terkedip cemaatten ayrılan kimse”340 Kasten ve taammüden 

öldürmenin kısası gerektirdiği konusunda görüş birliği olmakla birlikte kasıt ve 

taammüdün karinesi üzerinde görüş ayrılığı vardır.  

 Kısasın uygulanabilmesi için maktulün velisi malum olmalı ve kısas talebinde 

bulunmalıdır. Kur'an’da: “Kim mazlum olarak öldürülürse, biz onun (öldürülenin) 

velisine bir selahiyet vermişizdir. O da (öldürülenin velisi de) öldürmekte israf etmesin. 

Çünkü o cidden (ve zaten) yardıma mazhar edilmiştir.”341 buyurulmuştur. Dolayısıyla 

"kısas"ı taleb hakkı, maktulün velisine aittir. Öldürülen kimselerin asabesi (mirasta hak 

sahibi olanlar) kısas talebinde bulunmazsa veya bir kısmı bulunur, bir kısmı affetmeye 

veya sulha razı olursa kısas düşer. Çünkü kısas, cüzlere ayrılmayı kabul etmez, ikrahla 

bile olsa kısasta af muteberdir.342 Maktulün velisi, affetmeye yetkili olduğu gibi, belirli 

bir mal karşılığı “sulh” yapmaya da yetkilidir. Hz. Enes b. Malik'den rivayet edildiğine 

göre, Hz.Peygamber’e kısasla ilgili herhangi bir mesele arzolunduğu zaman, maktulün 

velilerine devamlı olarak affetmelerini tavsiye buyurmuştur.343 Dolayısıyla mü'minlerin 

emiri veya kadısı, öldürülenin velilerine affetmeleri veya sulh yapmalarını tavsiye eder. 

Ancak kat'iyyen bu konuda selahiyet sahibi değildir. Zira selâhiyetin, kat'i nass'la, 

maktulün  akrabalarına verildiği sabittir. Esasen zarara uğrayanlar da onlardır. Bununla 

beraber kısas hakkından vazgeçilmesi veya suçun kastın aşılması suretiyle yahut da 

                                                
338 Bkz. İbn Kesir, a.g.e. I, 299–300.  
339 Ebû Davud, Diyat, 5. 
340 Buhârî, Diyât, 6.  
341 İsrâ, 17/ 33. 
342 Kasani, a.g.e. c. VII, s. 182. 
343 İbn Hanbel, c. III, s. 213, 252.  



 118 

taksirle işlenmesi durumunda devletin, kamu düzenini korumak için tazir cezası verme 

yetkisi saklıdır. 344 

 Kısasın nasıl tatbik edildiğine değinecek olursak şurası muhakkaktır ki; İslâm 

işkenceyi haram kılmıştır. Nitekim savaş meydanında dahi; el, ayak, burun, kulak keserek 

veya göz oyarak cezalandırma yasaklanmıştır. Hz.Peygamber’in “İnsanların öldürmede; 

en merhametli olanları, mü'minlerdir.”345 hadisi ile ölüm cezasının uygulamasının dahi 

ceza tatbik edilecek suçluya en az eziyet verecek şekilde yapılması gerektiği 

buyurulmuştur. Bazıları kısasa dair kesinleşmiş mahkeme kararının maktul yakınları veya 

mağdur tarafından infaz edilebileceğini söylemişlerse de cezaların ve özellikle kısasın 

infazı devletin bu iş ile görevlendirdiği memurlar eliyle yapılması gerekir. Mağdur tarafın 

infazın tamamlanmasına kadar kısas hakkından vazgeçmesi mümkün olduğu için 

onlarında kısas anında ve yerinde hazır bulunmaları gerekir.346         

  Kur’an kısas cezasını belirlemekle beraber insan hayatının değerli oluşunu ön 

plana çıkararak kendisine yönelebilecek saldırılara engel olur.347 İnsan hayatının 

korunması için herkesin ve her kişinin, başkasının hayatının kutsallığını kabul edip onun 

korunmasına yardım etmesi gerekir. Haksız yere bir başkasının hayatını alan yalnızca bir 

kişiye zulmetmekle kalmamış, aynı zamanda insan hayatının kutsallığı ile ilgili hiçbir 

duygu, başkalarına karşı hiçbir merhamet duygusu taşımadığını göstermiş demektir. Bu 

nedenle o tüm insanlığın düşmanı demektir. Çünkü herkes aynı tür katı kalpliliğin 

kurbanı olursa, tüm insanlığın sonunun gelmesi kaçınılmazdır.348 Bir insanın haksız yere 

öldürülmesi toplumda öldürme olayının yayılmasına, haksızlık ve düşmanlıkların 

çoğalmasına, toplum düzeninin bozulmasına yol açar. Ayrıca bir insanı öldürmenin bütün 

insanları öldürmek gibi olduğunun ifade edilmesi, kasten adam öldürme günahının 

büyüklüğünü349 ve insan öldürmeye cüret edenlerin bundan vazgeçmeleri için öldürme 

işinin korkunç bir şey olduğunu göstermeye yöneliktir.350 

 Farzların terkedilmesi veya haramların işlenmesi sonucu ortaya çıkan bütün 

hadiseler ve bunlara sebeb olan kimselere uygulanan cezalar, insanların can, mal, nesil, 

akıl ve din emniyetini sağlamak içindir.  
                                                
344 Karaman, Hayrettin, Mukayeseli İslam Hukuku, İstanbul 1982, c.II, s. 475.  
345 Ebû Davud, c. III, s. 120 K. Cihad.  
346 Avcı, Mustafa, a.g.e., s. 84 
347 Bardakoğlu, Ali, Ceza, DIA,  İstanbul 1993, c.VII,  s.472. 
348 Mevdudi, a.g.e., c. I, s.421. 
349 Cessas, Ahmed Ali er-Razi, Ahkâmü’l – Kur’an, Beyrut 1993, c. II, s.569. 
350 Şevkani, Muhammed b, Fethu’l- Kadir, Beyrut t.y., c. II, s. 40. 



 119 

3.1.5.  Şiddetin Meşru Olmayan Boyutu 

 Tezin bu başlık altındaki kısmında şiddet içeren eylemlerin meşru olmayan 

boyutunu inceleyeceğiz. Zira muhtevası itibarıyla “şiddet” kavramı çok geniştir. Bu 

muhteva içerisinde; öldürme-cinayet-katl, intihar, yaralama, yolkesme-eşkıyalık-bağilik, 

fitne-bozgunculuk suçlarını ele alacağız. Başlığı seçerken “terör” kavramı 

kullanılmamasının sebebi İslam Hukuku litaretüründe bu kavramı bugünkü manada 

karşılayabilecek tek bir kavram veya tanımın mevcut olmamasıdır. Zira tezimizin birinci 

bölümünde belirtildiği gibi “terör” tabiri 18.yüzyılda ilk defa kullanılmaya başlanmıştır. 

Batı litaretüründe de terör kelimesi geçmişte ve halen, bazen şiddet (violence), siyasal 

şiddet (political violence), hatta anarşi (anarchy) kelimeleriyle eş anlamlı olarak 

kullanılmaktadır. Buradan hareketle bu başlık altında inceleyeceğimiz suçlar İslam 

Hukuku’nda da kavramsal olarak ve unsurları itibarıyla tek başlarına veya birlikte “terör” 

kavramıyla benzeşmektedir. Bu nedenle sözkonusu suçlarıın ayrı ayrı incelenmesi uygun 

görülmüştür. 

3.1.5.1. Öldürme-Cinayet-Katl 

  Cinayet kelimesi, ağaçtan meyvayı düşürmek manasınadır. İslâmi ıstılahta: 

“Gerek nefse, gerekse mala taalluk etsin, Allah’ın haram kıldığı bir fiili irtikâp etmeye 

cinayet” denilmiştir.351 Fukahanın, “cinayet” kavramını, daha ziyade insanın hayatına ve 

uzuvlarına karşı, işlenmesi haram kılınan fiilleri izah için kullandığı bilinmektedir.352 

Canlı bir varlığın hayatına son verme işlemi, bir kimsenin hayatını haklı veya haksız, 

hukukî ve hukuk dışı olarak silahla veya başka bir şeyle sona erdirme, katletme, idam 

etmedir. Fukahanın cinayet kavramını ele alışı dikkatle incelenirse, iki hadise ile karşı 

karşıya geliriz. Birincisi, masum olan bir kimsenin, haksız yere öldürülmesidir ki, buna 

“cinayet fi'n-nefs” denir. İkincisi, masum bir kimsenin vücudundan uzvunun koparılması, 

ta'tili (işlemez hale getirilmesi) veya yaralanmasıdır ki, buna “cinayet madûnen'nefs” 

denir. Yani öldürmeden daha aşağı olan cinayettir.353 Kasden işlenen bir cinayet 

haramdır.  

                                                
351 Bilmen, Ömer Nasuhi, a.g.e.  c. III, s. 27–28. 
352 Serahsi, a.g.e. c. XXVII, s. 84. 
353 Bilmen, Ömer Nasuhi a.g.e. c. III, s. 28.  



 120 

Öldürmenin çeşitlerine gelince ruhun çıkmasında müessir olan fiile “öldürme” 

denir.354 Müessir fiilin tek tek sayılması mümkün olmadığı için, failin (öldürenin) 

durumu esas alınır. İmam-ı Azam Ebû Hanife'ye göre öldürme çeşitleri şunlardır:   

1. Kasden öldürme,  

2. Kasıt benzeriyle öldürme,  

3. Hataen öldürme, 

4. Hata yerine sayılan öldürme,  

5. Tesebbüben (bir sebeble) öldürme.355 

 Kur'anda: “Kim bir mü'mini kasden öldürürse cezası, içinde ebedi kalıcı olmak 

üzere, Cehennem’dir. Allah ona (kasden öldürene) gazab etmiştir, ona lanet etmiştir ve 

ona çok büyük bir azab hazırlamıştır.”356 buyurulmuştur. Hz. Peygamber'in:“Allah 

indinde, dünyanın yok edilmesi, bir mü'mini öldürmekten daha ehvendir”357 

buyurduğu bilinmektedir. Dolayısıyla meşru bir sebeb olmadan, herhangi bir kimseyi 

öldürmek büyük günahlardandır.  

  Hataen, ihmal sonucu veya bir sebeble öldüren kimse de titizlik göstermediği ve 

gerekli tedbiri almadığı için günahkârdır.358 Can emniyetini tahrip eden her fiil, fesadın 

yayılmasına vesile olur.  

  Kur'an’da: “Bundan dolayıdır ki, İsrailoğullarına şu hakikatı hükmettik: Kim 

bir canı, bir can mukabilinde (kısas) veya yeryüzünde bir fesad çıkarmaktan dolayı 

olmayarak, öldürürse, bütün insanları öldürmüş gibi olur. Kim de onu kurtarırsa, 

bütün insanları diriltmiş gibi olur. And olsun ki, peygamberlerimiz onlara beyyineler 

(apaçık ayetler, deliller, mucizeler) getirmişti. Sonra hakikaten yine içlerinden 

birçoğudur ki, bunların arkasından, (hala) yeryüzünde (fesad ve cinayet hususunda) 

muhakkak haddi aşanlardır”359 buyurulmuştur. Esasen haksız yere, meşru bir sebep 

olmadan bir kimseyi öldürebilen katil, aynı gerekçeyle, bütün insanları öldürebilir. 

Nitekim günümüzde teröristler, gayrı meşru şekilde binlerce insanı katletmektedirler. Hz. 

Peygamber'in haksız yere öldürülen her insanın günahından, Hz. Âdem’in oğlu Kabil'e 

                                                
354 Serahsi, a.g.e. c. XXVI, s. 148.  
355 Merginani, a.g,e, c. IV, s. 156.  
356 Nisa, 4/ 9.  
357 İbn Süleyman, Muhammed, Mecmuatû’l Enhur fi Nülteka el Ebhur (Şerhû Damad) İstanbul t.y., c. II,  
s. 615  
358 Molla Hüsrev, a.g.e. c. II, s. 90.  
359 Maide, 5/ 32.  



 121 

bir pay ayrıldığını buyurduğu bilinmektedir.360 Kitap ve sünnetle sabittir ki ilk insandan, 

günümüze kadar, meşru bir sebeb olmadan insan öldürmek haram kılınmıştır.  

 Bir insanı kasden öldürmek, bütün insanların “can emniyetini” hiçe saymak 

demektir. Kur'anda: “Allah'ın haram kıldığı cana, haklı bir sebeb olmadıkça kıymayın. 

Kim mazlum olarak öldürülürse, biz onun (öldürülenin) velisine, bir selâhiyet 

vermişizdir. O da (öldürülenin velisi de) öldürmekte israf etmesin. Çünkü o cidden (ve 

zaten) yardıma mazhar edilmiştir”361 buyurulmuştur. İslâm'da bozulan toplum düzenini 

ıslah için cinayetlere birtakım cezalar öngörülmüştür. Bunlar haps, kısas, diyet, gurre, 

mirastan mahrumiyet ve katl keffareti gibi cezalardır. Bu cezalara uhrevî cezayı da 

eklemek gerekir.  

3.1.5.2.  İntihar-Kendini Öldürme 

  Ne şekilde olursa olsun bir kimsenin kendisini öldürmesine intihar denir. İntihar 

Allah'ın yaratmış olduğu cana kıymaktır. Bu yüzden de büyük günahlardandır. İnsana 

canı veren Allah olduğu gibi, onu almaya yetkili olan da O’dur. İntihar etmenin haramlığı 

ve ahiretteki tehlikesi ayet ve hadislerle sabittir. Kur'an-ı Kerim’de şöyle buyurulur: "Ey 

iman edenler, mallarınızı aranızda karşılıklı rıza ile gerçekleştirdiğiniz ticaret yolu 

hariç, batıl yollarla yemeyin. Ve kendinizi öldürmeyin. Şüphesiz Allah size karşı çok 

merhametlidir."362 Ayette, fiilen cana kıyma anlamı yanında, Allah'ın haram kıldığı 

şeyleri işlemek, masiyete dalmak ve başkalarının mallarını batıl yollarla yemek suretiyle 

kendisine yazık etmek, ahiret hayatını mahvetmek anlamı da vardır.363   

 İntihar geçmiş peygamberler döneminde yasaklanmıştır. Cündeb bin Abdullah'tan 

Hz. Peygamber'in şöyle dediği nakledilmiştir: "Sizden önceki ümmetlerden yaralı bir 

adam vardı. Yarasının acısına dayanamayarak, bir bıçak aldı ve elini kesti. Ancak kan 

bir türlü kesilmediği için adam öldü”. Bunun üzerine Yüce Allah; “Kulum can 

hakkında benim önüme geçti, ben de ona cenneti haram kıldım,” buyurdu”364 Hayber 

Gazvesi sırasında büyük fedakârlıklar gösteren Kuzman adındaki birisinin, sonunda 

cehenneme gideceği Hz. Peygamber tarafından haber verilmişti. Bunun üzerine Ashab-ı 

Kiramdan Huzâî Eksüm, Kuzman'ı izlemiş ve O'nun, aldığı yaralara sabredemeyip, kılıcı 
                                                
360 Zebidi, Abdullatif, Had. 1371. 
361 İsrâ, 17/ 33. 
362 Nisa, 4/29. 
363 İbn Kesîr, a.g.e. c. II, s. 235. 
364 Buhârî, Enbiya, 50. 



 122 

üzerine yaslanarak intihar ettiğini görmüştür.365 Kuzman'ın ölüm şekli Hz. Peygamber’e 

iletilince şöyle buyurmuştur: “İnsanlar arasında öyle kimseler vardır ki, dış görünüşe 

göre, cennet ehline yaraşır hayırlı işler yaparlar; hâlbuki kendileri cehennemliktir. 

Öyle kimseler de vardır ki, cehennemliklere ait kötü işler yaparlar, hâlbuki kendileri 

cennetliktir.”366 İntihar edenin uhrevî cezası, intihar şekline uygun olarak verilir.  

 İntiharın fıkhi sonuçlarını inceledikten sonra şiddet ve terör ile intihar saldırıları 

ve bunların şehidlikle ilgisine temas edeceğiz. İslam Hukukçuları, İslâm tarihinde 

görülen bazı uygulamalara bakarak şu yönde fetvalar vermişlerdir: “Bir kişinin, neticede 

kurtulacağı ümidini taşıması durumunda veya bu ümidi taşımasa bile düşmana zarar 

vermesi, morallerini bozması, arkadaşlarına cesaret aşılaması, kendinde bir güç 

hissetmesi, esir olup işkence altında bazı sırlar vermekten endişe duyması gibi 

durumlarda, çok sayıda düşman kuvvetinin içine dalması ve onlara saldırması caizdir.”367 

Verilen fetvalara dikkat edilirse, bunlarda üç temel noktaya temas edildiği görülecektir: 

1. Bir harp hâli, muharip düşman veya savaş için hazırlanıp karşı karşıya gelmiş veya 

savaşmakta olan iki ordu bulunmaktadır. 

2. Saldırıyı düzenleyen, mutlak manada ölüme gitmemektedir. 

3. Ölmü ise, daha çok karşı tarafın eliyle gerçekleşmektedir 

 Bu fetvadan esinlenerek intihar saldırılarını caiz görenler, etkili olmak için başka 

yolun kalmadığını ileri sürmektedirler. Mücadele ettikleri taraflar silah, asker sayısı, 

lojistik destek, maddi imkân, askerî eğitim, hatta medya desteği gibi birçok konuda kıyas 

kabul etmeyecek bir üstünlüğe sahiptirler. Dolayısıyla intihar saldırılarından başka yol 

kalmamaktadır. Bu düşünce, iki şeyi beraberinde getirmektedir:  

1. Hedef ve vasıta arasında gerekli ayırım yapılamamakta, bunlar birbirine 

karıştırılmaktadır. Mü'min için, hedef de hedefe götürecek vasıta da meşru olmalı ve 

bunlar birbirinin yerine geçmemelidir. Ayrıca, her zaman asıl maksat Allah'ın rızasını 

kazanmak olması gerektiği için, her halükârda bir netice elde etme duygusu bu asıl 

maksadın yerini almamalıdır.  

2. Mutlaka bir neticeye ulaşma adına her yol mübah addedilecek olursa, böyle bir anlayış, 

karşı tarafın aklını, soyunu bozmak için onları uyuşturucuya, fuhşa alıştırmak, bilimi 

kötüye kullanarak meselâ fayda yerine zarar veren ilaçlar üretmek, hastanelere gelen 

                                                
365 Buhârî, Kader, 5, Rikâk, 33, Meğâzî, 38, Cihâd, 77. 
366 Buhâri, Kader, 5, Rikâk, 33. 
367 Şeybanî, Muhammed b. Hasan, Siyer’i Kebir, Kufe t.y., c. 4, s. 1512.  



 123 

hastaları tedavi etmemek veya bir yolla öldürmek gibi gayr-i meşru ve insanlık dışı daha 

birçok metot kullanmayı da caiz görmeye yol açabilir.  

 Ancak, insanlığı dünya ve ahiret saadetine ulaştırmak için gönderilen dinler ve 

görevlendirilen peygamberler, insanlık dışı hiç bir metodu ne kullanmışlar ne de 

kullanılmasına izin vermişlerdir. Aksine onlar, savaşı bile tali bir yol olarak görmüşler ve 

mümkün olabildiğince barış yoluna başvurulmasını emretmişlerdir. Ayrıca şehidlik, 

ancak dinî prensipler gözetilerek çıkılacak bir makamdır; kin ve nefretle elde edilemez. 

Müslüman'ın davası hak olduğu gibi metodu da hak olmalıdır. Ayrıca Müslüman, 

yukarıda incelediğimiz gibi, savaşta bile haddi aşamaz: “Sizinle savaşanlara karşı Allah 

yolunda savaşın, (ancak) aşırı gitmeyin. Elbette Allah aşırı gidenleri sevmez.”368 

ayetinin tefsirinde Seyyid Kutup kısaca şu açıklamaları yapmaktadır: “Aşırı gitme; bilfiil 

savaşa katılmayan ve ne İslâm devletine ne de İslâm cemaatine karşı tehlike 

oluşturmayan kadın, çocuk, yaşlı ve her milletten, her dinden kendini ibadete adamış 

kimseler gibi zararsız ve güvenli insanların askerler tarafından hedef alınması biçiminde 

görüleceği gibi, İslâm tarafından yasallaştırılmış savaş kurallarını çiğnemek şeklinde de 

olabilir. Oysa İslâm, gerek eski ve gerekse çağdaş cahiliye savaşlarının ortaya koyduğu 

tüyler ürpertici cinayetleri en aza indirmek, hattâ bunlara son verebilmek için söz konusu 

savaş kurallarını yasallaştırmıştır. O tüyler ürpertici cinayetler ki, İslâmî duyarlılık 

onlardan nefret etmekte, İslâmî takva onlardan tiksinmektedir.” 369  Hz.Peygamber ve 

ashabının bazı uygulamalarını örnek verdikten sonra Seyyid Kutup sözlerini şöyle 

tamamlıyor: “Müslümanlar sayılarının çokluğu ile zafer kazanmadıklarını biliyorlardı. 

Çünkü sayıları azdı. Ayrıca silâh ve teçhizat üstünlükleri sayesinde de zafer 

kazanmıyorlardı. Çünkü onların silâh ve teçhizatları düşmanlarınkinden azdı. Onlar, 

öncelikle imanları, Allah'a bağlılıkları ve Allah'ın kendilerine yönelik yardımı sayesinde 

zafere ulaşıyorlardı. Buna göre yüce Allah'ın ve Peygamberimizin direktiflerine aykırı 

hareket etmiş olsalardı, bel bağladıkları biricik zafer sebeplerinden kendi elleriyle yoksun 

kalmış olurlardı. Bundan dolayı sözünü ettiğimiz savaş kurallarına, kendilerini baskı 

altında inletmiş ve bazı arkadaşlarını en tüyler ürpertici işkenceler ile öldürmüş olan 

düşmanları karşısında bile uyuyorlardı.”370  

 İntihar saldırılarına bakıldığında, bunların iki şekilde cereyan ettiği görülmektedir. 

                                                
368 Bakara, 2/190. 
369 Kutub, Seyyid, Fizilal-i Kur’an, Hikmet Yayınları, İstanbul t.y., c. II, s. 290  
370 Kutub, Seyyid, a.g.e. c. II, s. 291 



 124 

1. Birbirlerine savaş açmış iki devletin orduları içinde görevli kişilerin izinli, plânlı ve 

hedefli bir şekilde yaptığı intihar saldırıları. Bu saldırılar da temelde iki şekilde 

gerçekleşebilir:  

a. Bir kişi veya gurubun, büyük bir düşman gurubuna veya karargâhına, uçak, tank, el 

bombası vb. silahlarla saldırması halidir. İntihar saldırılarını düzenleyen kişilerin, İslâm 

tarihindeki örnekleri bu tür bir saldırıya delil olur ve saldırıyı düzenleyen kişi ölürse 

elbette şehid olur. Ancak ölmeyip kurtulması da mümkündür. 

b. Bir kişi veya gurubun, üzerlerine bomba bağlayarak veya kullandıkları arabaya bomba 

yükleyerek, savaşa katılan düşman askerlerinin saflarına veya karargâhlarına dalması ve 

bombaları patlatması halidir. Bu tür bir saldırıya, ancak fakihlerin saydıkları ve yukarıda 

anılan şartlar çerçevesinde dinen cevaz vermek ve onu savaş ortamında anlaşılabilir 

görmek mümkündür. Aksi takdirde, bu saldırılar anlaşılamaz; çirkin bir eylem olarak 

adlandırılmalı ve yapanlar mahkum edilmelidir. 

2. Bilfiil savaşta olmayan ve saldırgana (vizeli/vizesiz) ülkesine girme hakkı tanımış, 

ayrıca başka ülke vatandaşlarına kendi içinde çalışma, eğitim görme, oturma, işyeri açma, 

evlenme, bazı şartlarla vatandaş olma izni veren bir ülkede yapılan saldırılar. Zira eyleme 

sahne olan ülke, iki tarafa da vize vererek onları güvenliği altına almış olmaktadır. Bu 

güvenliği ihlal etmek, verilen vizeye (belki fıkhî tabirle emana, sığınma veya serbest 

dolaşma hakkına) hıyanet etmektir ki, bu da caiz değildir. İbn Hacer Heytemi, muahede 

yapanı öldürmeyi büyük günah sayar.371 Bu eylemler, ister oradaki bir yabancıya, ister 

savaş hâlinde olduğu ülkenin, girilen ülkede yaşayan vatandaş ve askerine, isterse o 

ülkenin vatandaşına yönelik olsun, buna ne cevaz verilebilir ne de saldırıyı düzenleyen 

kişilere şehid demek mümkün olur.  

Böyle bir saldırıyı yapan kişi,  

a. Masum kişileri öldürdüğü,  

b. Kendisine vize veren devlete hıyanet ettiği ve zarar verdiği,  

c. İnsanları dehşete düşürüp psikolojilerini bozduğu,  

d. Suçsuz insanların malına zarar verdiği,  

e. Müslüman ise, İslâm imajını bozduğu,  

f. Vatandaşı olduğu ülkeyi uluslararası platformlarda güç durumda bıraktığı,  

g. Aile ve akrabalarına acı yaşattığı,  

                                                
371 İbn Hacer Heytemi,  ez-Zevacir, İrşad Kitap Yayıncılık, t.y., c. II, s. 153. 



 125 

h. Büyük ihtimalle uluslararası bir suç şebekesinin başarılı olmasına alet olduğu,  

i. Müslüman ise, İslâm düşmanlarının sevinmesine neden olduğu için ayrıca suçludur ve 

affedilemez bir davranışın sahibidir.  

 Netice olarak bahsettiğimiz kaideler çerçevesinde günümüzdeki şekliyle intihar 

fiilinin ve intihar saldırılarının İslâm'da yeri olmadığı gibi, bu saldırıları doğuran şartların 

da ıslah edilmesi gerektiği ortadadır. 

3.1.5.3. Yaralama-Müessir Fiil   

   İslâm'da, can emniyeti esas olduğu gibi, insanın uzuvlarının muhafaza edilmesi 

de esastır. Uzva karşı işlenen suçlar, yaralamalar veya müessir fiiller cezasız bırakılmaz. 

Kur'an-ı Kerim'de: “Biz onda, onların üzerine (şunu da) yazdık: Cana can, göze göz, 

buruna burun, kulağa kulak, dişe diş (karşılıktır. Hulasa bütün) yaralar birbirine 

kısastır”372 buyurulmuştur. Hanefi fûkahası, bu ayeti esas alarak, kasdi yaralamalarda 

esas olan kısastır. Kısas'ın tatbik edilebilmesi için, organlar arasında denklik ve benzerlik 

şarttır. Bu mümkün olursa, kısas tatbik edilir. Mümkün olmadığı zaman, "diyet" gündeme 

girer."373 hükmünde ittifak etmiştir. Yaralamada kasıd benzeri sözkonusu değildir. Kasd 

ve kasd benzerinin hükmü aynıdır. Çocuğun ve mecnunun, insan uzvuna karşı işlediği 

cinayetler hata hükmündedir. Bunlar için kasıd düşünülemez. 374   

3.1.5.4.  Yolkesicilik 

 Bir İslâm ülkesinde müslümanların veya zımmîlerin mallarını ellerinden zorla ve 

açıktan almak, onların canlarına kasdetmek ve halkı korkuya düşürmek için bir takım 

kimselerin veya güç, kuvvet sahibi bir kişinin yolları tutması yolkesiciliktir. Bu durumda 

halk gidip gelmekten menedildiği için yollar kesilmiş olur. Yolkesen kimseye de “kâtı-ı 

tarîk” veya “muhârib” denir. Yolkesicilik suçunun gerçekleşmesi için birden çok 

kimsenin bulunması şart değildir. Tek kişinin olması ile de bu suç işlenmiş olabilir. 

Çünkü bazan tek kişi gücü ve güçlü silâhları ile topluluğun yapabileceğinden daha 

fazlasını yapabilir. Diğer yandan yolkesmenin silâh kullanılarak yapılması da şart 

değildir. Bu konuda silâh ile sopa, taş ve benzerleri eşittir. Yani aslolan şiddet unsurunun 

varolmasıdır. Suça doğrudan katılanlarla azmettiren, yardım, destek, haberleşme, taşıma 
                                                
372 Maide, 5/ 45.  
373 Serahsi, a.g.e. c.XXVI, s. 74.  
374 Molla Hüsrev, a.g.e. c. II, s. 90. 



 126 

gibi dolaylı yoldan katılanlar birdir. Çünkü yolkesme bunların hepsinin ortak güç ve 

gayretleriyle gerçekleşmiş olur.  

İslâm'da yol kesme suçunun cezası çok şiddetlidir. Kur’an’da yolkesicilik Allah'a 

ve Rasûlüne karşı savaş açma sayılmıştır.375 Çünkü müslümanların korkutularak yolunun 

kesilmesi, mal ve can güvenliklerinin tehdit edilmesi onların haklarına en büyük bir 

saldırıdır. Bu yüzden cezası da ağır olup, kamu haklarından sayılmıştır. Yolkesme 

(hırabe) suçunda başta mali saikle ve cebir-şiddet yoluyla suç işlemek üzere bir örgüt 

oluşturmak, kamu otoritesini hiçe sayarak açıktan suç işlemeye cüret etmek ve adam 

öldürmek, mal yağmalamak ve ırza geçmek gibi suçları işlemek unsurları vardır.376 Bu 

suçun ceza türleri; öldürme, asma, sağ el ve sol ayağın çaprazlama kesilmesi ve 

sürgünden ibarettir. Bu cezaların uygulanmasında suçun işleniş şekli dikkate alınarak 

farklı görüşler de benimsenmiştir. 

 3.1.5.5.  Eşkıyalık 

 Bedbaht, kötü halli anlamında Kur'anî bir kavramdır. Toplumda bazı insanlar 

vardır ki her zaman anarşi çıkarır, hiç bir kanun nizam tanımaz, sınırsız hürriyet 

peşindedirler. Her istediklerini yapmayı arzular, her türlü eyleme hazır olup daima 

kendini ileri sürer, başkaları tarafından kullanılmaya yatkındırlar. Bunlar toplum içinde 

eşkıya, çapulcu ve ayak takımı görevini yaparlar. İşte bu tür özelliklere sahip kimseler 

Kur'an'da şaki olarak tarif edilir. Bu tür insanlar, dünyada haylazlıkları, geçimsizlikleri ve 

kural dışılıkları yüzünden bir şey elde edemedikleri gibi, âhirette de, dünyada iken sürekli 

hakka karşı gelip şer güçler tarafından piyon olarak kullanıldıkları için, aşağılıkların 

arasındadırlar. Ne dünyada iken iyi bir hayat sürerler, ne de âhirette. İşte bu yüzden bu 

kimseler şaki yani bedbaht, bahtsız kimseler olarak isimlendirilirler. Bedbahttırlar, çünkü 

yaptıkları hareketlerden dolayı hiçbir menfaat elde edemezler. Bahtsızdırlar, çünkü 

amellerinin, fiillerinin sonu boştur, yaptıkları işler boşa gitmiştir. Her türlü güzel nimet 

ve iyi sonuçtan mahrumdurlar.  

 Şaki kimselerin akıbetlerini, yani âhiretteki durumlarını Yüce Allah bize şöyle 

anlatıyor: “O gün geldiği zaman hiç kimse onun izni olmadan konuşamaz. Oraya 

toplananlardan kimi şaki (bedbaht, bahtsız) kimi de sait (mutlu) dir. Şakîiler 

                                                
375 Bkz.Mâide, 5/33–34. 
376 Avcı, Mustafa, a.g.e., s. 307 



 127 

ateştedirler. Onların orada (o bunaltıcı ateş içinde) öyle bir soluk alış verişleri vardır 

ki. Gökler ve yer durdukça orada sürekli kalacaklardır. Meğerki Rabbın, çıkmalarını 

dilemiş olsun. Çünkü Rabbın her istediğini yapandır.”377  

3.1.5.6.  Bağilik 

 Bağilik devlet bünyesinde bir grubun yönetime karşı çıkarak, isyan ederek belli 

bir bölgeyi işgal altına almasıdır. Müslümanlardan bir grup yönetime karşı ayaklanıp 

kendilerince geçerli bir nedene dayanarak itaat dışına çıkar ve bağımsız bir bölgede 

askeri bir güçle hâkimiyet kurarlarsa, bunlara “buğat” (bağîler, asiler) denir. Bu 

isyancıların ele geçirdikleri ve hâkimiyetleri altına aldıkları bölgeye islâm hukukunda 

“dâru'l-bağy” denir. İslâmî idarenin yönetim ve hâkimiyeti altındaki bölge veya ülkeye de 

“dâru'l-adl” adı verilir.378 Devlet başkanlığı meşru yolla sabit olan halifeye İslâm'da itaat 

mutlaka gerekli ve Müslümanlar için bir farzdır. Devlete karşı ayaklanmak ve savaşa 

girişmek yasaklanmıştır.379 Bu hususta Cenâb-ı Hakk şöyle buyurur:”Ey iman edenler! 

Allah'a itaat edin, peygamber'e itaat edin ve sizden olan emir sahiplerine de (itaat 

edin).”380 Bağiler, merkezi hükümete meydan okumak üzere ülkenin bir bölgesini işgal 

etmiş ve bu bölgede devletin egemenliğini tenkis ile kendi egemenliklerini tesis 

etmişlerse, bu durumda isyandan söz etmek gerekir. Hz. Peygamberin vefatını müteakip 

zekat vermek istemeyen kabileler, İslam’ı inkar etmedikleri halde vergi ödeme 

yükümlülüklerini yerine getirmedikleri için Hz.Ebubekir tarafından asi sayılmışlardır.381 

Hanefilere göre, isyancıların bâğî sayılması için müslüman olmaları gerekir. 

Çünkü Hristiyan veya Yahudilerden olan zımmîler ayaklanır ve müslümanlara ait bir 

bölge veya beldeyi ele geçirirlerse bunlar “harbi” olur. Zımmîler, müslüman isyancılarla 

işbirliği yaparak meşru İslâm idaresine karşı savaşırlarsa, statüleri değişmiş olmaz. 

Çünkü bunlar Müslüman olan isyancılar (buğât)'a tâbi sayılırlar.382 Bu duruma göre 

adalet ülkesi ile isyancıların ülke veya beldesi iç içe veya yan yana bulunabilmektedir. 

Hz. Ali'ye isyan eden, onun kanını müslümanların kan ve mallarını ve kadınlarını esir 

almayı mübah sayan, Ashab-ı Kiram'ı küfürle itham eden ve her günah işleyeni kâfir 

                                                
377 Hud, 11/105-107. 
378 Özel, Ahmed, İslâm Hukukunda Ülke Kavramı, İstanbul 1988, s. 135–136. 
379 Maverdi, Ebul Hasan Ali İbn.Muhammed İbn Habib, el-Ahkâmu's-Sultaniyye, Beyrut 1990, s. 5. 
380 Nisa, 4/59. 
381 Avcı, Mustafa, a.g.e., s. 343. 
382 İbn Âbidîn, a.g.e., c. IX, 100- 101. 



 128 

sayan Haricî ve benzeri fırkalar da asilerden kabul edilmiştir.383 Adalet ülkesi yönetimi, 

asilerle teslim olmalarına kadar savaşır. Ayette şöyle buyurulur: “Eğer müminlerden iki 

zümre birbiriyle dövüşürlerse aralarını bulup barıştırın. Eğer onlardan biri diğerine 

karşı hâlâ tecavüz ediyorsa, siz de o tecavüz edenle Allah'ın emrine dönünceye kadar 

savaşın. Sonuçta Allah'ın emrine dönerse artık adaletle aralarını bulup barıştırın. Her 

işinizde adaletle hareket edin. Şüphesiz Allah, adaletli olanları sever.”384  

 İslâm hukukunda bu konu, Hz. Ali ile Muâviye ve Haricîler arasında vuku bulan 

savaşlara dayandırılır.385 İki tarafın harp sırasında karşı tarafa verdikleri zarar dört büyük 

mezhebe göre tazmin edilmez. Ancak isyan ve savaştan önce veya sonra mal veya cana 

verilecek zararlar ise tazmin edilir. Asilerin hâkimiyeti altında bulunan dâru'l-bağy, 

dâru'l-İslâm'dan sayılır. Bu yüzden dâru'l-bağy ile dâru'l İslâm arasında temelde ülke 

ayrılığı yoktur, ancak idare ayrılığı vardır.386  

3.1.5.7. Fitne-Bozgunculuk 

 Azgınlık, sapıklık. Azap, fikir karışıklığı, ayrılığı, birşeye tutkunluk, günah, küfür, 

rüsvaylık, aşırıya kaçan mal ve evlat düşkünlüğü fitnedir. Çoğulu ise fitendir. Fitne, ilk 

önce imtihan, deneme ve sınama anlamında kullanılmış, daha sonra kapsamı 

genişlemiştir. Kur'an'da altmış kadar ayette bu kelime ve türevleri çeşitli anlamlarda 

kullanılır. Değişik anlamlar için şu ayetleri örnek verebiliriz:  

 “Fitneden sakının. Çünkü o, içinizden, sadece zulmedenlere dokunmakla 

kalmaz (onun musibeti) günahsızlara da dokunur”387 “Yeryüzünde hiçbir fitne 

kalmayıncaya ve din tamamen Allah'ın oluncaya kadar onlarla savaşın. Eğer 

kötülükten vazgeçerlerse, şüphesiz ki Allah, onların yaptıklarını çok iyi görür.”388 

“Onları bulduğunuz yerde öldürün. Sizi yurtlarınızdan çıkardıkları gibi, siz de onları 

çıkarın. Fitne çıkarmak adam öldürmekten daha kötüdür”389 “Allah'ın sana indirdiği 

hükümlerin bir kısmından seni saptırmalarından sakın”390 “Kalplerinde eğrilik 

                                                
383 İbn Hümâm, a.g.e., c. IV, s. 408.  
384 Hucurât, 49/9. 
385 Hamidullah, Muhammed, İslâm'da Devlet İdaresi,  Çev. Hamdi Aktaş, Beyan Yayınları, y.y. 1998, 
s. 142. 
386 Özel, Ahmet a.g.e., s. 137. 
387 Enfâl, 8/25. 
388 Enfâl, 8/39. 
389 Bakara, 2/191. 
390 Mâide, 5/49. 



 129 

bulunanlar, fitne çıkarmak ve arzularına göre açıklamak niyetiyle müteşâbih ayetlere 

uyarlar.”391 “Bilin ki, sizin için mallarınız ve evlatlarınız ancak bir imtihandır.”392 Bu 

ayetler fitne ve bozgunculuğun çirkin ve yasaklanmaş olduğunu göstermektedir. 

Hz.Peygamber'in fitne mefhumunu tefsir eden sözleri, hadis kaynaklarının 

“Kitâbü'l-fiten” kısımlarında yeralmıştır. Hz. Âişe'den rivayet edildiğine göre 

Hz.Peygamber namazın sonunda şöyle dua ederdi: “Allah'ım, kabir azabından, Mesih, 

Deccal'in fitnesinden, hayatın ve ölümün fitnesinden sana sığınırım. Allah’ım, hayatın 

ve ölümün fitnesinden, günâh ve borçtan da sana sığınırım”. Hadisteki, kendilerine 

karşı Allah'tan korunma isteğinde bulunulan altı fitne; kabir azabı, mesih-deccal, hayat, 

ölüm fitneleri ile günah ve borçtur. 

  İslâm, kişinin fitne ve fesattan uzak, temiz bir hayat sürmesi, manevî olgunluğa 

ulaştıracak amellere sarılması gerektiği, iyilik yapmayı, fitne, fesat, bozgunculuk, 

provakasyon, yalan, toplumu tedhiş edici tüm şiddet eylemleri dâhil her türlü kötülükten 

sakınmayı ve sakındırmayı amaçlamıştır. Bu konuda Hz. Peygamber'in müslümanı tarif 

eden şu hadisi bize ışık tutmaktadır. “Müslüman, diğer müslümanların elinden ve 

dilinden güvende olduğu kimsedir”393  

3.2. Şiddet ve Terör Eylemleri Bağlamında Evrensel İnsan Hakları 

 Çağdaş insan hakları fikrinin ortaya çıkış süreci, kavramın dinden soyutlanmış 

kavramlara dayandırılmaya başlandığı, özellikle de kurumsallaşmış dine, kiliseye cephe 

alındığı döneme rastlar. İnsan hakları fikri, dini düşüncenin üstünde ya da dışında 

değildir. İnsanın doğuştan gelen haklara sahip olduğu düşüncesi, aslında her kültürde ve 

her dinde var olmuştur. Ancak her dinin insana bakışı, sosyal ve siyasal ilişkiler ağında 

bireye ayırdığı yer oldukça farklıdır. Dinlerin hepsinin de insanın özgürlüğünden çok 

sorumluluğu ve ahlâkî değerler üzerinde durması dışında, insanın, Yaratıcı ve yaratılanla 

ilişkisi hakkında inanç ve direktifleri daima derin ayrılık ve ihtilaf konusu olmuştur. 

Yaratılış olayı da dinlerde insan haklarını temellendiren asıl inanç olmanın yanında, ilgili 

tartışma konularının temeline yerleşmektedir. Yaratılışı kabul eden bütün dinler ve 

felsefeler, insan haklarının kaynağının Allah olduğunda birleşir. 

                                                
391 Bakara, 2/7. 
392 Enfâl, 8/28. 
393 Buhârî, İman, 4, 5, Rikâk, 36. 



 130 

  Hak ve hürriyetlerin korunması bir yandan bireyler arası, yatay ilişkilerde 

ihlallerin önlenmesi ve tazmini ile ilgilidir. Bu, siyasal iktidarın varlığını gerektirir. 

Siyasal iktidarın varlığı ile birlikte iktidar mücadelesi başlar. Bu mücadelede ahlaki 

boyutun sınırları aşıldığında, şiddet ve terör ile sindirilmek istenen fertler ve bu fertlerden 

oluşan korunmaya muhtaç sosyal yapı ile karşılaşılır. Korunmanın ikinci boyutu ise birey 

ve devlet arasındaki dikey ilişkilerdedir. Bu da devlet gücünün sınırlanmasını 

gerektirmektedir. Burada hem bireyler arası ilişkilerdeki ihlallerin hem de devletin bu 

konuda aşırılıklara gitmesinin önlenmesinde önemli bir esas da siyasal gücü tayin eden 

ve sınırlayan hukukîlik esasının bir alt normu olan ‘suçların ve cezalarının kanunîliği’ 

prensibidir. Siyasal irade, hukukun üstünlüğü ile suç ve cezanın kanuniliği ilkeleri gereği, 

birey-toplum ve birey-devlet ilişkilerinde muvazene sağlayamadığı taktirde bireyi ve 

toplumu şiddet ve terör tehlikesinden korumalıdır. Bu muvazene de ancak ve ancak 

bireyin hareket alanının genişletilmesi ve devlet ve siyasal erkin yetkilerinin evrensel 

insan hakları lehine sınırlandırılmasıyla mümkün olur. Tezimizin bu kısmında evrensel 

insan hakları ile ilgili kazanımları değerlendirmeye çalışacağız. 

3.2.1. İslam Hukukunda İnsan Hakları 

 Çağdaş kavram ve öğretiler arasında önemli bir yere sahip olan insan hakları 

konusunda değişik yaklaşımlar sergilendiği görülmektedir. Ortaçağ Batı dünyasında 

kilisenin mutlakıyetin yanında yer alması, zorunlu hakikat dogmasını benimsemiş oluşu 

ve inanç, düşünce ve bilim alanındaki baskıları da gerek düşünce özgürlüğü gerekse din 

hürriyetinin göreceli, şüpheci, bilinemezci, ateist yaklaşımlara dayandırılmasına yol 

açmıştı. Katoliklik ile din hürriyeti arasındaki mevcut gerilimin de gerek şarkiyatçılar, 

gerekse müslüman ülkelerin bazı aydınlarınca İslam’a adapte edildiği görülmektedir. 

İslam’da tıpkı kilisenin yaptığı gibi doğmalara mutlakiyete teslim olmuş gösterilmeye 

çalışılmaktadır. Bu arka plan, günümüzde de dini, insan hakları ve din hürriyeti 

konusundaki tartışmaların dışında tutma eğilimini haklılaştırmak için kullanılmaktadır. 

Halbuki yaratılıştan buyana yaratıcı her an insanın yanında olmuş ve zamanın her 

diliminde insana yol gösterici peygamberler, kitaplar ve deliller göndermiştir. En son 

gönderilen Kitap Kur’an ve din ise İslam’dır. 

 
 



 131 

1.Yaratıcı’nın İnsana Bakışı 

 İslâm’ın insan anlayışı, bireylerde farklı biçimlerde görünen özelliklere ilişkin 

genellemelerden çok, Yaratıcı’nın insanı yaratışındaki güzellikte ortaya çıkar. Yüce 

Yaratıcı, insana, onu dünya üzerinde etkin hale getiren ayırt edici özellikler vermiştir. Bu 

özellikler, diğer insanlarla olduğu gibi yeryüzündeki başka varlıklarla ilişkilerinde de 

insana yol gösterir ve yaptıklarını ahlâkî bir değere dönüştürme gücü verir.  

2. Fıtrat - Eşitlik ve Özgürlük 

 İnsan haklarının temeli, İslam’ın tevhit inancını ve insan anlayışını da içeren 

‘fıtrat’ mefhumudur ki, buna göre, her insan aynı fıtrat üzerine, eşit ve özgür 

yaratılmıştır. “O halde yüzünü, Allah'ı bir tanıyarak dine, Allah'ın insanları üzerine 

yaratmış olduğu fıtratına doğrult. Allah'ın yaratışında değişiklik bulunmaz394 ayete 

göre, insan, tesadüfen veya tabiatın başka varlık kategorilerinden tekâmülle, onların 

devamı niteliğinde meydana gelmemiş, bilakis, ilahî irade sonucu ‘insaniyet’i takdir 

edilmiş ve ‘özel olarak’ yaratılmıştır. Bu durum, insana, insanlık ve kişilik noktasında bir 

onur ve değer bilinci vermektedir. Her insanın aynı fıtrat üzere yaratılması, ilahi iradenin, 

her insana eşit ve hür irade ve eylem bilinci şeklinde yasımasıdır. Yaratıcının külli 

iradesine oranla ve bu külli iradeden yansıyan bir nüve olması itibarıyla İslami ıstılahta, 

cüz’i irade olarak kabul edilen fıtratta eşitlik ve özgürlük, insanı diğer yaratılanlardan 

ayıran en bariz farktır.   

3. Emanetin Yed-i Emini 

 İslâm açısından özsaygı, insan oluşun ayırt edici anlamı, tevazu, değer bilinci ve 

sorumlulukla gerçeklik kazanır. Kur’an, “Biz o emaneti göklere, yere ve dağlara arz 

ettik, onlar, onu yüklenmekten çekindiler de onu insan yüklendi”395 ayetiyle insanın, 

evrendeki diğer varlıkların sahip olmadığı ayırt edici bir özelliğin yed-i emini olduğunu 

vurgular ki, sözkonusu edilen emaneti, Müslüman bireyin kendine, toplumuna ve 

dünyasına karşı üstlenmesi gereken sorumluluklar ve riayet edilmesi gereken haklar 

olarak yorumlayabiliriz. ‘Fıtrat’ kavramıyla her insanın yaratılıştan gelen asaletine işaret 

eden İslam, benliğin kendini görebileceğini ve kötülüğe sapma riskiyle birlikte tekâmül 

                                                
394 Rum, 30/30. 
395 Ahzâb, 33/72. 



 132 

edebileceği inancını verir. Kur'an'ın vurguladığı üzere, yeryüzündeki her şey insan için 

yaratılmıştır.396 ve insan, kullanmak üzere belli özellikler, yetenek ve potansiyellerle 

donatılmıştır.  

4. Akıl ve Vicdan Sahibi Varlık İnsan 

 Muhakkak ki, insan başıboş bırakılmış bir varlık olmadığı gibi 397 akıl, vicdan ve 

irade sahibi özgür bir varlık olarak onun vesayet altında olması onun tabiatına aykırıdır. 

Kur’an, “Her ilim sahibinin üstünde de daha iyi bilen biri vardır.”398 ifadesiyle, 

kimsenin hakikatin temsilcisi ve doğru bilginin kriteri ve öteki bireyler üzerinde vesayet 

hakkına sahip olamayacağına işaret eder.399 İnsan hakları fikrinin derinlik kazanması ve 

vicdanda kökleşmesi, o hakların felsefî temelleri ve teolojik kaynağıyla bağlantılıdır. 

İnsanın tüm benliğini etkisi altına alan bir olgu olan dinin bu süreçteki rolü, izafî, 

değişime açık toplumun ahlakî kurallarını sorgulama ve evrensel ahlakî değerler 

doğrultusunda akılcı bir vicdan gelişimine katkıda bulunmaktır. İman, Allah’a güven 

anlamı taşır ki, bu, mutlak adaletin varlığına ve ahlakî değerlere güveni getirir. 

 Yaratıcı’nın esmâsının nihayetsiz tecellîlerine bir ayna olan insan, iyilikte 

zirvelere çıkabileceği gibi,  yüksek bir moral otoriteye tabi olmadığında yıkıcı şekilde 

kendini ifade etmeye yönelir ve sınır tanımaz zulme sapabilir. Oysa İslam, insanın 

başkalarını etkileyen davranışlarından hem onlara hem Allah'a karşı; kendi ferdi alanında 

kalan iman, ibadet ve bireysel ahlâk konularında ise Allah'a karşı sorumlu olduğunu 

vurgular. Bu kişisel sorumluluk, özgür iradenin delili, bireysel özgürlüğün temelidir. 

Çünkü Allah’a bağlılık da özgürlükle anlam kazanır. Aslında Allah’a bağlılık, tüm 

yaşamın nihaî manevî temeli Allah olduğundan, zımnen insanın kendi ideal tabiatına 

bağlılık demektir.400 İslâm âlimleri, bir yandan Allah'ın iradesine teslimiyetin üstünlüğü 

üzerinde durur, diğer yandan da İslam ahkamının nihai maksadının insanlığın yararını 

gerçekleştirmek olduğunu ifade eder. Dolayısıyla, Allah'ın hükmü kavramında, bireysel 

hakların beşerî ilişkiler bağlamında merkezî bir konumda olduğunu söylemek 

mümkündür. Ancak, seküler yaklaşımın ve hümanist düşüncenin aksine, bireysel irade 

tek başına hakların belirleyicisi değildir.  

                                                
396 Bkz. Bakara; 2/29; Lokman 31/20; İbrahim, 14/32–33; Nahl, 16/14; Hacc, 22/65. 
397 Bkz. Kıyame, 75/36. 
398 Yusuf, 12/76. 
399 Bkz. En’am, 107; Kâf, 50/45; Gaşiye, 88/21–2. 
400 İkbal, Muhammed, Cavitname, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1989, s. 117. 



 133 

 

3.2.2. İnsan Hakları Alanında Elde Edilen Çağdaş Kazanımlar ve Bu Kazanımların 

Korunması 

 İnsanın, sırf insan olması nedeniyle kimi haklara sahip olduğunu, devlete ve 

feodal bir yapıda insanın, insanı sömürmesi esasına dayalı bir düzenden yararlananlara 

kabul ettirilebilmesi kolay olmamıştır. Bu dönem büyük uğraşlar ve savaşlarla geçmiştir. 

Düşünsel alanda gelişen ve oluşan insan hakklarının, ulusal ve uluslararası düzeyde 

korunması ve yaşatılması için kullanılan ilk araç anayasal belgeler ve anayasalar 

olmuştur. Daha sonra Milletler Cemiyeti ve Birleşmiş Milletler örgütleri tarafından kabul 

edilen uluslararası bildiriler ve sözleşmeler insan haklarının uluslararası alanda 

korunmasında etkili rol oynamışlardır. BM, kuruluşundan bugüne değin insan haklarının 

korunmasını, en önemli amaçları arasında kabul etmiştir. Genel Kurul'un 1948'de kabul 

ettiği İnsan Hakları Evrensel Bildirisi, daha sonra kabul edilen insan haklarıyla ilgili 

bildirilere ve sözleşmelere temel oluşturmuştur. Ayrıca, bölgesel sözleşmeler insan 

haklarının korunması yönündeki uluslararası talebi güçlendirmiştir. Ancak İslam dininin 

tarihsel sürece katkısının görmezlikten gelinmemesi gerekir. İslam dini; mevzunun 

Kur’an ve Sünnet’teki teorik ve uygulama boyutu,  1400 yıl önceki Medine Vesikası, Hz. 

Peygamberin Veda Hutbesinde insanlara verdiği öğütler, Abbasi, Endülüs ve Osmanlı 

devletlerinin insanlığa sunduğu ihtişamlı bilimsel ve kültürel miras ile diğer alanlarda 

olduğu gibi insan hakları alanında da bugün gelinen noktaya ulaşılmasında katkı 

sağlamıştır.  

 Günümüzde insan hakları, tüm devletlerce korunması gereken ortak değerlerdir. 

Çağdaş devlet, insan haklarına saygı duyan, insan haklarını koruyan devlettir. İnsan 

haklarının uluslararası düzeyde korunması, devletlerin tek taraflı olarak ihlal 

edemeyecekleri uluslararası standartların saptanmasına bağlıdır. Avrupa insan hakları 

standardının sağlanmasında en önemli belge, BM İnsan Hakları Bildirisi esas alınarak 

düzenlenen Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi (İnsan Haklarının ve Temel Özgürlüklerin 

Korunmasına İlişkin Sözleşme) ve ek protokollerdir. Ayrıca AGİT'in, giderek ağırlık 

kazanmaya başlayan insan haklarını ve korunmasını ön plana çıkaran çalışmaları 

uluslararası insan hakları anlayışının gelişiminde ve korunmasında önem kazanmaktadır. 

İnsan haklarının korunmasında, uluslararası sözleşmeler, ulusalüstü organlar, ulusal ve 



 134 

uluslararası kuruluşlar yanında anayasalar, anayasal belgeler ve uluslararası bildiriler ve 

yargı kararları önemli rol oynamaktadır. 

 İnsan haklarının korunması yönünde, özellikle 20. Asrın ikinci yarısında ortaya 

çıkan yeni oluşum sivil toplum örgütleridir. Günümüzde sivil toplum örgütleri, insan 

haklarının korunmasında, Birleşmiş Milletler, Avrupa Konseyi, AGİT gibi kuruluşlar 

içinde ya da yanında, ticari amaç gütmeyen bağımsız nitelikleriyle, etkili bir biçimde 

çalışma olanağı bulmaktadırlar. Sivil toplum örgütleri bu çalışmalarını, kendileri 

doğrudan doğruya, ya da yukarıda sözü geçen kurullara danışmanlık yapmak ya da 

onlarla birlikte çalışmak suretiyle yürütmektedirler. Sivil toplum örgütlerinin, insan 

hakları ihlallerini mahallinde, tarafsız ve bağımsız bir yaklaşımla inceleyebilmeleri 

etkinliklerini arttırmakta ve insan haklarıyla ilgili uluslararası kuralların yaşama 

geçirilmesini kolaylaştırmaktadır. İnsan hakları sadece yazılı hukuk belgeleriyle 

korunamaz. Bir toplumda, insan haklarının korunması, insan hakları temeline dayanan 

ulusal ve uluslararası hukukun varlığına ve insan haklarının korunması yönünde bilincin 

oluşumuna bağlıdır. İnsan haklarının uluslararası düzeyde korunması, özellikle devletin 

kendi vatandaşları üzerinde mutlak ve üstün bir yetkiye sahip olduğu yönündeki 

düşüncenin değişmesi ve insan hakları ihlalleri söz konusu olduğunda "ülkenin iç işlerine 

karışmama" ilkesinin terk edilmesi ile sağlanabilir. Sivil toplum örgütleri bu bilincin 

oluşumunda ve uluslararası kuruluşlarla ülke içi yöneticiler arasında köprü oluşturmada 

etkinlikle işlev yüklenebilirler. Bu tarz oluşumlar ve çalışmalar hem bireysel hem ulusal 

hem de evrensel düzeyde desteklenmeli ki; bu hususta uğraş veren bireyler ve teşkilatlar 

cesaretlenebilsin.  

3.2.3. İnsan Hakları Bağlamında Hz.Peygamberin Veda Hutbesi   

 Vedâ Hutbesi’nin içeriğini, iç içe geçmiş gittikçe genişleyen daireler biçiminde 

tasvir edecek olursak, birinci ve merkezdeki dairede birey yer alır. Onu kuşatan 

dairelerde ise, "aile", “toplum”ve “bütün insanlık” bulunmaktadır.  

 Mekke’nin fethinden sonra müslümanlık Arap yarımadasında iyice yayılmıştı. 

Hicret’in 9. yılı Zilhicce ayında Hz. Peygamber, Ebu Bekir’i hac emiri olarak 

görevlendirmişti. O yıl Ebu Bekir, hac ibadetinin nasıl yapılacağını göstermiş, Ali de 

müşriklere dört ay içinde Mekke’yi terketmeleri gerektiğini duyurmuştu.  Ertesi sene Hz. 

Peygamber hac farizasını yerine getirmek maksadıyla Hicri 25 Zilkade 10 (22 Şubat 632) 



 135 

günü öğle namazını kıldıktan sonra arkadaşları ile birlikte  Medine’den hareket etti. 

Zilhicce’nin dördüncü günü (pazar) Mekke’ye ulaşıldı. Pazartesi, salı ve çarşamba 

günlerini (5-7 Zilhicce) Mekke’de geçiren Hz. Peygamber perşembe günü Mina’yı, cuma 

günü de (9 Zilhicce) Müzdelife üzerinden Arafat’a gitti ve aynı gün yüzbini aşkın 

müslümana burada hitap etti. 7 Mart 632 tarihinde irad edilen Veda Hutbesi, Hz. 

Peygamberin 23 yıldan beri yaptığı ilahi duyurunun ana noktalarını bir kez daha 

vurgulayan, hatta denilebilir ki ilahi mesajın özünü dile getiren tarihi konuşmanın adıdır.  

Vedâ Hutbesi’nin, Allah’a hamd, O’ndan yardım ve mağfiret talebinin ifade 

edildiği başlangıç cümlelerinin devamında Hz. Peygamber “Ey Allah’ın kulları, sizlere 

Allah’tan korkup çekinmenizi tavsiye eder, hepinizi O’na itaat etmeye teşvik ederim” 

demiştir. Bu başlangıç cümlelerinde kulluk bilincine işaret edilmekte ve bir bakıma 

Allah’ı tanıma ve O’na itaat etmenin kişinin kendine karşı olan haklarından olduğu 

vurgulanmaktadır. Kişi ancak bu suretle kendine karşı görevini yerine getirmiş ve gerçek 

değerini bulmuş olacaktır. Hz. Peygamber kendisini dikkatle dinlemelerini, belki de bu 

yıldan sonra bir daha buluşamıyacaklarını söyledikten sonra, temel insani, ahlaki 

değerlerin saygınlığını işaret eden şu sözleri söyler: “Ey insanlar! Kanlarınız 

(canlarınız), mallarınız, ırz ve namusunuz, tıpkı şu gününüzün, şu ayınızın ve şu 

beldenizin mukaddesliği gibi mukaddes ve dokunulmazdır.” Hutbenin geri kalan kısmı 

büyük oranda bu evrensel duyurunun açıklaması mahiyetindedir. 

Hz. Peygamber devamla, emanete riayet  etmeyi emretmiş, cahiliye riba’sının, 

yine cahiliyedeki kan davalarının kaldırılmış olduğunu ilan ederek can ve mal güvenliğini 

sarsan, tehdit eden iki evrensel probleme dikkat çekmiştir. Burada Hz. Peygamber ilk 

kaldırdığı riba’nın amcası Abbas’ın ve ilk kaldırdığı kan davasının da kuzeni Rebia’nın 

kan davası olduğunu belirtmiş olması gözden kaçırılmamalıdır. Kuralların uygulanmasına 

bizzat kendi yakınlarından başlaması, kuralların yakın uzak ayırımı olmaksızın herkes 

için aynı şekilde geçerli olduğunun ve herkesi aynı şekilde bağladığının vurgulu bir 

anlatımıdır. 

  Hutbede adam öldürme suçuna uygulanacak cezalardan, haram aylara riayet 

gerekliliğinden ve şeytanın küçümsenen tuzaklarının tehlikesinden bahseden kısımdan 

sonra kadın ve aileye ilişkin tavsiyeler gelmektedir. “Ey insanlar, eşlerinizin sizin 

üzerinizde, sizin de onlar üzerinde hakkı vardır. Sizin onlar üzerindeki hakkınız, 

yataklarınızı sizden başkasına çiğnetmemeleri, izniniz olmadıkça hoşlanmadığınız 



 136 

kimseleri evlerinize sokmamaları ve ar-namusa dokunan bir çirkinlik yapmamalarıdır. 

Bunları yapacak olurlarsa Allah onları sıkıştırmanıza, yataklarda terketmenize ve 

hafifçe darb etmenize izin vermiştir. Durumlarını düzeltmeleri halinde, onların yiyecek 

ve giyecek giderlerini maruf bir şekilde karşılamak sizin görevinizdir. Size kadınlar 

hakkında yaptığım tavsiyeleri tutun. Siz onları Allah’ın emaneti olarak aldınız ve 

Allah’ın kelimesiyle onları kendinize helal yaptınız. Kadınlar hususunda Allah’tan 

korkun ve onlar hakkındaki tavsiyeleri tutun ve onlara iyi davranın.”   

İzleyen kısımda müminlerin  kardeş olduğu, gönül rızası olmadıkça kimsenin 

malının kimseye helal olmayacağı belirtilip, Allah’ın Kitabı’na tutundukları sürece 

müminlerin sapmayacakları ifade edildikten sonra hutbe evrensel bir boyuta çekilmiştir: 

“Ey insanlar Rabbiniz birdir, babanız da birdir; hepiniz Adem’densiniz Adem de 

topraktan. Allah katında en değerliniz, en muttaki olanınız yani tavsiyeleri yerine 

getirmekte en titiz davrananınızdır. Takva dışında kimsenin kimseye üstünlüğü 

yoktur.” Hutbe, miras hisseleri belirlendiği için artık varise vasiyet etmeye gerek 

kalmadığı, varislerden başkasına üçtebirden fazla vasiyette bulunulamayacağı, çocuğun 

yatağa ait olduğu ve babası dışında birine nesep iddiasında bulunmanın çirkinliği 

belirtilerek son bulmaktadır.  

İnsan hakları açısından veda hutbesinin değeri çok fazladır. Veda hutbesi politik 

olmaktan çok, dini ve ahlaki bir içeriğe ve niteliğe sahip olduğu için, teknik anlamıyla 

bireyin siyasal iktidar karşısında haklarının korunması yönünde doğrudan bir mesajı 

yoktur. Hutbe yine batıda olduğu gibi bir dini özgürlük talebini de ima etmez. Yaygın 

olarak belirtildiği gibi, Batıda dini özgürlük talebi, diğer hak ve özgürlüklerin önünü 

açmıştır. Avrupa tarihinin her iki anlamda da, -gerek dini özgürlüklerin kazanılması 

gerekse siyasal otorite karşısında bireyin haklarının korunması anlamında- bir insan 

hakları mücadelesinden ibaret olduğu söylenebilir. Bu sebepledir ki, Magna Carta’dan 

itibaren ilan edilen tüm bildirgeler Batı için insan hakları açısından oldukça önemli 

gelişmelerdir.  

İdealist düşünürlerin yön verdiği tüm çabalara rağmen batı toplumu insan hakları 

konusunda ancak son iki yüzyılda ilerleme kaydedebilmiştir. İslam toplumlarında insan 

haklarına ilişkin bildirgelere rastlanmaması, İslam toplumlarında insan haklarının ihlal ve 

ihmal edildiği anlamına değil, belki, bugünkü anlamda olmasa bile genel anlamda insan 

haklarının gözetildiği anlamına gelir. Zira Kur’an’da Yüce Yaratıcı, ayrıntılı ve teknik 



 137 

olmasa bile insan hakları kapsamına giren noktalara değinmiş ve bunların korunmasını 

değişik boyutlarda müeyyidelendirmiştir. Tabiatiyle insan haklarının yazılıp çerçeveye 

sokulmasının tek başına bir şey ifade etmediğini geçmişte ve hali hazırda yaşanan 

örneklerde görmek mümkündür. Önemli olan bunun hayata geçirilmesi, “yaşam biçimi” 

haline getirilmesidir.  Günümüzde insan hakları söyleminin temelini insanların eşitliği 

düşüncesi oluşturmaktadır. Hz.Peygamber’in veda hutbesinde yer alan, insanların 

kardeşliğini ve insan olmak bakımından eşitliğini vurgulayan cümleleri bu bakımdan son 

derece önemlidir.  Bu nokta Kur’an’da da oldukça vurgulu şekilde ifade edilmiştir. 

Kur’an’da bireysel ve toplumsal hayatın düzeni için üç temel konu üzerinde ısrarla 

durulmuştur. Bunlar tevhid esası ile can ve namus dokunulmazlığıdır.401 Bu ve benzeri 

diğer vurgulardan hareketle fakihler dinin, canın, malın, aklın ve namusun korunmasına 

Şâri’in temel amaçları arasında ilk sıraları vermişlerdir.    

 Günümüzde insan hakları temeline dayanmayan bir söylemin evrensel düzeyde 

kabul ve başarı şansı neredeyse hiç yoktur. İnsan haklarına ilişkin talepler temelde, 

insanın değerinin korunmasıyla ilgili taleplerdir. Kendi kutsal metinlerinde insan 

haklarına ilişkin referansın bulunması müslümanlar için bir imtiyaz olarak 

değerlendirilebilir.  

 İslâmî değerlerin geçerli ve egemen olduğu bir toplumda hem gayrimüslimlere, 

hem de sünnî olan İslâm inancı ve İslâm anlayışı dışında kalan ve teknik olarak 

kendilerine “sapmış mezhepler” ya da “bid'at mezhepler” denilen İslâmî gruplara 

düşünce açıklama özgürlüğü tanınmıştır. Doğrusu bu hak ve hürriyeti de sadece 

düşünceyi açıklama şeklinde kısıtlı ve sınırlı olarak almak uygun değildir. Çünkü 

İslâm'da insan hakları konuşulurken, İslâm'a göre hem gayri müslimler, hem de “Ehl-i 

Sünnet ve'l-cemaat” dediğimiz İslâm çoğunluğunun dışında kalan grupların inanışlarına 

da yalnızca düşünceleri açıklamak değil, aynı zamanda buna göre düşüncelerini 

uygulama, eğitim ve öğretimini yapma hakları da tanınmıştır. Kısıtlanan husus, sadece 

bir yerde örgütlenip, güç edinip, mesela silahlanıp, başka grupların hak ve özgürlüklerini 

kısıtlamak üzere şiddete başvurarak eyleme kalkışmaktır. Bu yapılmadığı sürece, ta ilk 

devirlerden, mesela Hz. Ali zamanında ortaya çıkan Haricîlerden günümüze kadar örnek 

uygulamaların varolduğu tarih ve coğrafyalarda bu tarz farklı inanç gruplarına hem 

                                                
401 Bkz. Furkan, 25/ 68–69. 



 138 

inandıklarını ve düşündüklerini açıklama, hem de yaşama ve örgütlenme hakları 

verilmiştir.   

 Veda hutbesi daha ziyade amme hukuku ile ilgili prensipleri ihtiva etmektedir. 

Hz.Peygamber bu hutbede, hususi hukuk sahasına giren vasıyet, neseb, nafaka ve borçlar 

ile ilgili hükümler ve kaideler de tebliğ etmiştir. Hutbe uzunca ve önemli hükümleri 

muhtevi olduğu için bir râvi tamamını nakledememiş, çeşitli râviler tarafından parça 

parça rivayet edilmiştir. Tirmizî'de, Ebû Umâme'den gelen bir rivayet şöyledir: Vedâ 

Haccı'nda Rasûlullah'ın, hutbesinde şöyle dediğini işittim: "Şüphesiz Allah Teâlâ, hak 

sahibi her mirasçıya hakkını vermiştir, artık vârise vasıyet (ile mal vermek) yoktur, 

doğan çocuk yatağa (yatak sahibi nikâhlı kocaya) aittir, zina edene ise mahrumiyet (ve 

ceza) vardır, bunların hesaba çekilmeleri Allah'a aittir (ayrıca âhirette Allah'a karşı 

sorumlulukları vardır), babasından başkasını baba bilen, sahiplerinden başkasını 

sahip bilen kişi üzerine, kıyamete kadar sürecek Allah'ın lâneti vardır (her çocuk, 

gerçek babasının soy adını taşıyacak ve ailenin soyunu devam ettirecektir, evlat 

edinmek yoktur), kocasının izni olmadan hiçbir kadın, kocasının malvarlığından bir 

şeyi sadaka olarak vermesin –“Yiyecek de vermesin mi Yâ Rasûlullah” diye soruldu, 

“o, mallarımızın en kıymetlisidir” cevabını verdi.- İyreti alınan şey sahibine geri 

verilecek, ürününden istifade edilsin diye verilen nesne -zamanı gelince sahibine- iade 

edilecektir, borç ödenecektir, bir borca kefil olan -borçlu ödemede bulunmazsa borcu- 

ödeyecektir.”402 

 Cahiliye devrinde kadınlara, kızlara mirastan pay verilmez, ayrıca vasıyet yoluyla, 

mirasçı olsun olmasın herkese istenildiği kadar mal bırakılırdı. İslâm kızlar ve kadınlar da 

dahil olmak üzere bütün akrabaya, mirastan âdil ölçüde paylar ayırmış, bunun dışında 

vasiyet yoluyla mirasçıya mal bırakılmasını yasaklamıştır. Cahiliye döneminde âdet 

haline gelen evlat edinme de yasaklanmış; yetim, kimsesiz çocukların, aileleriyle soy 

ilişkileri ve hukuk bağları kesilmeksizin, alınıp himaye edilmesi, bakılıp beslenmesi, 

cemiyete kazandırılması teşvik edilmiştir. Sadaka, borç verme gibi dayanışma 

örneklerinde bunların kötüye kullanılmaması, hak ve emanetlere riayet edilmesi 

istenmiştir. 

 Veda hutbesinde ceza hukuku ile ilgili prensipler de konulmuştur. Amr bin el-

Ahvas rivayetinde şu ilâveyi de ihtiva etmektedir: “ Hiçbir suçlu, kendisinden başkası 

                                                
402 Tirmizî, Vasâyâ, 6; Avnu'l-Ma'bûd, C. VI, s. 309. 



 139 

aleyhine (başkasını suçlu kılan) bir suç işleyemez; suçlu, çocuğu aleyhine; çocuk, 

babası aleyhine suç işleyemez (kişinin işlediği suç kendisini bağlar ve sorumlu kılar). 

Şunu bilin ki, şeytan, sizin şu ülkenizde kendisine tapınılmaktan ümidini kesmiştir; 

fakat küçümsediğiniz işlerinizde ona itâatınız olacak, bu da onu hoşnut kılacaktır!”403 

 Kur'ân-ı Kerim “Suç işleyip ceza çeken, başkasının cezasını çekmez.”404 ayetiyle 

cezanın şahsîliği prensibini açık olarak getirmiş. Hz.Peygamber de hutbede bu prensibi 

açıklayarak ilân etmiştir. Birçok eski hukukta, suçun cezasını yalnızca suçlu çekmez, 

onun yakınları da cezadan paylarını alırlardı. “Cezayı yalnızca suçu işleyenlerin ve ona 

yardım edenlerin çekmesi gerektiği, diğer masum kişilerin, suçlu ile yakınlıkları olsa dahi 

ceza çekmelerinin adalete aykırı olduğu” şeklinde ifade edebileceğimiz “cezanın 

şahsîliği” ancak Fransız İhtilâlinden sonra Batı Hukuklarına, bir prensip olarak girmiştir. 

İslâm Hukuku ise başından beri bu prensibi ilân etmiş ve titizlikle uygulamıştır. Veda 

Hutbesinde de görülmektedir ki İslam herşeyiyle hak ve adaleti getirmiştir. Hz. 

Peygamber de herşeyiyle yaşayarak dini insanlığa öğretmiştir. İnsanlığa hak, adalet, 

kardeşlik, sulh içinde birlikte yaşamayı emreden İslam’ın şiddetin en acımasız hali olan 

terörle ilgisi olmadağının en önemli delillerinden biri Veda Hutbesi olmuştur. Hz. 

Peygamber müminlere veda ederken evrensel insan haklarının temellerini oluşturan 

ilkeleri öğütlemiştir. Buna rağmen İslam’ı terörle anmak ya bilgisizlikten ya da kasten 

yapılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
403Tirmizî, Fiten, 2. 
404 En'âm, 6/164. 



 140 

SONUÇ 

 Zora başvurma, kaba kuvvet kullanma, sert davranma olarak tanımladığımız 

şiddet, yaratılış itibarıyla insanı oluşturan nüvelerden, duygulardan biridir. Bu anlamda 

fıtri olarak her insanda şiddete meyletme söz konusu olabilir. 

 Şiddet eğilimi muhakkak ki olumsuz bir eğilimdir. Ancak Yüce Yaratıcı insan 

fıtratına her şeyi zıddıyla birlikte koymuştur. İnsan, hem sever hem nefret edebilir; hem 

bencil hem de diğergam davranabilir. Hem kaba, sert hem de enis, mülayim olabilir. Bu 

anlamda insan hem şiddet eğilimi baskın, asabi hem de müsamahalı, hoşgörülü olabilir. 

Burada önemli olan fert olarak insanın öncelikle ne olmak isteğine karar vermesidir. 

Yüce Yaratıcı insana bu imkanı da tanımış, ona, cüz’i irade nimetini akılla birlikte 

vermiştir. Cüz’i irade ile insan seçme özgürlüğüne, akıl ile de öğrenme, eğitme ve 

eğitilme kabiliyetine kavuşturulmuştur. Tüm bunlardan ayrı olarak yol gösterici 

peygamberler ve kitaplarla; duyguların merkezi olan kalp, cüz’i iradenin kullanıcısı olan 

akıl ve vicdan denilen otokontrol sistemiyle ruh desteklenmiştir. Allah kesinlikle insanı 

dünyada bozgunculuk ve kaos ortamı oluşturan başıboş biri olarak yaratmamıştır. 

 Bilinen ilk şiddet eylemi Hz. Adem’in iki oğlu arasındaki kavgadır. Habil ile 

Kabil’in kavgası yeryüzünde çatışma ve diyalog kültürlerinin oluşumunun başlangıcıdır. 

O zamandan bu yana, geçmişin her diliminde ve günümüzde hem kaostan, şiddet ve 

terörden beslenen çatışma kültürünün hem de menbaı sulh ve müsamaha olan diyalog 

kültürünün temsilcileri, en küçüğünden en büyüğüne, her yerleşim biriminde, her toplum 

ve meslek grubu içinde var olagelmiştir.  

Çatışma kültüründe makyevelist yaklaşımla, hedefe varmak için her şey mübah  

görülerek şiddetin en ileri boyutu olan terör ve istendiği takdirde savaş dahi araç olarak 

kullanılmaktadır. Makedonyalı İskender’in Doğuyu İstilası, Cengiz Han ve Torunlarının 

Batıyı istilası, Haçlı Seferleri, 30 yıl- 100 yıl savaşları, Dünya savaşları, Güneydoğu 

Terörü, 11 Eylül saldırısı, Irak’ın işgali çatışma kültürü temsilcilerinin en meşhur 

faaliyetleridir. Farklı ırk ve kültürlerle birlikte yaşamayı erdem sayan, hoşgörülü, 

müsamahalı, paylaşmacı, insan hak ve özgürlüklerine saygılı, barış ortamının fiili 

müdafisi olan diyalog kültüründe, hakkaniyet, vicdan, empati, diğergamlık ve adalet 

egemendir. Medeniyetlerin esas kurucuları ve devam etmelerini sağlayanlar bu kültür 

temsilcileridir. Eski Babilden tarihi Çin Medeniyetine, Hint Medeniyetinden Eski 



 141 

Mısır’a, Antik Yunan’dan Maya-İnka Uygarlığına, İslam Medeniyetinden Çağdaş Avro-

Amerikan Kültürüne kadar her kültür ve medeniyet içinde, diyalog kültürünün de 

temsilcileri etkin olmuştur.  

Kültür ve medeniyetlerin ayakta kalmalarını ve devamlılıklarını sağlayan en 

önemli faktör güvenilir idare ve toplumsal adaleti sağlayan hukuk sistemleridir. Kadim 

Roma’dan Osmanlı Devletine ve günümüze kadar tüm medeniyetlerde hukuk sisteminde 

aşınma ve dejenerasyon başlar-başlamaz gerileme, dağılma ve nihayetinde çöküş 

yaşanmıştır. Bu açıdan küreselleşen dünya, güvenilir, diyaloğa her yönüyle açık, sulhün, 

emniyetin hamisi, insanlığın haysiyet ve maslahatını sağlamayı ideal edinmiş idarecilere, 

hukukun üstünlüğünün egemen olduğu adil bir hukuk sistemine her zamankinden daha 

çok muhtaçtır. 

 İslam dini getirdiği prensiplerle semavi dinleri yeniden vahiy etrafında 

toplanmaya davet etmiştir. Vazettiği evrensel hukuk kaideleri, sosyal yaşama ait kurallar, 

bireyin hem kendisi hem de toplumu için yararlı olması gayesiyle konan prensipler ve 

ibadetleriyle İslam, insanlığa sunulan son ilahi mesajdır. İslam’ın, Kur’an ve Sünnet 

kaynaklı oluşturduğu ahlaki ve sosyal sistemde, hukukun üstünlüğü sağlanmış ve 

güvenceye alınmıştır. Bu sayede İslam, bir kültür ve medeniyet olarak Hz. 

Peygamber’den günümüze canlılığını koruyabilmiştir. 

 İnsanı yeryüzünün halifesi sayan Yüce Yaratıcı, İslam ile vazettiği hüküm, kural, 

ilke, prensip, emir ve nehiylere uyduğu taktirde ona, dünya ve ahiret mutluluğunu garanti 

etmiştir. İslam Hukuku açısından şiddet ve terör olgularını, çizdiğimiz bu perspektif 

doğrultusunda değerlendirdik. İnceleme sonucunda İslam’ın, insanlara sulh, müsamaha, 

ibadet ve disiplin, özgürlük, adalet, özgüven, emniyet, sevgi, huzur ve itminan, empati ve 

diğergamlık, diyalog ve insan haklarına riayet etme gibi yüksek ahlaki meziyetler 

kazandırdığı; bu yüksek meziyetlerin muhafazası için hukuk çerçevesinde nefsin, aklın, 

dinin, neslin ve malın öncelikli korunmasını, bu maslahatların korunması için öngörülen 

önleyici prensiplere riayet edilmediği taktirde, oluşması muhtemel suçları önlemek 

amacıyla bazı kanuni ceza ve müeyyidelerin konduğu, bu ceza ve müeyyidelerin 

caydırıcı olması için, içinde şiddet barındırdığı; gerektiği ve hukuki şartları oluştuğu 

taktirde, harp hukukuna riayet edilmek kaydıyla savaşın emredildiği, ama esas olanın 

sulh içinde yaşamak olduğu; farz bir ibadet olan cihadın nefisle mücadele ile birlikte 

meşru savaşı da kapsadığı; çağımız insanının 20. yüzyılın ortalarında kavrayıp bir 



 142 

kısmını benimsediği ve riayet etmeye çalıştığı evrensel insan haklarının, 

Hz.Peygamber’in Veda Hutbesinde saydığı hakların bir kısmına karşılık geldiği sonucuna 

varılmıştır. 

 Ayrıca İslam ceza hukukunda bugünkü manasıyla terörle örtüşecek bir suçun 

düzenlenmediği ancak unsurları ve mahiyetleri itibarıyla terör benzeri bağilik, eşkıyalık, 

yol kesme, fitne ve fesat çıkarma, intihar ve irtidat gibi suç ve kabahatler üzerinde 

durulduğu ve bu suçlara ağır ve şedid cezalar tayin edildiği anlaşılmıştır. Cezaların ağır 

ve şedid olmasının amacı suçluyu ıslah etmek, mağduru razı etmek, hem suçlu hem de 

suç işlemeye yeltenmek isteyen kimseler için caydırıcı olmasını sağlamaktır. İslam 

Hukukundaki hükümler göstermektedir ki bugünkü manada terörün, İslam ile birlikte 

anılmasının hiçbir hukuki ve bilimsel dayanağı yoktur.  

Buna rağmen, terör eylemlerine katılanların dini ve etnik mensubiyetlerine 

bakılarak, İslam’ı bilmeme veya tanımamadan kaynaklanan peşin hükümlülük, tüm 

olumsuz propagandalara rağmen İslam’ı kabul edenlerin çok hızlı artması faktörü ve 

buna duyulan reaksiyon, milletlerarası politikalar, din ve inanç düşmanlığı gibi 

sebeplerden dolayı İslam’ın imajını bozmak amacıyla, görsel ve yazılı medyada ve diğer 

propaganda araçlarında, İslam dini ve Müslümanlar ile terör tabirinin kasten birlikte 

kullanıldığı anlaşılmaktadır. Bir kısım Müslümanların yanlış hareket ve tavırları, İslami 

bilgi ve yaşayıştaki dolayısıyla temsildeki yetersizlikleri, eğitimsiz oluşları ve buna bağlı 

olarak cehaletleri onların kötüniyetli gerçek ve tüzel kişiler tarafından kulanılmalarını 

kolaylaştırmıştır. Halbuki Müslümanların hangi şartlarda nasıl davranıp, kimlerle nasıl 

diyalog kurabilecekleri ve mücadele edecekleri, Kur’an ve Sünnet'te belirlidir. Hiçbir 

Müslüman, hem Müslüman kalıp, hem de Allah ve Resûlü’nün çizdiği yol dışında, hatta 

değerler bağlamında onunla çelişen bir yola gidemez. Bu nedenle, teröristin Müslüman, 

Müslümanın da terörist olması ve kalması fıkhen mümkün değildir. İslam dini, terörü 

kesinlikle reddeder ve lanetler. İslam hem bireysel hem de toplumsal hayatta emniyet ve 

istikrar vaad edip, kaos ve çatışmayı meneder. Daha huzurlu bir gelecek için öncelikle 

terörün genel kabul görebilecek bir tanımının yapılması, akabinde tüm gerçek ve tüzel 

kişiler ile oluşumların samimi bir şekilde teröre karşı ulusal ve uluslararası düzeyde 

işbirliği yapması gerekmektedir. İslam’a göre tüm insanlar eşit olup, üstünlüğün ölçüsü 

Allah’a yakınlıktadır.  

                                                          



 143 

                                                        KAYNAKÇA 

Aclûnî, İsmail b. Muhammed Keşfu'l-Hafâ, y.y.,t.y. 

Akseki, A. Hamdi, (1956), İslâm Dini-İtikat, İbadet ve Ahlak, Ankara. 

Akşit, M. Cevat, (1976), İslam Ceza Hukuku ve İnsani Esasları, İstanbul. 

Alkan, Necati, (2002), Gençlik ve Terörizm, Temüh Yayınları, Ankara. 

 -(2004), 11 Eylül Terör Saldırılarından İstanbul Terör Saldırılarına Küresel 

Terörizm. 

Alparslan, Şükrü, (1983),  Hukuk ve Kriminoloji Açısından Tedhişçilik,  Teknik 

 Yayınları, İstanbul.  

Altuğ, Yılmaz, (1995), Terörün Anatomisi, Altın Kitaplar Yayınları, İstanbul. 

Arendt, Hannah, (1997), Şiddet Üzerine, Çev: Bülent Peker, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Armstrong, Karen, (2001), Holy War, The Crusades and Their Impact on Today’s 

 World, Anchor Books, New York. 

Aslan, Nasi, (2005), İslam Hukukunda Yargılama Etiği ve İlkeleri, Avrasya Yayıncılık,  

Ankara. 

 -(1999), İslam Yargılama Hukukunda “Şühüdü’l-hal” Jüri Osmanlı Devri 

 Uygulaması,  Beyan Yayınları, İstanbul. 

Atay, Mehmet, (1995), Örtülü Faaliyetler Konsepti, Strateji Dergisi, y.y. 

Ateş, Abdurrahman, (2002), Kur’an’a Göre Dinde Zorlama ve Şiddet Sorunu, Beyan 

 Yayınları, İstanbul. 

Avcı, Mustafa, (2004), Osmanlı Hukukunda Suçlar ve Cezalar, Gökkubbe Yayınları,  

 İstanbul. 

Avşar, Timuçin, (1993), Şiddette Karşı Felsefe, Felsefe Dünyası Dergisi, Türk Felsefe 

 Dergisi Yayınları, Sayı: 8, Ankara. 

Balcıoğlu, İbrahim, (2001), Şiddet ve Toplum, Bilge Yayınları, İstanbul. 

Bardakoğlu, Ali, (1993), Ceza, DIA, c.VII, s. 470-478, İstanbul. 

Belazurî, Ebu'l Abbâs Ahmed İbn Yahya, (1958), Fütûhu'l-Büldân, Beyrut. 

Berger, Arthur Asa, (1991), Bir Terör Aygıtı Olarak Televizyon: Kuramsal Bir Yaklaşım 

 Denemesi,  Çev: Yusuf Kaplan, Rey Yayınları, İstanbul. 

Berki, Ali Himmet, (1968),  Açıklamalı Mecelle, (Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye), Hikmet 

 Yayınları, İstanbul. 



 144 

Bilmen, Ömer Nasuhi, (1976), Hukuki İslamiyye ve İstîlâhât-ı Fıkhiyye Kamusu, Bilmen 

 Yayınları, İstanbul. 

Buhârî , Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail, (1981), el-Camiu's-Sahih, İstanbul. 

Burgat, Francois, Dowell, William, (1997), The Islamic Movement in North Africa, 

 Middle East  Monograph Series,  Teksas. 

Büker, Seçil- Kıran, Ayşe, (1999), Reklâmlarda Kadına Yönelik Şiddet, Alan Yayınları,  

 İstanbul.   

Cessas, Ahmed İbn Ali er-Razi, (1993), Ahkâmü’l – Kur’an, Beyrut. 

Cömertoğlu, Yeşim, (1995), Terörün Psikolojik Temelleri, Strateji Dergisi. 

Develioğlu, Ferit, (1993), Osmanlıca ve Türkçe Lügat, Aydın Kitabevi, Ankara. 

Doğu, Ergil, (1993), Terörizmin Mantığı ve Hedefi, Ankara Üriversitesi SBF Dergisi, 

 Sayı 46, Ankara. 

 (2001), Şiddetin Kültürel Kökenleri, Bilim ve Teknik Dergisi, Şubat. 

Dönmezer, Sulhi, (1996), Çağdaş Toplumda Şiddet Ve Mafia Suçları, Cogita Dergisi,  

 Sayı:6–7. 

   (1975), Kriminoloji, Sulhi Gören Matbaası, İstanbul. 

   (1997), Her Yönüyle Tedhiş, Son Havadis, İstanbul.  

Ebu Davud,  (1971), Süleyman b. Eş'as es-Sicistani, Sünenu Ebi Davud, Beyrut. 

Ebu Hanife, (1979), Numan b.Sabit, Fıkh-ı Ekber, Çağrı Yayınları, İstanbul.  

Ebû Süleyman, (1985), İslam’ın Uluslar arası İlişkiler Kuramı, Çev. F. Koru, İstanbul. 

Ebu Yusuf, Yakub b. İbrahim, (1973), Kitabû’l Haraç, Çev. Bahar Yayınları, İstanbul. 

Ebû Zehra, Muhammed, (1976), İslam’da Savaş Kavramı, Çev. C.Karaağaçlı, İstanbul. 

 - el-Cerime , Kahire, t.y. 

 -el-Ukûbe, Mısır, t.y. 

Emecen F,Beydilli K,İpşirli M,Aydın M.A, Ortaylı İ,Özcan A,Yediyıldız B,Kütükoğlu 

 (1994), Osmanlı Devleti ve Medeniyeti Tarihi, Sanat ve Kültür Araştırma 

 Merkezi, İstanbul.  

Ersoy M.Akif,  (1995), Safahat, Feza Yayıncılık, İstanbul. 

Eskicioğlu, Osman, (1996), İslam Hukuku Açısından Hukuk ve İnsan Hakları, Anadolu 

 Matbaası, İzmir.  

Esposite L. John, (1999), The İslamicThreat: Myth or Reality, Oxford Up, London. 

Esed, Muhammed, (1997), Kur’an Mesajı, Çev. C. Koytak- A. Ertürk, İstanbul. 



 145 

Fanon, Frantz, Cezayir Bağımsızlık Savaşının Anotomisi, Cezayir t.y.  

Faruki İsmail, R, (1993), İbrahimi Dinlerin Diyalogu, çev. M. Karaşahan, İstanbul.  

Fazlurrahman, Mevlana, (2000), İslami Yenilenme-Makaleler II, Çev. Adil Çiftçi, 

 Ankara Okulu Yayınları, Ankara. 

Fendioğlu Tahsin H, (2000), Uluslararası Belgelerde Terörizm; 1.Milletlerarası Doğu ve 

 Güneydoğu Anadolu’da Güvenlik ve Huzur Sempozyumu Bildirileri, Fırat 

 Üniversitesi Yayınları, Elazığ. 

Fuller, E. Graham, Lesser, İan O, (1996), Kuşatılanlar – İslam ve Batı’nın Jeopolitiği, 

 çev. Ö. Arıkan, İstanbul. 

Gazali, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed, (1987), el- Mustasfa min İlmû'l- Usul,  

 Beyrut.  

Goswami, B.B. Cultural Adaptability of Violence, (1995), Edited by; S.Venigopal Roa, 

 Vikas  Publishing Hause, İndian. 

Gündüz, Aslan, (1994), Milletlerarası Hukuk ve Milletlerarası Teşkilatlar Hakkında 

 Temel  Belgeler, Beta Yayınları, İstanbul. 

Garaudy, Roger, Şeriat Nedir, Çev. Salih Akdemir, (1998), İslamiyet Dergisi, Ankara.  

Hamidullah, Muhammed,  (2001), İslâm’a Giriş, Terc: Cemal Aydın, T.D.V.Yayınları,  

 Ankara. 

 -(1993), İslam Peygamberi, Çev: Salih Tuğ. İrfan Yayımcılık, İstanbul. 

 -(1998 ), “İslâm'da Devlet İdaresi, Çev. Hamdi Aktaş, Beyan Yayınları. 

(Heyet), (1400), El Feteva-ı Hindiye, Beyrut. 

Hobart, Mark, (1996), Şiddet ve Susku; Bir Eylem Siyasasına Doğru, Cogita Dergisi, 

 Çev: Yurdanur Salman, Sayı:6–7, Kış-Bahar. 

Hunt, Elgin F, (1972), Social Science, 4 th Edition, The Mac Millan Company, NewYork.        

Huntington, Samuel P, (1993), The Clash of Civilizations” Foreign Affairs, New York. 

 -(1996), The Clash of Civilizations and the Remaking of theWorld Order, 

 Simon&Shuster, New York .  

İbn Abidin, Muhammed Emin, (1982), Reddü'l Muhtar Ale'd Dürri'l Muhtar, İstanbul.  

İbn Arabî, Muhyiddin, (1998), İlahi Aşk,  Çev; Mahmut Yanık, İstanbul. 

İbn Aşûr, Muhammed Tahir, (1996), Makasıdu’ş- Şeriati’l- İslamiyye / İslam Hukuk 

 Felsefesi Gaye Problemi, İstanbul. 

İbn Esir, İzzeddin b, (1301), El Kâmil fi't Tarih, Bsk. Ofset, Kahire. 



 146 

İbn Hacer Heytemi,  ez-Zevacir, İrşad Kitap Yayıncılık, t.y. 

İbn Hanbel, Ebu Abdullah Ahmed b. Muhammed,  (1985), el Müsned, Beyrut. 

İbn Hişam, Ebû Muhammed Abdulmelik, (1971), es-Sîretü'n-Nebeviyye, Beyrut. 

İbn Hümam, Kemaleddin Muhammed b. Abdülvahid, (1316), Fethû'l Kadir, D.Sadr 

 Matbaası, Beyrut. 

İbn Kayyım, Ebu Abdullah Şemseddin, (1991), İ’lâmu’l- Muvakkiin, Beyrut.  

İbn Kesir, Ebû'l Fida İsmail,  (1969), Tefsirü’l-Kur'an'il Azim, D.Marife Neşri, Beyrut.   

İbn Mace, Ebu Abdillah Muhammed b. Yezid el-Kazvini, (1982), Sünen, I-II, Çağrı 

 Yayınları, İstanbul. 

İbn Nüceym, Zeynüddin b. İbrahim el-Mısri, (1311), El Bahru'r Raik, Kahire.  

İbn Süleyman, Muhammed, Mecmuatû’l Enhur fi mülteka’l- Ebhur (Şerhû Damad) 

 İstanbul, t.y. 

İbn Sa'd, (1985), et-Tabakâtü'l-Kübra, Beyrut. 

İkbal, Muhammed, (1989), Cavitname, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Kadı Beyzavi, (1979), Mecmûa't- Tefâsir, Çağrı Yay. İstanbul. 

Karacan, İsmet, (1984), Terörizm: Kavram ve Yapısı”, Uluslararası Terörizm ve 

 Uyuşturucu Madde Kaçakçılığı, Ankara.  

Karaman, Hayrettin, (1982), Mukayeseli İslâm Hukuku, İstanbul. 

Karaman, Hayrettin, Harman, Ömer Faruk, Tuncer, Faruk. (2006), Polemik Değil 

 Diyalog, Ufuk Kitap, İstanbul. 

Kasani, (1974), el -Bedâiû's- Senai fi Tertibi'ş-Şerâi, Beyrut. 

Keane, John, (1998), Şiddetin Uzun Yüzyılı, Çev: Bülent Peker, Dost Kitabevi, Ankara. 

Keleş, Ruşen, Artun, Ünsal, (1982), Kent ve Siyasal Şiddet,   Ankara Üniversitesi SBF 

 Yayınları, Ankara. 

Kışlalı, Ahmet Taner, (1974), Öğrenci Ayaklanmaları, Bilge Yayınları, İstanbul. 

Kitab-ı Mukaddes, (2001), Kitabı Mukaddes Yayınları, İstanbul. 

Köknal, Özcan, (1996), Bireysel ve Toplumsal Şiddet, Altın Kitaplar Yayınları, İstanbul. 

Köksal, M. Asım, (1981), İslâm Tarihi, İstanbul. 

Kurucan, Ahmet, (2006), Niçin Diyalog, Diyalogun Temelleri, Işık yayınları. 

Kutub, Seyyid, Fizilal-i Kur’an, Hikmet Yayınları, İstanbul t.y. 

Laguer, W. , (1986), Reflections on Terrorism, Foreign Affairs, y.y.   

Latter, Richard, (1995), Demokrasilerde Terörle Mücadele, Stin.   



 147 

Malik, Ebu Abdullah Malik bin Enes bin Malik bin Ebi Amir el-Asbahi el-Yemeni, 

 (1982), el- Muvatta, Tuğ yayınları, İstanbul. 

Maturidi, Ebu Mansur Muhammed bin Muhammed bin Mahmud, (2002), Kitabüt-

 Tevhid, terc.  Bekir Topaloğlu, İsam Yayınları, İstanbul. 

Maverdi, Ebu'l Hasan Ali İbn Muhammed İbn Habib, (1990), el-Ahkâmu's-Sultaniyye,  

 Beyrut. 

Mavsili, Abdullah b. Mahmud, (1980), El ihtiyar fi Ta'lili'l Muhtar, Çağrı Yay. İstanbul.  

Mazrui, Ali A, Heinemann, James Currey, (1990), Culturel Forses in World Politics, 

 Educational Boks, London. 

Merginani, Ebü'l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Fergânî,  

 (1965), el-Hidaye Şerhû Bidayetü'l- Mübtedi, Kahire. 

Mevdudi, Mevlana Seyyid Ebu’l A’la, (1972), Tefhim, Lahor. 

Molla Hüsrev, Muhammed b. Feramuz, (1307), Mir’at El Usul fi Şerhi'l-Mirkat el Vüsûl,  

 İstanbul.  

Müslim, İbn Haccac el-Kuşeyri, (1981), Sahih-i Müslim, İstanbul. 

Özaydın, Abdülkerim, Hasan Sabbah, (1997), TDVA, İstanbul.  

Özel, Ahmet, (1988), İslâm Hukukunda Ülke Kavramı, İstanbul. 

Öztürk, Bahri, (2003), Şiddet ve Çocuk, İstanbul. 

Pulat, Y.Tacar, (1999), Terör ve Demokrasi, Bilgi Yayınevi, İstanbul. 

Sancar, Mithat, (2001),  Şiddet, Şiddet Tekeli ve Demokratik Hukuk Devleti, Doğu- Batı 

 Dergisi, Sayı: 13. 

Schact, Joseph, (1977), İslam Hukukuna Giriş, Çev. M.Dağ- A.Kadir Şener, Ankara. 

Serahsi, Muhammed b. Ahmed b. Sehl, el- Mebsut, D.Marife Neşri. Beyrut, t.y. 

Seydi, Süleyman, Batı’nın ‘İslami Teröre’Yaklaşımı, www.stratigma.com./turkce/makale 

Sözen, Edibe, (1986), Sosyolojik Açıdan Çocuk Suçluluğu ve Paşa Kapısı Cezaevinde Bir                                                         

 Deneme, Sosyoloji Konferansları, İstanbul Üniversitesi İktisat Fakakültesi           

 Yayınları, 21. Kitap, İstanbul. 

Suat, İlhan, (1998), Terör Neden Türkiye, NU-DO Yayıncılık, Ankara. 

Şeybanî, Muhammed b. Hasan, Siyer’i Kebir, Kufe, t.y. 

Şevkani, Muhammed, Fethu’l- Kadir, Beyrut, t.y. 

Tabbara, A.Afif, (1981), İlmin Işığında İslamiyet, Çev. Mustafa Öz, Kalem Yayıncılık,  

 İstanbul.  

http://www.stratigma.com./turkce/makale


 148 

Talbi Muhammed, (1988), Possibilties and Conditions for a Beter Understanding 

 Between İslam and West, Journal of Ecumenical Studies. Bahar. 

Tirmizi, Ebu İsa Muhammed b. İsa, (1992), Sünen I-V, Çağrı Yayınları, İstanbul. 

Ünsal, Artun, (1996), Genişletilmiş Bir Şiddet Tipolojisi, Cogita Dergisi, Sayı:6, Ankara. 

 -(1974), Hukuk ve Toplumsal Yaşam, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Sayı 3- 4  

Ankara. 

Vakidi, Muhammed b. Ömer (v. 207 hicrî), (1966), Kitâbu'l-Meğâzî, Tahkik: Marsden 

 Jones,  Oxford, Londra. 

Yakupoğlu, M. Mukadder, (1996), Erotizm de Şiddet ve Ahlak İlişkisi, Cogita Dergisi,  

 Sayı:6–7.  

Yves, Michaud, Şiddet, Çev: Cem Muhtaroğlu, İletişim Yayınları, İstanbul t.y.  

Yayla Atilla, (1990), İnternational Regal Materials 1986 vol XXV; Terörizm: Kavramsal 

 Bir Çerçeve. Ankara Üniversiştesi SBF Dergisi, Ankara.   

 (1986), İnternational Regal Materials 1986 vol XXV No.1 

Yazır, Elmalılı. M. Hamdi, (1995), Hak Dini Kur’an Dili, Azim Yayıncılık, İstanbul. 

Yearbook of UN., (1972), Vol XXVI.  

Yıldırım, Suat,  (1998), Kur’an-ı Hâkim ve Açıklamalı Meali, Feza yayınevi, İstanbul.  

Zebidi, Abdillatif, (1978), Sahih-i Buhari Muhtasarı, Tecrid-i Sarih Tercemesi ve Şerhi, 

 Ankara.   

Zuhayli Muhammed Vehbe, (1992), İslam Fıkhı Ansiklopedisi,  Çev. Komisyon, Risale 

 Yayınları, İstanbul. 

 (1993), en- Nazariyyetü’l-Fıkhiyye, Dımaşk.  

www.basbakanlik.mevzuat.gov.tr, 7215 Sayılı Terörle Mücadele Kanunu 21/08/2006 

www.egm.gov.tr/temuh 24/08/2006 

http://tr.wikipedia.org/wiki/humanizm 24/08/2006 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.basbakanlik.mevzuat.gov.tr
http://www.egm.gov.tr/temuh
http://tr.wikipedia.org/wiki/humanizm


 149 

ÖZGEÇMİŞ 

 

KİŞİSEL BİLGİLER  

Adı, Soyadı         :  Muhammet ÇAKIR 

Doğum Tarihi      : 10.03.1978 

Medenî Durumu  : Bekâr 

Telefon                : Ev  :  03262148980 

                              Cep : 05324049809 

E-Posta                : lawyerim@yahoo.com 

EĞİTİM DURUMU 

2002–2007, Yüksek Lisans, Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel 

İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, Adana. 

2000–2001, Dil Eğitimi, Newyork, ABD,  

1994–2000, Lisans, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi, İstanbul. 

1990–1994, Lise, Hatay İmam Hatip Lisesi, Hatay. 

1987–1990, Ortaokul, Altınözü İmam Hatip Lisesi, Hatay. 

1982–1987, İlkokul, Paslıkaya İlkokulu,  Hatay. 

İŞ DENEYİMİ 

2001–2002 Avukatlık Stajı, Antakya 

2002- …   Hatay Barosuna Kayıtlı Kendi Ofisimde Avukat, Antakya 

YABANCI DİL 

 İngilizce, Arapça. 

BİLGİSAYAR BİLGİSİ  

Word, Excel. 

mailto:lawyerim@yahoo.com

	1 KAPAK1
	2 içindekiler-muh
	ESAS TEZ

