
 
 

T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ 
TEFSİR ANABİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KUR’AN’A GÖRE ŞEYTANIN 
İNSANI ALDATMA YÖNTEMLERİ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 

İlyas ŞANLI 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara–2008 



T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ 
TEFSİR ANABİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KUR’AN’A GÖRE ŞEYTANIN 
İNSANI ALDATMA YÖNTEMLERİ 

 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 

İlyas ŞANLI 
 
 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

 

Prof. Dr. Şevki SAKA 
 

 

 

 

 

 

 

Ankara–2008 



 
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ 
TEFSİR ANABİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KUR’AN’A GÖRE ŞEYTANIN 
İNSANI ALDATMA YÖNTEMLERİ 

 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 

      Tez Danışmanı Prof. Dr. Şevki SAKA 
 
 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

 

Adı ve Soyadı     İmzası 
 

Prof. Dr. Şevki SAKA                                      ........................................ 

 

Prof. Dr. İdris ŞENGÜL                                            ........................................ 

 

Doç. Dr. Hasan KURT                                 ........................................ 

 

 

 

Tez Sınavı Tarihi: 06.11.2008 



 
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 
 

 
 
 
 

Bu belge ile, bu tezdeki bütün bilgilerin akademik 
kurallara ve etik davran ış ilkelerine uygun olarak toplan ıp 
sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin gere ği olarak, 
çalışmada bana ait olmayan tüm veri, dü şünce ve sonuçlar ı 
andığımı ve kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim.  
(06/11/2008) 
 
 
 

Tezi Hazırlayan Öğrencinin 
Adı ve Soyadı 

 
İlyas ŞANLI 

 
İmzası 

 
 

……………………………. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



İÇİNDEKİLER 
KISALTMALAR…………………………………………………………………....IV 
ÖNSÖZ……………………………………………………………………………...VI 
 

GİRİŞ 
1. ARAŞTIRMANIN  KONUSU……………………………………………..........VII 
2. ARAŞTIRMANIN AMACI…………………………………………………….VIII 
3. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ…………………………………………………….VIII 
4. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ………………………………………………..…IX 
5. KONUYA IŞIK TUTACAK BAZI BİLGİLER……………………………...…..XI 
 

I. BÖLÜM 
KUR’AN’A GÖRE CİN MELEK İBLİS (ŞEYTAN) 

1. MELEK…………………………………………………………………………….1 
 1.a. Meleklerin Mahiyetleri………………………………………………………..1 

    1.b. Meleklerin Özellikleri…………………………………………………………2 
    1.c. Meleklerin Görevleri…………………………………………………….…….4 
    1.d. İnsanlar İle Melekler Arasındaki Üstünlük Durumu…………………....…….7 
    1.e. Meleklerin Varlığının Hikmetleri……………………………………………..8 
2. CİN………………………………………………………………………………..10 
    2.a. Cinlerin Mahiyetleri………………………………………………………….13 
    2.b. Mütekellimlere Göre Cinler………………………………………………….15 
    2.c. Cinlerin Özellikleri……………………………………………………...........16 
3. ŞEYTAN VE İBLİS………………………………………………………....…...19 
    3.a. Şeytan………………………………………………………………………...19 
    3.b. İblis…………………………………………………………………………..22 
    3.c. Şeytan ile İblis Arasındaki Anlam İlişkisi…………………………………...24 
    3.d. Şeytanın Mahiyeti……………………………………………………………25 
    3.e. Şeytanın Varlığının Hikmetleri ………………..…………………………….25 
    3.f. Şeytanın İsim ve Sıfatları…………………………………………………….28 
 3.f.1. Vesvâs…………………………………………………………………28 
 3.f.2. Hannâs………………………………………………………………...28 
 3.f.3. Racîm………………………………………………………………….29 
 3.f.4. Ğarûr…………………………………………………………………..30 
 3.f.5. Merîd ve Mârid…………………………………………………….….30 
    3.g. Cin ve İnsan Şeytanları………………………………………………………31 
    3.h. Şeytan ve Çirkinlik…………………………………………………………..36 

 
ll. BÖLÜM 

KUR’AN’DA ALLAH- İNSAN VE ŞEYTAN ARASINDA GEÇEN 
DİYALOGLAR 

1. İNSANIN YARATILIŞI…………………………………………….……………38 
    1.a. İnsanın Yaratılması ve Yaratılışta Geçirdiği Evreler………………………...38 
    1.b. Meleklerin İtirazı…………………………………………………………….40 
    1.c. Hz. Âdem’e Secde Emri…………………………………………………...…43 
    1.d. Meleklerin Secdesi…………………………………………………………...44 
2. ALLAH- İBLİS DİYALOĞU…………………………………………………….47 



    2.a. İblis’in Secde Emrine Uymaması……………………………………………47 
           2.a.1. İblis’in Konumu....................................................................................48 

                   2.a.1.a. İblis’in Cinlerden Olduğunu Savunanlar……………………....49 
                   2.a.1.b. İblis’in Meleklerden Olduğunu Savunanlar…………………...51 
                   2.a.1.c. Savunmaların Tahlili…………………………………………...53 
           2.a.2. İblis’in Savunması…………………………………………………….55 
           2.a.3. İblis’in Kıyası………………………………………………………….56 
           2.a.4. Emre Uymamakla İblis’in Düştüğü Hatalar…………………………..58 
           2.a.5. İblis’in İsyanı.........................................................................................59 
    2.b. İblis’in Kovulması…………………………………………………………...62 
    2.c.  İblis’in Mühlet İstemesi……………………………………………………..64 
    2.d. İblis’in İnsanları Saptıracağına Ant İçmesi………………………………….65 
           2.d.1. İblis’in Zannının Gerçekleşmesi............................................................70 
    2.e. Allah’ın Verdiği Söz…………………………………………………………71 
           2.e.1. Şeytanın Sultası......................................................................................72 
                    2.e.1.a. Şeytan- Nefis İşbirliği………………………………………….74 
                    2.e.1.b. Şeytanın Hilesi Zayıftır..............................................................77 
3. ALLAH- İNSAN DİYALOĞU…………………………………………………..78 
    3.a.  Allah’ın Şeytana Karşı İnsanlara Uyarıları………………………………….78 
            3.a.1. Hz. Âdem ve Eşinin Yaşadığı Cennet………………………………...79 
            3.a.2. Yasak Ağaç…………………………………………………………...83 
            3.a.3. Şeytana Tapma………………………………………………………..86 
            3.a.4. Şeytan İnsanın Düşmanıdır…………………………………………...90 
4. ŞEYTAN – İNSAN DİYALOĞU………………………………………………..91 
    4.a. İblis’in Hz.Âdem ve Havva’yı Kandırması………………………………….91 
            4.a.1. İblis Cennet’e Nasıl Girdi?...................................................................91 
            4.a.2. İblis’in Sonsuzluk ve Saltanat İsteğinden Vurması…………………..94 
            4.a.3. Hz. Âdem ve Eşinin Yasak Ağaçtan Yemeleri……………………….96 
            4.a.4. İblis’in İsyanıyla Hz.Âdem’in Zellesinin Mukayesesi……………….98 
            4.a.5. Hz. Âdem’e Secde Kıssasının Tekrarı………………………………100 
   4.b. Mahşerde Kendisini Suçlayan İnsanlara Şeytanın Cevabı………………….101 

 
lll. BÖLÜM 

ŞEYTANIN İNSANI ALDATMA YÖNTEMLERİ  
ŞEYTANIN İNSANI ALDATMA YÖNTEMLERİ………………………………104 
   1. Vesvese Vermesi…...………………………………………………………….105 
          1.a. Vesvesenin Fiiliyata Dönüşme Şekli…...………………………………109 
          1.b. Nefsin Arzu ve İsteklerine Göre Vesvese Vermesi…...………………..112 
          1.c. Vesvese Vermekte Tedriciliği………...………………………………...115 
          1.d. Allah Hakkında Tecessüse Sevk Etmesi…...…………………………...116 
          1.e. İnsanın Karşısına Son Engel ile Çıkması…...………………………..…118 
          1.f. İnsandaki Kendini Beğenme Duygusunu Kışkırtması…………………..119 
         1.g. İbadetler Hususundaki Vesvesesi……………………………………….121 
          1.h. Bedir Savaşı Su Kuyuları ve Şeytanın Vesvesesi…...………………….122 
          1.i. Kötü Amelleri Süslü ve Güzel Göstermesi……………………………...124 
          1.j. Dostlarıyla Korkutması………..………………………………………...131 
          1.k. Fakirlikle Korkutması……….………………………………………….133 

           1.k.1. İnfak ve Faiz İlişkisi.......................................................................135 



          1.l. Kötülükleri Emrederek Allah’a Karşı Bilmediklerini Söyletmesi…..…..139 
          1.m. Dünyayı Sevdirmesi…...………………………………………………141 
          1.n. İnsanların Arasına Kin ve Düşmanlık Sokması……….………………..144 
                 1.n.1. İçki ve Kumar.................................................................................147 
          1.o. İnsanı Kuşatarak Allah’ı Unutturması…….……………………………153 
                 1.o.1. Şeytanın Adımları……….………………………………………..157 
          1.p. Haddi Aşma Tuğyan……….…………………………………………...160 
          1.r. Allah’ın Affına Güvendirmesi……………….…………………………167 
          1.s. Yaratılışı Değiştirmeyi Emretmesi……..……………………………….169 
   1.b. Mallara ve Çocuklara Ortak Olması………………………………………...174 
   1.c. Peygamberlere Tasallutu ……………………………………………………176 
          1.c.1. Hz. Eyyûb (as) ve Şeytan……………………………………………..177 
          1.c.2. Hz. Yusuf (as) ve Şeytan……………………………………………...178 
          1.c.3. Hz. Musa (as) ve Şeytan………………………………………………180 
SONUÇ…………………………………………………………………………….183 
ÖZET………………………………………………………………………………186 
ABSTRACT………………………………………………………………………..187 
BİBLİYOGRAFYA………………………………………………………………..188 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KISALTMALAR 

a.g.e.: Adı Geçen Eser 

a.g.m: Adı Geçen Madde 

as.: Aleyhisselâm 

AÜ.: Ankara Üniversitesi 

AÜİF.: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

AÜİFD.: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Bkz.: Bakınız 

cc.: Celle Celâluhû 

DİB.: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Krş.: Karşılaştırınız 

Mad.: Maddesi 

MÜİV.: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı 

s.: Sayfa 

S.: Sayı 

sas.: Sallallahu Aleyhi Ve Sellem 

TDV.: Türkiye Diyanet Vakfı 

TDVİA.: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Trh.: Tarihsiz 

TTK.: Türk Tarih Kurumu 

vd.: Ve Diğerleri 

 

 

 



ÖNSÖZ 

Allahu Teâlâ Hz. Âdem’i yaratt ığında ona secde edilmesini emretmi ş, tüm 

melekler bu emre itaat ederken yaln ızca şeytan (Özel ad ıyla İblis) bu emre boyun 

eğmemiştir. Şeytan bununla yetinmemi ş, bu emri Hz. Âdem’i küçük gördü ğü için 

beğenmediğini beyan etme küstahl ığına ve kibrine kap ılmıştır. Bu olay onun 

Cennet’ten kovulmasına neden olmuştur. 

Şeytan bütün bu olanlardan sonra, kendi hatas ı oldu ğu halde Cennet’ten 

kovulmasına sebep olarak Hz. Âdem’i görmüş; onu ve onun zürriyetini doğru yoldan 

saptırmayı kendisine hedef olarak belirlemi ştir. Art ık onun tek ve ebedî dü şmanı 

insandır. 

Buna karşın insan kendine dü şman olan bu varl ığı bazen dost edinerek onun 

kurduğu tuzaklara dü şmüş; bazen de ona kar şı daima teyakkuz halinde bulunarak 

ondan gelecek zararlara kar şı kendini koruyabilmi ştir. Bu iki grup insana her an 

rastlayabilmek ve günlük hayatımızda bu iki grubu gözlemleyebilmek mümkündür. 

Şeytanın tuzağına düşerek ona aldananlar nerede hata yapm ışlardır? Ya da bu 

tuzağın farkına vararak ona aldanmayanlar bunu nasıl başarabilmişlerdir? 

Kanaatimizce bu sorular ın tek bir cevab ı vard ır; o da “Bilgi”dir. Birinci 

gruptaki insan şeytan hakk ında yeterli bilgiye sahip olamad ığından dolay ı hataya 

düşerken, ikinci gruptaki insan bu bilgi sayesinde başarıya ulaşmıştır. 

Bu durum gayet tabiidir. Zira şeytan insanın en büyük dü şmanıdır. Düşmanı 

yenmenin temel şartı ise onu iyi tan ımak ve faaliyetlerini nas ıl gerçekleştirdiğini iyi 

bilmektir. 

İşte biz de çal ışmamızda bu durumu göz önüne alarak de ğerli hocamız Prof. 

Dr. Şevki Saka Beyefendi’nin rehberli ğinde insan ın en büyük dü şmanını ve 



faaliyetlerini gerçekleştirme tarzlarını incelemeye çalışacağız. 

Çalışmamız boyunca değerli rehberliklerini bizlerden esirgemeyen muhterem 

hocamız Prof. Dr. Şevki Saka Beyefendi’ye te şekkürü bir borç bilmekteyiz. Ayr ıca 

uzun bir aradan sonra bu çalışmayı yapmamız yönünde bizleri cesaretlendiren değerli 

hocamız Prof. Dr. İdris Şengül Beyefendi’ye de şükranlarımızı arz ediyoruz. 

Çalışmamızın el yaz ısından bilgisayar ortam ına aktar ılmasında çok önemli katk ıları 

olan değerli meslektaşımız Âdem Turan kardeşimize de teşekkürlerimizi iletiyoruz. 

        

       İlyas ŞANLI 

Ankara - 2008 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU 

İnsan, yaratılışı gereği iyiliğe ve kötülüğe meyillidir. Bu durum onun ak ıl ile 

donatılması sebebiyledir. İnsan bu özelli ği ile di ğer tüm canl ılardan ayr ılırken ayn ı 

zamanda bu özellik ona bir sorumluluk yüklemi ştir. Buna göre insan, tüm hayat ı 

boyunca yapt ıklarından ve yapmas ı gerekti ği halde yapmad ıklarından sorumlu 

tutulmuştur. Bu sorumluluk insana yüklenirken, onun iyili ğe meyilli olan yönünü 

desteklemek için kendisine peygamberler ve kitaplar gönderilmi ş; kötülüğe meyilli 

olan yönünü sınamak için de çeldirici olarak şeytan musallat kılınmıştır. 

İnsanın kötülük yönünü sürekli zinde tutmaya çal ışan şeytan, bunu çe şitli 

yöntemlerle yapmaktad ır. Bu yöntemler onun insan ı aldatma yolundaki stratejisini 

belirlemekte ve şeytan değişik çağlara ve durumlara göre stratejisini uyarlamaktad ır. 

İşte şeytanın insan ı aldatmakta kulland ığı yöntemler ve de ğişik stratejiler iyi 

bilinirse, onun tuzağına düşmemek kolaylaşacaktır. 

Günümüzde insanın içinde bulunduğu buhran ve dünyan ın değişik yerlerinde 

insanlara karşı yine insanların işlediği suçlar ve yapt ıkları kıyım ortadadır. İnsanların 

bu derece kötüle şmesi ve vah şileşmesindeki psikolojik nedenlerin yan ında şeytanın 

etkisi de unutulmamal ıdır. Dolayısıyla insanların bu durumdan kurtulabilmeleri için 

bu psikolojik etkenlerin yan ında şeytanın etkisinin de bertaraf edilmesi 

gerekmektedir. Şeytanın etkisinin ortadan kald ırılabilmesi için onun iyi tan ınması ve 

insanı kand ırmak için kulland ığı yöntemlerin iyi bilinmesi gereklidir. 

Araştırmamızda i şte bu yöntemler incelenecek ve bu yöntemlerden korunma 

yollarının neler olduğu sorusuna cevap aranacaktır. 

Araştırmamızda şeytanın, insandaki iki e ğilimden biri olan kötülük yapma 



temayülünü hangi yöntemleri kullanarak besledi ğini ortaya koymak hedeflenmi ştir. 

Bu yöntemler incelenirken, iyice tan ınması aç ısından şeytanın tan ımı ve mahiyeti 

üzerinde durulacak; diğer varlıklar arasındaki konumu incelenecek; onun Allah ile ve 

insan ile olan diyalogu Kur’an- ı Kerim’e göre ele al ınarak davran ışları ortaya 

konmaya çal ışılacaktır. Ara ştırmamız bir tefsir çal ışması oldu ğu için, şeytan 

hakkındaki kelâmî problemlere mümkün olduğunca az yer verilecektir. 

 

2. ARAŞTIRMANIN AMACI 

Araştırmamızda, insan ın kötülük yapma e ğilimini sürekli canl ı tutmaya ve 

beslemeye çalışan şeytanın iyi tanınması amaçlanmıştır. Şeytanın bu yolda kullandığı 

yöntemlerin iyi bilinmesi ve bunlara kar şı al ınacak tedbirler de çal ışmamızın 

amaçları kapsamındadır. 

Şeytan, insan ın en büyük dü şmanıdır. İnsan bu dü şmana kar şı onu çok iyi 

tanıyarak ve davran ışlarını çok iyi bilerek kar şı koyabilir. Ancak bu sayede insan, 

içinde bulundu ğu ç ıkmazdan ve buhrandan kurtulabilir. Çal ışmamız bunu da 

amaçlamaktadır. 

Çalışmamızda ortaya konanlar uyguland ığı takdirde, insan ın, en büyük 

düşmanı olan şeytanla ba şa ç ıkması yolunda önemli bir ad ım at ılmış olacakt ır. 

Çünkü çalışmamız, şeytanı tanıtmakta ve kullandığı yöntemleri ortaya koymaktadır. 

 

3. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ 

İnsan, bilgi sayesinde her türlü problemin üstesinden gelebilir. İnsanın 

kendine yabanc ılaşmaması için önce kendi melekelerinin fark ında olmas ı, ard ından 

bu melekeleri köreltmeye çal ışarak kendisinin sadece kötülü ğe meyilli olan yönünü 



öne çıkarmaya çalışan şeytanı ve onun bu i şi yaparken kullandığı yöntemleri bilmesi 

gereklidir. Çünkü şeytan insanın en büyük düşmanıdır.  

Şeytan, Allah’ın insana secde etme emrini be ğenmeyerek emre itaat etmediği 

ve huzurdan kovuldu ğu andan itibaren insan ı kendisine en büyük dü şman olarak 

belirlemiş; k ıyamete kadar onu azd ırmayı ve sapt ırmayı en büyük hedef saym ıştır. 

İnsanın da, kendisini dü şman belleyen şeytanı en büyük dü şmanı olarak görmesi ve 

onun tuza ğına dü şmemek için çaba sarf etmesi ak ıllıca olacakt ır. Zira dü şmanını 

tanımayan, ondan gelecek zararlar ı iyi bilmeyen ve hesap edemeyen, dü şmanı 

karşısında yenilgiye mahkûmdur. 

Günümüzde bu yenilgiye mahkûm olarak her türlü kötülü ğü i şlemeye aç ık 

hale gelen insanların çokluğu ve bu insanlar ın gerçekleştirdikleri her türlü insafs ızlık 

ve ahlaks ızlık ortadad ır. Bu durumun temel nedenlerinden birini çal ışmamızda 

işliyor olmamız, çalışmamızın önemini ortaya koymaktadır. 

   

4. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Çalışmamız bir giri ş ve üç bölümden olu şacaktır. Çal ışmamızda şeytanın 

insanı aldatma yöntemleri incelenecektir. Ancak bundan önce bu yöntemleri kullanan 

şeytanı tanımlamak gerekecektir.  

Bu sebeple birinci bölümde şeytanı da kapsayan gözle göremedi ğimiz 

varlıklar kategorize edilerek Kur’an’da melek, cin, İblis ve şeytan kavram ı ele 

alındıktan sonra şeytanın s ıfatları ve çe şitlerine yer verilecek; ard ından da şeytanın 

yaratılışındaki gaye incelenecektir. 

İkinci bölümde Kur’an’a göre insan ın yarat ılması ele al ınacak, şeytan ile 

Allah aras ında cereyan eden diyalog sistematik olarak incelenecek, bu diyalog 



sonucunda şeytanın dü ştüğü hatalar tart ışılacaktır. Allah’ ın, şeytana kar şı insana 

yapmış oldu ğu uyar ılar gözden geçirildikten sonra bu bölüm, Kur’an’da şeytan ile 

insan arasındaki diyalog ele alınarak tamamlanacaktır. 

Üçüncü ve son bölümde, şeytanın insan ı aldat ırken kulland ığı yöntemler tek 

tek ele al ınacak ve insan ın bu yöntemlerden nas ıl korunmas ı gerektiği incelenerek 

çalışmaya son verilecektir. 

Çalışmamız İslâmî araştırmalar kapsamındadır. Bunun tabii bir sonucu olarak 

İslâmî araştırmaların ilk ve temel kayna ğı olan Kur’an- ı Kerim bu çal ışmanın da ilk 

ve temel kayna ğı olacakt ır. Çal ışma konumuzla ilgili Kur’an ayetleri belli bir 

kategoriye göre ele al ınacaktır. Ardından erken dönem ve ça ğdaş tefsir kaynaklar ına 

sıkça müracaat edilecektir. 

Ayetlerin hangi ba ğlamda nâzil oldu ğunun daha iyi anla şılabilmesi için 

Esbâb- ı Nüzûl kitaplar ının önemi gerçekten inkâr edilemez. Bu sebeple gerekti ği 

durumlarda bu eserlerden de faydalanılacaktır.  

Şeytan hakk ında yaz ılan ula şabildiğimiz eserlere de zaman zaman müracaat 

edilecektir. Bu eserlerdeki konumuzla ilgili görü şler ele al ınarak olumlu ya da 

olumsuz kritikler de çalışmamızda yer bulacaktır. 

Konumuzun Kelâm ilmiyle de irtibat ı bulunmas ı hasebiyle konuyla ilgili 

kelâmî görü şlere yüzeysel olarak yer verilecek, bu konuda yap ılan tart ışmalara 

girilmeyecektir. Ayr ıca baz ı hadis ve tasavvuf kaynaklar ı yine yüzeysel olarak 

çalışmamıza yard ımcı olabilir. Bu yüzden bu dallardaki tart ışma ve yorumlara yer 

vermeden, tamamen yüzeysel olarak bu kaynaklara da zaman zaman müracaat 

edilecektir. 

Günümüzün gerçe ği internet a ğı, gerekli görüldü ğü anlarda müracaat 



edeceğimiz kaynaklar arasındadır.  

 

5. KONUYA IŞIK TUTACAK BAZI BİLGİLER 

Yüce Allah, insanlar ı sorumlu bir varl ık olarak yaratm ış, bu sorumlulu ğu da 

emanet olarak nitelemi ş; bu emaneti daha önce göklere, yere ve da ğlara teklif 

ettiğini, fakat onlar ın bunu yüklenmekten kaç ındıklarını, onu sadece insan ın kabul 

ettiğini Yüce Kitabımız Kur’an’ı Kerim’de bizlere haber vermiştir.1 

İnsan bu emaneti yüklendikten sonra onun denenme safhas ı başlamıştır. İşte 

bu safhada insana, sorumluluğunun bir gereği olarak irade ve şuur bahşedilmiştir.  

Şurası çok açıktır ki bu denenme safhas ının adil ve ölçülü olabilmesi, insan ın 

iyiyi de kötüyü de ay ırt edebilme yetene ğiyle ve bu iki yönden birini seçebilme 

hürriyetiyle do ğrudan ba ğlantılıdır. Çünkü bir insan ın sorumlu tutulmas ı, o görevi 

yerine getirmeye kabiliyetli olmas ı halinde anlaml ı ve adilce olacakt ır. Kur’an’ ı 

Kerim bu ilkeyi temel bir ilke olarak kabul etmiştir.2 

İnsanın bir şeyi yapma yetkisine sahip olmas ı, aynı zamanda o şeyi yapmama 

yetkisinin de olmas ını gerekli k ılar. Aksi takdirde kabiliyetten de ğil, ancak zorunlu 

rolden söz edilebilir. Hâlbuki Kur’an’da insan için zorunlu rolden de ğil, iyilik ve 

kötülük yapma potansiyelinin varlığından söz edilmektedir.3 

İnsanın, bu potansiyeli sonucunda, önünde duran bu iki istikametten 

hangisine yönelece ğini belirleme yetkisi kendi hürriyetine b ırakılmıştır.4 İnsan bu 

hürriyeti kullan ırken bu seçimini etkileyen çok say ıda faktörle ba şa ç ıkmak 

zorundadır. 

                                                           
1 Ahzâb, 33/72 
2 Bakara, 2/286 
3 Şems, 91/7-8; İnsân, 76/2-3 
4 Özsoy, Ömer, Sünnetullah Bir Kur’an İfadesinin Kavramlaşması, Fecr Yay ınevi, 1. Bask ı, Ankara, 
1994, s: 113-116 



İnsanda hay ır ve şer aras ında tercih kabiliyetinin bulunmas ı; teklif ve 

emirlerden ho şlanmayan nefis, heva ve unutkanl ık gibi duygulara sahip olmas ı 

sebebiyle bazen veya ço ğu zaman şerre dü şebilmektedir.5 Bu dâhili faktörlerin 

yanında bir de harici faktörler vard ır ki, bunlar ın en ba şında gelen şeytan, insan ın 

denenme serüveninde en çok ihtiyaç duydu ğu iradesini zorlayacak bir rakip olarak 

kendisine musallat kılınmıştır. 

İnsan denenme serüveninde şeytana karşı giriştiği mücadelede başarılı olduğu 

oranda ahirette mükâfatlandırılacak, başarısızlığı oranında da cezalandırılacaktır. 

İşte tam da bu noktada insan, kendisine rakip ve az ılı dü şman olan şeytanı 

tanımak, onun kendisine kurmuş olduğu tuzakları çok iyi bilmek ve buna göre tedbir 

almak durumundadır. 

Tezimizde şeytanın insanlar ı aldatmak için kulland ığı yöntemleri ortaya 

koymayı hedefledik. Ancak bu hedeften önce şeytanın tan ınmasının gereklili ği 

aşikârdır. Bu yüzden ilk bölümde şeytanın tanımlanmasına öncelik tanınacaktır. 

Şeytanı tan ımlamadan önce onun varl ık kategorisinde yerini belirlemenin 

yararlı olacağına inanmaktay ız. Şeytan gözle görülemeyen varl ıklardan biri oldu ğu 

için ilk olarak görülemeyen varlıkların sınıflandırılması gerekmektedir. 

Genel olarak görülemeyen varlıklar üçe ayrılabilir: 

“1-) Sadece hayra hizmet eden varlıklar ki bunlar meleklerdir. 

2-) Sadece şer için çalışan varlıklar ki bunlar şeytanlardır. 

3-) Hayırlıları da şerlileri de bulunan varlıklar ki bunlar da cinlerdir.”6 

Bu genel tasniften sonra bu varlıkları Kur’an’a göre inceleyebiliriz. 

 
                                                           
5 Şengül, İdris, Kur’an Kıssaları Üzerine, Işık Yayınları, İzmir, 1994, s: 15 
6 Ate ş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Cinler ve Büyü, Beyan Yay ınları, 3. Bask ı, İstanbul, 
2003, s: 20 



 

 

 

 

I. BÖLÜM 

KUR’AN’A GÖRE 

MELEK CİN İBLİS 

(ŞEYTAN) 

 

 



KUR’AN’A GÖRE MELEK CİN İBLİS (ŞEYTAN) 

 

1. MELEK 

Melek kelimesi “eleke” kökünün mimli mastar ı olup, asl ı “me’lek”tir. Sonra 

lam öne geçirilerek “mel’ek”; kullan ım güçlüğünden dolay ı da hemze hazfedilerek 

“melek” şeklini almıştır.7 

Sözlükte haberci, elçi, güç ve kuvvet anlam ına gelen melek, farkl ı suretlere 

girebilen ve duyularla algılanamayan nuranî varlıklar şeklinde tarif edilmektedir.8 

Melek kelimesinin ço ğulu, asl ında bulunan elif geri getirilerek “melâike” 

şeklinde yapılır.9 Tekil ve çoğul şekliyle Kur’an-ı Kerim’in birçok yerinde zikredilen 

bu kelime iki yerde de tekil haliyle geçmektedir.10 

Melekler gözle görülmeyen varl ıklar olduklar ından dolay ı onlar hakk ındaki 

tek bilgi kaynağı ayetler ve sahih hadislerdir.  

 

1.a. Meleklerin Mahiyetleri 

Meleklerin hangi maddeden yarat ıldıklarına dair Kur’an’da herhangi bir bilgi 

yoktur. Fakat Hz. Peygamber (sas) bir hadisinde meleklerin nurdan yarat ıldığını 

haber vermiştir.11 Meleklerin Hz. Âdem’in yarat ılışından önce mevcut bulunduklar ı 

                                                           
7 İbn-i Manzûr, ebu’l-Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mükrim, Lisânu’l- Arab, Dâru Beyrut, Beyrut, 

1956, X, 496 
8 el-Cürcânî, Seyyid Şerif Ali İbn. Muhammed, et-Ta’rîfât, Esad Efendi Matbaas ı, Kostant ıniyye 

(İstanbul), 1300 (Hicrî), s: 155 
9 el-Cevherî, İsmail b. Hammâd, es-Sihah Tacu’l-Luğa ve Sihahu’l-Arabiyye , Daru’l-Kütübi’l-Azmî, 

Mısır, Trh., IV, 1611 
10 Bakara, 2/102; A‘râf, 7/20 
11 el-Müslim, Ebu’l-Hüseyin Müslim b. El- Haccac, Sahîhu Müslim, Zühd, 60, Daru Sahnun, 2. Bask ı, 

Tunus, (Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992)  



Kur’an’daki baz ı ayetlerden anla şılmaktadır.12 Bu ayetlerden de meleklere iman ın 

gerekliliği ortaya çıkmaktadır. 

 

1.b. Meleklerin Özellikleri 

Melekler nurdan yarat ılmışlardır. Açlık ve susuzluk gibi kavramlar onlar için 

geçerli olmadığından yeme içme ihtiyacı hissetmezler.13 

Meleklerin erkeklik veya di şilikleri yoktur. Kur’an- ı Kerim’de mü şriklerin 

meleklere di şilik izafe etmeleri ve onlar ın Allah’ ın k ızları olduklar ı yolundaki 

iddiaları şiddetle reddedilmiştir.14 

Melekler, uyumak, yorulmak, usanmak, gençlik, ihtiyarl ık gibi fiillerden ve 

özelliklerden arındırılmış varlıklardır.15  

Melekler hiçbir şekilde Allah’ ın emirlerine kar şı gelemezler ve hangi i ş için 

yaratılmışlarsa sadece onu yaparlar. Sürekli Allah’a itaat ve kullukla me şgul 

olurlar.16 

Melekler, görevleri icab ı iri cüsseli ve çok güçlüdürler. 17 Onlar ın, bu gücü 

temsil eden ellere 18 ve birden fazla kanatlara sahip olduklar ı bildirilmiştir.19 Ayette 

geçen “cenah” (Ço ğulu Ecniha)  kelimesi, “uçan yarat ıklar için kanat anlam ına 

geldiği gibi, taraf, yan, el ve mecazî olarak kudret”  manalarına da al ınabilir.20 Sözü 

                                                           
12 Bakara, 2/30- 34; Hicr, 15/28–29 
13 Hûd, 11/69–70; Zâriyât, 51/24–28 
14 Sâffât, 37/149–150; Zuhruf, 43/19 
15 Enbiyâ, 21/19–20 
16 Tahrîm, 66/6; Nahl, 16/50; Enbiyâ, 21/26–27 
17 Necm, 53/5; Tahrîm, 66/6; Tekvîr, 81/20 
18 En‘âm, 6/93 
19 Fâtır, 35/1 
20 Özervarlı, M. Sait, TDVİA., “Melek Mad.”  TDV. Yayınları, Ankara, 2004, XXIX, 40 



edilen kanat, meleğin yaratılış gayesi ve nuranî mahiyetiyle bağdaşan, vazifelerini en 

süratli bir şekilde yerine getirmelerine delâlet eden manevi bir kanat, bir kuvvet ve 

iktidar sembolüdür. Bu kelimenin temsilî ve mecazî bir ifade tarz ı oldu ğu 

kaydedilmiştir.21 

Melekler son derece süratlidirler; çok k ısa zamanda çok uzak mesafeler kat 

edebilirler. Fakat onlar ın bu mesafeleri kat etmeleri insanlar ınkine benzetilemez. 

Meleklerin bir günlük yol almaları dünya zamanının elli bin yılına denktir.22 

Melekler, Allah’ ın emri ve izniyle çe şitli şekil ve k ılıklara bürünebilirler. 

Mesela, Cebrail (a.s.) Hz. Meryem’e bir insan şeklinde görünmüştür.23 Meleklerden 

bir grup Hz. İbrahim’e bir çocuk müjdelemek için geldiklerinde Hz. İbrahim onlar ı 

insan zannederek yemek haz ırlatmış; misafirlerin yemeği yemediklerini gördü ğünde 

önce korkmu ş, sonra onlar ın melek olduklar ını anlam ıştır.24 Yine melekler Hz. 

Lut’un kavmini sap ıklıklarından dolay ı helak etmek için geldiklerinde Hz. Lut’a ve 

kavmine genç delikanlılar şeklinde görünmüşlerdir.25 

Melekler gayb ı bilemezler. Baz ı ayetlerde peygamberlerin gayb ı 

bilmemesiyle melek olmaması arasında bağlantı kurulması26 ve Âdemoğullarının kan 

dökeceğine dair meleklerin öngörüsüne i şaret edilmesi, 27 meleklerin gayb ı bilme 

kapasitesini belirtiyorsa da meleklerin gayb ı bilmelerinin mutlak ve s ınırsız olmayıp 

                                                           
21Aydın, Ali Arslan, Şâmil İslâm Ansiklopedisi, “Meleklere İman Mad.”,  Şâmil Yay ınevi,                                                        

İstanbul, 2000, V, 173 
22 Meâric, 70/4 
23 Meryem, 19/16–17 
24 Hûd, 11/69–70; Zâriyât, 51/24–28 
25 Hûd, 11/77–83; Ankebût, 29/33–35; Hicr, 15/61–77 
26 En‘âm, 6/50; Hûd, 11/31 
27 Bakara, 2/30 



bunun Allah’ ın iznine ba ğlı oldu ğu müteakip ayetlerden anla şılmaktadır.28 Bu 

ayetlerde melekler, Allah’ ın kendilerine ö ğrettiği bilgilerin haricinde hiçbir 

bilgilerinin olmadığını itiraf etmektedirler. 

Melekler Allah’ ın izniyle insanlara şefaat edebilirler. Ancak onlar ın bu 

şefaatleri, t ıpkı gayb ı bilmelerinde oldu ğu gibi Allah’ ın iznine ba ğlıdır. Çünkü 

meleklerin insanlar hakk ındaki şefaatlerinin Allah’ ın izin verdi ği kimseler için 

geçerli olaca ğı ve onlar ın sadece Allah’ ın r ızasına ula şmış olanlara şefaat 

edebilecekleri bildirilmiştir.29  

Melekler Allah’ ın lütuf ve inayetiyle müminlere ve zor durumda kalanlara 

görünmeden destek vermektedirler. Özellikle müminlerin kâfirlerle yapt ıkları 

savaşlarda melekler müminlere takviye güç gibi yard ımcı olmu şlardır.30 Ayr ıca 

melekler mübarek gecelerde yeryüzüne inerek inananlar ın oluşturduğu barış ortamını 

paylaşmaktadırlar.31 

  

1.c. Meleklerin Görevleri 

Meleklerin yapt ıkları i şler aras ında di ğer tabiat varl ıklarıyla birlikte sürekli 

Allah’ı yüceltme,32 O’na secde etme, emirlerine amade olup onlar ı yerine getirme, 33 

Hz. Peygamber’e (sas) salât ve selam getirme, 34 müminler için dua ve isti ğfarda 

bulunma,35 Allah’a inan ıp dosdo ğru olanlara son nefeslerinde gelerek ölümden 

                                                           
28 Bakara, 2/30–33 
29 Necm, 53/26; Enbiyâ, 21/28 
30 Âl-i İmrân, 3/123- 128; Enfâl, 8/9–10; Tevbe, 9/26- 40 
31 Kadir, 97/4–5 
32 A‘râf, 7/206; Ra‘d, 13/13; Enbiyâ, 21/20 
33 Nahl, 16/49–50; Tahrîm, 66/6 
34 Ahzâb, 33/56 
35 Mü’min, 40/7–9; Şûrâ, 42/5 



korkmamalarını, üzülmemelerini, kendilerini mutlu bir hayatın beklediğini ve onların 

dünya hayat ında oldu ğu gibi ahirette de dostlar ı olduklar ını ifade etme, 36 gibi 

davranışlar sayılabilir. 

Kur’an’da s ıkça rastlanan bu genel tasvirlerin yan ında baz ı meleklerin isim 

veya görevlerine de yer verilmektedir. Bunlar ın ba şında kendi ad ıyla üç defa 

zikredilen37 ve değişik ayetlerde “Ruhu’l- Emîn”38 “Ruhu’l- Kudüs”39 gibi sıfatlarla 

anılan, peygamberlere vahiy getirmekle görevli melek olan Cebrâîl (Kur’an’daki 

ifadesiyle Cibrîl)  dir. Bir ayette geçen Mîkâîl’in40 (Kur’an’daki ifadesiyle Mîkâl)  

görevi hakk ında herhangi bir bilgi verilmemi ş, ancak hadislerde r ızık ve rahmet 

meleği olarak tasvir edilmiştir. Eceli gelenlerin ruhlarını kabzetmekle görevli meleğe 

ayetlerde genelde çoğul sığası kullanılarak “Rusül” ismiyle yer verilmiş,41 bir ayette 

de “Meleku’l- Mevt”  şeklinde at ıfta bulunulmu ştur.42 Bu da bir mele ğin 

başkanlığında bu i şle görevlendirilmi ş bir melek grubunun bulundu ğunu 

göstermektedir.43 Azrâîl ismine ise sadece baz ı zay ıf hadislerde rastland ığı ifade 

edilmiştir.44  Kur’an’da K ıyametin kopmas ı ve ahiret hayat ının başlaması s ırasında 

sûra üfleme hadisesinden 45 ve yeniden dirili şi haber veren bir ça ğırıcıdan 46söz 

                                                           
36 Fussilet, 41/30–33 
37 Bakara, 2/97–98; Tahrîm, 66/4 
38 Şuarâ, 26/192–193 
39 Nahl, 6/102 
40 Bakara, 2/97–98 
41 Nisâ, 4/97; En‘âm, 6/61; Enfâl, 8/50; A‘raf,7/37; Muhammed, 47/27 
42 Secde, 32/11 
43 Güngör, Mevlüt, Kur’an Penceresinden İman Amel Hayat Ahiret ve Kâinata Bak ış, Kur’an 

Kitaplığı Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1995, s: 46 
44 Özervarlı, M. Sait, TDVİA., “Melek Mad.”, XXIX, 40 
45 Neml, 27/87; Zümer, 39/68 
46 Kâf, 50/41; Kamer, 54/6 



edilmekle birlikte bu i şle görevli mele ğin ad ı an ılmamış, ancak hadislerde söz 

konusu duyuruyu yapacak olan İsrâfil’in adı büyük melekler arasında sayılmıştır.47  

Bu dört büyük mele ğin d ışında Kur’an’da “el-Melâiketu’l-Mukarrabûn” 

adıyla an ılan ulûhiyet makam ına yak ın melekler vard ır.48 Ar şı ta şıyan ve onun 

çevresinde bulunan melekler de49 Mukarrabin meleklerine dâhildir. Ayrıca insanların 

söz ve davran ışlarını kaydeden ve Kur’an’da “Kirâmen Kâtibîn” (de ğerli yazıcılar) 

şeklinde nitelenen yaz ıcı melekler de zikredilmektedir. 50 Yine “Muakkibât”, 

(Takipçiler)51 “Rakîbun Atîd” (Her an haz ır gözetleyiciler) 52 ve “Hafaza” 

(Koruyucu) melekleri 53 de mevcuttur. Kabirde sorgu yapan sual melekleri “Münker- 

Nekir” adlarıyla bilinen iki melek ise sadece hadislerde geçmektedir.54 

Ahirette müminleri selamlayarak kar şılayacak cennet bekçilerine 55 ve 

cehennemlikleri tahkir edip korkutan, on dokuz grup olduklar ı aç ıklanan görevli 

meleklere56 genel olarak “Hazin” (Ço ğulu: Hazene)  ad ı verilmi ştir. Cehennem 

bekçilerini temsil eden melek bir ayette “Mâlik”57, cennet mele ği ise hadislerde 

“Rıdvân” ismiyle geçmektedir. 58 Cehennem görevlileri ayr ıca “Zebânî” olarak da 

                                                           
47 Müslim,  Kitabu Salâti’l- Musafirîne ve Kasriha, 200 
48 Nisâ, 4/172 
49 Zümer, 39/75; Mü’min, 40/7; Hâkka, 69/17 
50 Zuhruf, 43/80; Kâf, 50/17–18; İnfitâr, 82/11 
51 Ra‘d, 13/10–11 
52 Kâf, 50/18 
53 En‘âm, 6/61 
54 et-Tirmizî, Ebu İsa Muhammed b. İsa, Sünenü’t-Tirmizî,  Cenâiz, 70, Daru Sahnun, 2.Bask ı, Tunus, 

(Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 
55 Ra‘d, 13/23–24; Enbiyâ, 21/103; Zümer, 39/73 
56 Zümer, 39/71–72; Tahrîm, 66/6; Müddessir, 74/30–31  
57 Zuhruf, 43/77 
58 Özervarlı, M. Sait, TDVİA, “Melek Mad.”, XXIX, 40 



adlandırılmıştır.59 

Buraya kadar s ıraladığımız meleklerin çe şitli görevleriyle ilgili i şaret ve 

izahların, tabiatta Allah taraf ından konan i şleyişin şeklî uygulamas ını anlatmaktan 

ziyade, bu düzenin ilahî kontrol alt ında bulunduğunu vurgulamaya yönelik oldu ğu 

vurgulanmıştır.60 

Melekler, ilahi kudret ve yarat ıcılığın birlikten çoklu ğa yay ılmasını ve onun 

belirlenip çe şitlenmesini ifade eden etkin güçler olarak dü şünülmelidir. Kâinattaki 

her olay meleklerin risaletiyle meydana gelir. İlahi kudretin ilk belirginle şme ve 

tecelli vasıtası meleklerin risaletidir. Bu yüzden meleksiz bir olay düşünülemez.61 

 

1.d. İnsanlarla Melekler Arasındaki Üstünlük Durumu 

Ehl-i Sünnet inanc ına göre dört büyük melek olan Cebrail, Mikail, İsrafil ve 

Azrail meleklerin rasulleridirler. İnsanlar içinden seçilen peygamberler, meleklerin 

peygamberleri mesabesinde olan bu dört büyük melekten daha üstündür. Çünkü 

Allah, insan için “halife” tabirini kullanarak onu melekler kar şısında yüceltmiş; ona 

secde etmelerini meleklere emretmi ş; baz ı e şyanın isimlerini onlara sordu ğunda 

melekler cevap verememiş; insan ise bu eşyanın isimlerini teker teker saymıştır.62 

Ayrıca meleklerin Allah’a kulluklar ı ve hay ırlı i şler yapmalar ı iradelerinin 

dışındadır. Onların bu i şleri yapmama gibi bir tercih haklar ı yoktur.63 Hâlbuki insan 

Allah’a kulluğunu ve hayırlı işleri, kendisini doğru yoldan saptıracak pek çok etkinin 

varlığına rağmen çok zorlu engelleri aşarak yapmaktadır. 

                                                           
59 Alak, 96/18 
60 Özervarlı, M. Sait, TDVİA, “Melek Mad.”, XXIX, 41 
61 Ünal, Ali, Kur’an’da Temel Kavramlar, Beyan Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1986, s: 230 
62 Bakara, 2/30–34 
63 Tahrîm, 66/6 



Bütün bunlar insanlar ın peygamberlerinin meleklerin önde gelenlerinden, 

daha genel bir ifadeyle insan cinsinin melek cinsinden üstün oldu ğunu 

göstermektedir. Meleklerin peygamberleri mesabesindeki büyük melekler (Cebrâîl,    

Azrâîl, Mîkâîl ve İsrâfîl)  ise peygamberlerin haricindeki tüm insanlardan daha 

üstündürler.64 Takva sahibi müminler, şehitler, salih amel i şleyenler, dinde dosdoğru 

hareket edenler di ğer meleklerden üstündürler. Di ğer melekler de insanlar ın kâfir, 

münafık, müşrik, inancı bozuk, amelsiz, ahlaksız olanlarından daha üstündür.65 Hatta 

bu son say ılan gruptaki insanlar Kur’an’ ı Kerim’in beyan ına göre, de ğil melekler, 

hayvanlardan daha aşağı tabakadadırlar.66  

  

1.e. Meleklerin Varlığının Hikmetleri 

Allah, gözle görülemez ve her türlü maddi alg ılamaların ötesindedir. Bu 

yüzden insan ile Allah aras ında ileti şim sa ğlama arac ına ihtiyaç bulunmaktad ır. 

Çünkü bu araçlar olmadan insan ın Allah’ın iradesini alg ılaması ve bu iradeye boyun 

eğmesi imkân dâhilinde olmayacaktır. 

İnsan ruhu iyiyi de kötüyü de almaya müsaittir. Ancak iyi ve kötü insana 

bildirilmedikçe insan bunlar ı ay ırt etmeye muvaffak olamayacakt ır. İşte bu noktada 

Allah’ın emir ve yasaklar ını insanlara aktarma zorunlulu ğu ortaya ç ıkmaktadır. 

Ancak bu aktarma nas ıl olacakt ır? Bu sorunun cevab ını Muhammed Hamidullah şu 

şekilde vermektedir: 

“İnsan ile Allah aras ında kişinin sahip olduğu haberleşme araçları arasında 

                                                           
64 el-Kurtubî, Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-Kur’an,  Daru’l-

Kutubi’l-Mısriyye, 2. Baskı, Kahire, 1942, VII,178 
65 K ılavuz, Ahmet Saim, İslâm’da İnanç İbadet ve Günlük Ya şayış Ansiklopedisi, “Melek Mad.”,  

MÜİV. Yayınları, İstanbul, 2006, III, 1264 
66 A‘râf, 7/179 



en zay ıf olan ı belki de rüyad ır. Hz. Muhammed (SAV)’e göre iyi rüyalar Allah 

tarafından ilham edilirler ve insanı doğru yola götürürler. 

Bir başka yol ilkadır. (Kelime anlamı: Bir başka kişiye doğru atılan şey.) İlka, 

çıkmazlar, çözümsüz veya zor problemler kar şısında ki şinin kendi kendine bir tür 

çözüm telkini, sezgisi, çözümler konusunda bir önsezisidir. 

Bir de ilham vard ır ki, biz bunu “ilahi esinlenme” diye tercüme edebiliriz. 

Ruhu ba şkalarına kar şı adalet, merhamet, feragat, iyilikseverlik erdemleriyle 

yeterince olgunlaşmış bir insanın gönlüne (zihnine) bazı şeyler esinlenebilir. (…)Biri 

kendini Allah’a adad ığı ve kendini unutmaya çal ıştığında, bazı anlar olur, tabii çok 

kısa süren bu anlarda ilahi sesleni ş bir şimşek gibi çakar. İşte o durumlarda insan 

hiçbir çabayla anlayamayacağı şeyleri bir anda çabasız olarak kavrayıverir. (…) 

İnsanla Yaratanı arasındaki temasın en yüksek derecesine, bu haberle şmenin 

en güvenilir ve en yan ılmaz olanına Hz. Muhammed (SAV) vahiy ad ını vermiştir. Bu 

basit bir ilham de ğildir, aksine Allah taraf ından insana yap ılan hakiki bir aç ıklama, 

semavî bir ileti şimdir. İnsan maddedir, buna kar şılık Allah, ruhun da ötesinde ve 

üstündedir. (…) O’nunla hiçbir maddî temas mümkün de ğildir. Onun için – kelime 

anlamı haberci demek olan- bir melek, göksel bir ta şıyıcı arac ılık yapar. Yani ilahî 

mesajı, Allah’ ın insan memuruna, peygamberine ula ştırma kanal ı vazifesi görür. 

Peygamberlerden ba şka hiç kimse göksel bir haber ta şıyıcı, yani bir melek 

aracılığıyla böyle bir vahiy alamaz. (…)”67 

Allah ile insan aras ındaki ileti şimin mahiyetini aç ıklayan bu cümlelerden 

sonra, melek inanc ının insan hayat ındaki yeri ve önemi göz önüne al ınarak şunlar 

söylenebilir: 
                                                           
67 Hamidullah, Muhammed, İslam’a Giri ş, (Çeviren: Cemal Ayd ın), TDV. Yay ınları, 1. Bask ı, 

Ankara, 1996, s: 68–71 



Meleklerin varlığına inanan insan, Allah taraf ından görevlendirilmiş yüce ve 

gizli güçlerin gözetimi alt ında olduğunu bilir ve bu bilinçle hep iyi şeyler yapmaya 

yönelir. Kendisini iyiliğe çağıran her söze kulak verir. 

Melek inanc ına sahip olan insan, meleklerin darl ık ve s ıkıntılı zamanlarda 

müminlerin yard ımına yeti şeceğini bildi ğinden hiçbir zaman ümidini yitirmez; 

hayatın zorlukları karşısında azmini ve dayanma gücünü kaybetmez. 

Kendisine yüklenen görev itibar ıyla insan ın melekten üstün oldu ğunu göz 

önünde tutan kimse, Allah’ ın yeryüzündeki halifesi oldu ğunun bilinci içinde 

davranmak için çaba sarf eder. Bu dü şünce sayesinde kendini bir iç kontrole tabi 

tutar.68 

Allah’ın r ızasına uygun, dürüst ve ahlakl ı bir hayat sürmeye kendini adayan 

mümin, kâinatta bu idealleri temsil eden ve en üst mertebede ya şayan görünmez 

varlıkların bulunmasından manevî destek alır ve aynı seviyeye ulaşmak için çaba sarf 

eder. Buna kar şılık insanlar ı kötülü ğe te şvik eden şeytandan uzak durur. İrade 

güçleriyle kendilerine iyi veya kötü davran ışlar arasında tercihte bulunma özgürlü ğü 

verilen insanlar, melek ve şeytan türleri sayesinde her iki davran ışın örnekleri 

üzerinde düşünerek karşılaştırma imkânı elde etmektedir. “Vahiy ve peygamberlerin 

hayatı insanlar için nas ıl somut örnekler sa ğlıyorsa, melek prototipi de ula şılması 

beklenen hedefler açısından benzer bir işlev görmektedir.”69 

  

2. CİN  

Cin, “örttü, gizledi ve gölgeledi”  anlam ına gelen “cenne” fiilinden türetilmiş 

                                                           
68 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Melek Mad.” III, 1264 
69 Özervarlı, M. Sait, TDVİA., “Melek Mad.”, XXIX, 41 



olup70 tekili olan cinnî, “örtülü ve gizli şey” manâsına gelir.71 

Kelimenin muhtevas ında var olan anlama uygun olarak bu kökten türetilen 

“cenne” kelimesi “örtü”; insan ı dü şmanın silah ına kar şı örttü ğünden dolay ı 

“cünne” kelimesi “kalkan”; “cennet”  kelimesi “ağaçlarla örtülmü ş bahçe”;  

“cünûn” kelimesi “akla örtülmü ş perde”  yani delilik demektir. 72 Kabre ve kefene 

ölüyü gizledikleri için “cenen”; göğüs kemiklerine “cenâcin”; dolaba, içindekileri 

gizlediği için “mencenûn”73; kalbe, gö ğüste gizli oldu ğu için “cenân” denmi ştir.74 

Arapça’da “gece karanlığı”na da aydınlığı örttüğü için cin dendiği ifade edilmiştir.75  

Terim olarak cin, duyu organlar ı ile alg ılanamayan, insanlar gibi şuur ve 

iradeye sahip bulunan, ilahi emir ve yasaklara uymakla yükümlü tutulan, mümin ve 

kâfir gruplardan olu şan, ateşten yarat ılmış76 gizli ve ruhani varl ıklar için kullan ılan 

cins bir isimdir. Cinlere bu isim, maddeleri örtülü ve gizli, insanlarca görülemez 

oldukları için verilmiştir.77 

Bu anlam ıyla cin, tarihten günümüze bütün toplumlarda kabul edilmi ş, d ış 

gerçekliği olan bir varlık olarak algılanmış ve bu şekilde inanılmıştır.78 

Cinlerin atalar ına “cânn” ad ı verilir. Gûl, ifrit gibi çe şitli türlerden olu ştuğu 

                                                           
70 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi,“Cin Mad.” I, 334 
71 Şahin, Mehmet Süreyya, TDVİA., “Cin Mad.”  VIII, 5;  Kr ş: Yücedo ğru, Tevfik, İslâm’a Giri ş 

Gençliğin İslâm Bilgisi, DİB. Yayınları, Ankara–2006, s: 252 
72 Ate ş, Süleyman, İnsan ve İnsanüstü Ruh, Melek, Cin, İnsan, Yeni Ufuklar Ne şriyat, 3. Bask ı, 

İstanbul, 1995, s:29 
73 el-Cevherî, es-Sihâh, V, 2094-2095 
74 İbn. Manzûr, Lisânu’l-Arab, XIII, 93 
75 Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Rehber Yay., Ankara, 1997 s:187 
76 Şahin, Mehmet Süreyya, TDVİA, “Cin Mad.”,  VIII, 5; Kr ş: Yücedo ğru Tevfik, İslam’a Giri ş 

Gençliğin İslam Bilgisi, s:253  
77 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi,“Cin Mad.” I, 334  
78 Yücedoğru, Tevfik, İslam’a Giriş Gençliğin İslam Bilgisi, s: 253 



kabul edilen cinler, eski Araplarda bazen “hîn” kelimesiyle ifade edilmi ştir. 

Farsça’da cin kelimesi kar şılığında “peri” ve “dîv” kelimeleri kullan ılır. Baz ı 

şarkiyatçılar cin kelimesinin Latince kökenli “genie” veya “genius” kelimelerinden 

Arapça’ya geçti ğini öne sürmü şlerse de İslam Âlimleri bu kelimenin Arapça 

olduğunda görü ş birli ği içerisindedirler. Kök anlam ı ve çe şitli türevleri dikkate 

alındığında bu görüşün daha isabetli olduğu kaydedilmiştir.79 

Terim olarak cin kelimesinin dar ve geni ş olmak üzere iki anlam ı vardır. Geniş 

anlamıyla cin kelimesi “ins” kelimesinin kar şıtı olarak kullan ılır ve herhangi bir 

kayıtla sınırlandırılmamış ise, duyularla ifade edilemeyen bütün varl ıkları ifade eder. 

Bu anlam ıyla cin kelimesinin kapsam ına melekler ve şeytanlar da girer. 80 Kur’an- ı 

Kerim’de İblis’in cinlerden oldu ğu halde melekler aras ında zikredilerek onlardan 

istisna edilmesi de bundan kaynaklanmaktad ır.81 Ancak İzzet Derveze’ye göre baz ı 

müfessirlerin meleklere de cin denildi ğini belirten görü şleri sa ğlıklı bir görü ş 

değildir. Çünkü özellikle Kur’an onlar ı ayr ı ayr ı ve özel isimlerle adland ırmıştır.82 

Kur’an’ın ini şi s ırasında Araplar ın bu iki kavram ı yani melek ve cin kavram ını iki 

özel isim olarak bildi ğinde ku şku yoktur. Ancak Derveze yine de cin kavram ının 

görünmeyen varlıklar olarak cin ve melekleri kapsama ihtimalini göz ardı etmez.83  

Muhammed el-Behiy, bu kelimenin geni ş anlam ına, melekler ve şeytanlara 

ilave olarak tan ınmayan ve bilinmeyen bir insan grubunu da dâhil eder. Ona göre 

tanınmayan ve bilinmeyen kişi duyulup görülmeyen varlık durumundadır. El- Behiy, 

                                                           
79 Şahin, Mehmet Süreyya, TDVİA, “Cin Mad.”, VIII, 5 
80 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Cin Mad.”, I, 334 
81 Şahin, Mehmet Süreyya, TDVİA, “Cin Mad.” VIII, 5  
82 Sebe, 34/40–41 
83 Derveze, İzzet, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayat ı, (Türkçesi: Mehmet Yolcu), Yöneli ş 

Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1995, s: 343–344 



Ahkaf, 46/ 29–32 ve Cin, 72/ 1–2 ayetlerinde geçen cin tabirinin, Medine’den gelen 

bir insan topluluğu olduğunu ve bu toplulu ğun Mekkeliler taraf ından tanınmadığı ve 

bilinmediği için onlara bu ismin verildiğini savunmaktadır.84 

Dar anlamıyla cin kelimesine gelince, bu kelime, ıstılah anlamında geçtiği gibi, 

manevi varl ıkların bir k ısmını ifade etmek için kullan ılır. Çünkü giri ş k ısmında da 

ele ald ığımız gibi, manevi varl ıklar, sadece hay ır için çal ışan melekler; sadece 

kötülük için çal ışan şeytanlar ve hem hay ır için hem de şer için çal ışan cinler olmak 

üzere üç k ısma ayr ılırlar85 ki cin kelimesinin dar anlam ını bu son k ısım ifade 

etmektedir. 

Cin adıyla müstakil bir sürenin bulunduğu Kur’an-ı Kerim’de “cinne” kelimesi 

üç yerde cin topluluğu,86 beş yerde delilik;87 “cânn” kelimesi iki yerde yılan88 ve beş 

yerde cin anlamına gelmektedir.89 Yirmi iki yerde geçen “cin” kelimesi de melek ve 

insan dışındaki üçüncü varlık türü karşılığında kullanılmıştır.90 

 

2.a. Cinlerin Mahiyetleri 

İslam âlimlerinin ortak bir telakkisine göre cinler, melek ve insan ruhlar ından 

ayrı, maddi yönleri bulunan fakat ruhsal yönü a ğır basan, 91 bedenleri ate ş, hava, 

                                                           
84 el-Behiy, Muhammed, İnanç ve Amelde Kur’anî Kavramlar,  (Tercüme: Ali Turgut), Yöneli ş 

Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1998 
85 Bkz: Tezimizin Giriş Kısmı, s: XII 
86 Hûd, 11/119; Secde, 32/13; Sâffât, 37/158 
87 A‘râf, 7/184; Mü’minûn, 23/25, 70; Sebe’, 34/8, 46. 
88 Neml, 27/10; Kasas, 28/31 
89 Hicr, 15/27; Rahmân, 55/15, 39, 56, 74 
90 En‘âm, 6/100, 112, 128, 130; A‘râf, 7/38, 179; İsrâ, 17/88; Kehf, 18/50; Neml, 27/7, 39; Sebe’, 

34/12, 14, 41; Fussilet, 41/25, 29; Ahkâf, 46/18, 29; Zâriyât, 51/56; Rahmân, 55/33; Cin, 72/1, 5, 6 
91 Karaman, Fikret, Dini Kavramlar Sözlü ğü,“Cin Mad.”  D İB. Yay ınları, 3.Bask ı Ankara, 2006, s: 

103 



rayiha gibi maddelerden te şekkül etmi ş, ak ıl ve irade sahibi, latif, görünmez 

varlıklardır.92 

Fazlurrahman’a göre cinler biraz daha deh şet verici tabiatlar ı ve gözle 

görülememe gibi baz ı daha güçlü yönleri olmakla birlikte, kötülü ğe daha eğilimli ve 

insandan daha aptal olmalar ının d ışında insanlardan pek de farkl ı varl ıklar 

değildirler.93 

Kur’an’da cinlerin “mâric” denen ate şten yarat ıldığı belirtilmi ştir.94 Baz ı 

müfessirler bunu halis ate ş, dumansız saf alev diye tefsir etmi ş, bazıları da “merec” 

kelimesinin as ıl manâs ının kar ışmak olmas ı dolay ısıyla siyaha kar ışan dumanl ı bir 

ateş şeklinde tefsir etmişlerdir. 

“And olsun biz insan ı kuru bir çamurdan, şekillendirilmiş bir balç ıktan 

yarattık. Cinleri de daha önce dumansız ateşten yaratmıştık.”95 

Bu ayette cinlerin insanlardan önce yaratıldığı ifade edilmiş; cinlerin yaratıldığı 

ateşe “semûm” ad ı verilmi ştir. Süleyman Ate ş’e göre semûm, ate ş alevi gibi esen 

sıcak rüzgâra denir. Semm, zehir ve ince delik gibi manalara gelir. Bedendeki terin 

çıktığı ve havan ın bedene nüfuz etti ği gizli deliklere de semm denir. Buradan da 

cinlerin ve şeytanların, insanlar ın bu gizli deliklerinden girerek onu aldatacak ve 

zehirleyecek mahiyette olduğu sonucu çıkartılabilir. 

İşte cinin yarat ıldığı unsur, zerrelerin aras ından geçebilen, dumanla kar ışık 

veya çalkalanan bir ate ştir. Yani nurun biraz daha yo ğunlaşarak ald ığı bir şekildir. 

Nurun maddeye do ğru uzant ısı olan dumanla kar ışık bir unsurdan ve kar ışması tam 

                                                           
92 Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Cinler ve Büyü , s: 20 
93 Fazlurrahman, Ana Konular ıyla Kur’an,  (Tercüme: Alparslan Aç ıkgenç), Ankara Okulu Yay ınları, 

3. Baskı, Ankara, 1996, s: 205 
94 Rahmân, 55/15 
95 Hicr, 15/26-27 



da dengeli olmad ığı için çalkalanan bir unsurdan yarat ılmıştır.96 K ısaca cinler, 

melekler gibi saf nurdan de ğil, nurun –bugünkü tabiriyle- ışınlarının biraz daha 

yoğunlaşıp maddeye yaklaşmış şeklinden yaratılmışlardır.97 

 

2.b. Mütekellimlere Göre Cinler 

Kelam ilmine göre cinlerin varl ığı sadece vahiy yoluyla bilinip ispat edilebilir; 

akıl da bunu imkâns ız görmez. Mevcudiyeti Kur’an’la sabit oldu ğu için cinleri inkâr 

edenlerin küfrüne hükmeden kelam âlimlerinin cinler hakk ındaki görü şleri iki 

noktada toplanmıştır: 

1-) Cinler kendi başına kaim olan gayri maddi cevherden oluşur. 

2-) Cinler maddi cevherden oluşur. 

Duyularla alg ılanamadıklarından ve neye delâlet ettikleri bilinmedi ğinden, 

Kur’an’da geçen melek, ruh, cin gibi kavramlar ın müte şabihattan kabul edilmesi 

gerektiğini savunan âlimler de vardır.98 

Çağımızda ise cinlerin mahiyetlerinin ate şe karışan (mâric) varl ıklar olmaları99 

dikkate al ınarak, karbon asidinden; dumans ız ate şten yarat ıldıkları (semûm) 100 göz 

önüne alınarak, canlılığını ruhtan alan ve ezelde var edilen ışınlardan, ufolardan veya 

enerjiden ya da baz ı hadislerde hastal ıkların sebebi olarak gösterilmeleri dikkate 

alınarak mikroplardan ibaret oldu ğu tarz ında birtak ım görü şler ileri sürülmü şse de 

bunlar ilmi aç ıdan temellendirilememi ş baz ı teoriler niteli ği ta şıdığı için çok fazla 

kabul görmemi ştir. Ayr ıca bu görü şlerin, İslam âlimlerinin hemen hepsine göre 

                                                           
96 Ateş, Süleyman, İnsan ve İnsanüstü, s: 33-34 
97 Ateş, a.g.e., s: 16 
98 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi,“Cin Mad.”, VIII, 8-9 
99 Rahmân, 55/15 
100 Hicr, 15/27 



mükellef yaratıklar olan cinlerin, bu mükellefiyetlerinin üstesinden gelebilmeleri için 

şuur, idrak ve irade gücüne sahip olmalar ı gerekti ği gerçe ğiyle de ba ğdaşması 

mümkün görünmemektedir. Bu sebeple de bu görüşler olumsuz eleştiriler almıştır.101 

 

2.c. Cinlerin Özellikleri  

Cinler, insanlar gibi Allah’a kulluk için yarat ılmışlardır.102 Bunun sonucunda 

cinler de insanlar gibi yapt ıklarından sorumludurlar; ilahi emirlere botun e ğenleri 

kurtuluşa ererek cennete, boyun e ğmeyenleri ise azaba u ğrayarak cehenneme 

atılacaklardır.103 

Cinler çe şitli şekillere girebilecek ve insanlar ın yapamayaca ğı baz ı i şlerin 

üstesinden gelebilecek yetenekte yarat ılmışlardır. Hz. Süleyman’ ın Sebe 

Melikesi’nin taht ını getirtmek istedi ğinde cinlerden bir ifritin, o henüz yerinden 

kalkmadan taht ı getirebilece ğini söylemesi, ba şka bir cinin ise gözünü kapat ıp 

açmadan önce bunu yapabileceğini söylemesi ve taht ı bu süre içerisinde getirmesi 104 

cinlerin ne kadar yüksek bir h ıza sahip oldu ğunu gösterdiği gibi ayn ı süratle e şyayı 

bir yerden başka bir yere nakletme gücüne sahip olduklarını da ortaya koymaktadır. 

Yine cinlerin, Hz. Süleyman’ ın emrinde dalg ıçlık yapt ıkları,105 büyük kaleler 

inşa eden, heykeller ve havuz gibi büyük çanaklar ve sabit kazanlar yapt ıklarını 

Ku’an-ı Kerim bizlere haber vermektedir. 106 Ancak bu güçlerine ve h ızlarına rağmen 

                                                           
101 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi,“Cin Mad.”, VIII, 8-9 
102 Zâriyât, 51/56 
103 En‘âm, 6/128–130; A‘râf, 7/179; Hûd, 11/119; Fussilet, 41/25; Ahkâf, 46/29–32; Cin, 72/15 
104 Neml, 27/39–40 
105 Enbiyâ, 21/82 
106 Sebe, 34/13 



yine de cinlerin güçleri sınırlıdır.107 

Cinler kendi yap ılarına uygun olarak beslenirler, 108 evlenirler ve ço ğalırlar, 

erkeklik ve di şilikleri vard ır.109 Buhari ve Müslim’in rivayet etti ği baz ı hadislerden, 

cinlerin de insanlar gibi ölümlü oldukları anlaşılmaktadır.110 

Cinlerin gayba dair mutlak bir bilgileri yoktur. 111 Ancak hayat sürelerinin 

uzunluğu, ruhani ve manevi varl ıklar olmalar ı, meleklerden haber çalmalar ı112 

sebebiyle insanların bilemedikleri geçmişe ve şu ana ait bazı bilgileri bilebilirler. 

Kur’an-ı Kerim, cinlerin haber çalmak için gö ğe ç ıktıklarını, fakat üzerlerine 

yakıcı, delici ışınlar ve ta şlar gönderilmek suretiyle buradan kovaland ıklarını haber 

vermektedir. Yüce Allah bu konuda cinlerin şöyle konuştuklarını bildirmektedir: 

“Kuşkusuz biz gö ğe ula şmak istedik, fakat onu çetin bekçilerle ve yak ıcı 

ışıklarla dolu bulduk. Hâlbuki biz (daha önce) gö ğün baz ı yerlerinde gayb 

haberlerini dinlemek için otururduk, fakat şimdi her kim dinlemeye kalkacak 

olursa, kendini gözetleyen yakıcı bir ışık bulur.”113 

Bu ayetten anla şıldığına göre Hz. Peygamber (s.a.s.) gönderilmeden önce 

cinler semaya ç ıkıyorlar, belli yerlerde bekleyerek kulak h ırsızlığı yoluyla gök 

haberlerini çalıyorlardı. Yine böyle bir maksatla, kulak hırsızlığı yapmak için semada 

oturdukları yere ç ıkmak istediklerinde bundan men edilmi şlerdir. Bunun Hz. 

                                                           
107 Rahmân, 55/33 
108 Müslim, Salât, 33; Tirmizi, Tefsir, Sure, 46 
109 Rahmân, 55/56–74; Kehf, 18/50 
110 el-Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, Sahîhu’l-Buhârî Tevhit,  7, Daru Sahnun, 2.Bask ı, 

Tunus, (Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992); Müslim, Zikr, 67 
111 Sebe, 34/14 
112 Buhari, Tefsir, Sure, 34; Müslim, Selâm, 35; Tirmizî, Tefsir, Sure, 34 
113 Cin, 72/8–10; Krş: Sâffât, 37/6–10; Hicr, 15/16–18; Mülk, 67/5  



Peygamber (s.a.s.) gönderildikten sonra meydana geldiği bildirilmektedir.114 

İslam’a göre cinler ak ıl sahibi olduklar ı için mükellef say ıldıklarından dolay ı 

peygamberlerin tebli ğlerine muhatap olmu şlardır.115 Kur’an’daki bu bilgilere 

dayanılarak, cinlere peygamber gönderildi ği noktas ında İslam âlimleri aras ında 

ittifak bulunmas ına ra ğmen, bu peygamberlerin insan ya da cin türünden olu şu 

hakkında görü ş ayr ılıkları vard ır. Âlimlerin bir k ısmı cinlere gönderilen 

peygamberlerin melek olmas ı gerektiğini;  bir k ısmı da cin olmas ı gerektiğini kabul 

etmişlerdir. Âlimlerin ço ğunluğu ise cinlere kendi türlerinden bir peygamber 

gönderilmediği, insanlara gönderilen peygamberlerin ayn ı zamanda cinlerin de 

peygamberi olduğu görüşündedirler. 

Kur’an-ı Kerim’de çe şitli milletlere gönderilen peygamberlerin kendi 

içlerinden seçildiği ve kendi dillerini konu ştuğu önemle vurguland ığı116 göz önüne 

alındığında, cinlere gönderilen peygamberlerin yine cinlerden oldu ğu görü şü daha 

uygun görünmektedir. Bu ba ğlamda Hz. Muhammed (s.a.s.)’in cinlere de 

gönderilmiş bir peygamber olmas ı ve getirmi ş oldu ğu vahyin onlar ı da kapsamas ı 

ona has bir meziyet olarak telakki edilebilir. 117 Kanaatimizce onun Hatemü’n-

Nebiyyin olması bu durumu gerekli kılmıştır. 

Cinlerin zaman zaman insanlarla ilgilendikleri Kur’an- ı Kerim’in 

haberlerinden ve bu ili şki üzerine üretilen edebiyattan anla şılmaktadır.118 Cinler 

insanları kandırıp kendilerine tabi kılmak için sürekli onlarla uğraşmaktadırlar.119 Bu 

                                                           
114 Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Cinler ve Büyü,  s: 47-50 
115 En‘âm, 6/130; Ahkâf, 46/30;  Cin, 72/1–2 
116 Bakara, 2/129–151; İbrahim, 14/4; En‘am, 6/130; İsrâ, 17/94–95 
117 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi,“Cin Mad.”, VIII,  9 
118 Özsoy, Ömer- Güler, İlhami, Konularına Göre Kur’an, Fecr Yayınevi, 2. Baskı, Ankara, 1997  
119 En‘âm, 6/128 



onların en büyük özellikleridir. Çünkü yapıları itibarıyla hafifliğe meyillidirler.120 

Cinlerle ilgili ayet ve hadislerin yorumu İslam literatüründe kendine has bir yer 

işgal etmi ştir. Bu sebeple cinlere ve şeytanlara tesir ederek onlar ı itaat alt ına alma 

yollarını konu edinen ve “İlmu’l-Azâim” adı verilen bir ilim dalı da teşekkül etmiştir. 

Bu i şle me şgul olanlara Türkçe’de “ cinci” denmi ştir.121 72. Cin Süresi’nin 6. 

ayetinde geçen, insanlar ın cinlere s ığınması ifadesi, cinlerin e şya ve olaylar 

üzerindeki gaybi etkisine, koruma ve kay ırma gücüne inan ıp dua ve iltica yoluyla 

onlarla ili şki kurmaya çal ışmak, onlardan yard ım ve himaye dilemek türünden 

eylemlere işaret ediyor olsa gerektir.122 

Ancak âlimlerin ço ğunluğu, cinlerin tesirinden kurtulmak veya ona maruz 

kalmamak için Kur’an okuma d ışında herhangi bir yola ba şvurulmasını tasvip 

etmemişlerdir.123 

 

3. ŞEYTAN - İBLİS 

3.a. Şeytan 

Bu kelimenin asl ı hakk ında dilciler iki kök göstermektedirler. . Birincisi “şe-

ta-ne” köküdür. Şeytan kelimesi bu kökten ele al ındığı zaman “fey’al” vezninde, 

uzaklaşmak,124 uzak olmak ,125 birbirine muhalefet etmek ,126 toprağa girmek ve ipe 

                                                           
120 Ateş, Süleyman, İnsan ve İnsanüstü, s: 35 
121 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi “Cin Mad.”,VIII, 8 
122 el-Mevdûdî, Ebu’l-A‘la, Kur’an-ı Kerim’de Dört Terim İlah Rab Din İbadet, (Çeviren: Cahit 

Koytak) Kahraman Yayınları, İstanbul, 1997, s: 125 
123 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Cin Mad.”, VIII, 10 
124 el–Ezherî, Ebu Mansur Muhammed b. Ahmed, Tehzîbu’l-Luğa, Daru’l-M ısriyye, M ısır, 1964, II, 

312 
125 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.”, IV, 1868 
126 Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, Beyan Yayınları, İstanbul, 1996, s: 93 



bağlanmak127 gibi manalara gelir. Buna göre şeytan hay ırdan uzakla ştı anlam ına 

gelir.128 

İkinci   kök ise “şe-ye-ta” d ır. Kelime bu kökten ele al ındığında ise “fe’lan” 

vezninde helak olmak,129  öfkeden yanıp tutuşmak,130 işe yaramaz hale gelmek131 gibi 

anlamları ihtiva eder.   

Her iki kök de şeytan için uygundur. Birinci köke göre şeytan, uzaklaşan, uzak 

düşen anlamına gelir. Bu, Allah’ ın rahmetinden uzak dü şen bir varl ık için uygun bir 

isimdir. İkinci köke göre ise, öfkeden yan ıp tutuşan anlam ına gelmektedir ki bu da 

ateşten yarat ılan ve Hz. Âdem (as)’a öfkesinden yan ıp tutu şan bir varl ık için 

uygundur.132 

Şeytan kelimesi için iki kök gösterilmesi, bu kelimede bulunan “nun” harfinin 

zaid olup olmamas ı ile ilgilidir. Dilciler, e ğer şeytan kelimesindeki nun harfi as ıl 

kabul edilirse, kelimenin “fey‘âl” vezninde olaca ğını ve bu takdirde kelimenin 

çekiminin yap ılabileceğini; nun harfinin zaid kabul edilmesi halinde ise “fe‘lân” 

vezninde bir kelime olaca ğını; bu kelimenin ise çekiminin yap ılamayacağını 

belirtmişlerdir. İbn-Manzur133 Zencânî 134 ve Ezherî 135 şeytan kelimesinin  “nun”  

unun kelimenin asl ından oldu ğunun ve “şe-ta-ne” kökünden türetilmi ş oldu ğunu 

savunmuşlardır. Kelimenin ço ğulunun “şeyâtîn” şeklinde Kur’an- ı Kerim’de 
                                                           
127 Karaman, Fikret, Dini Kavramlar Sözlüğü, “Şeytan Mad.” s: 619-620 
128 İbn-Manzur, Lisanu’l-Arab, XIII, 239 
129 el-Ezherî, Tehzibu’l-Luğa, XI, 312 
130 İbn-Manzur, Lisanu’l-Arab, XIII, 239 
131 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, Yeni Boyut Yay ınları, 13. baskı, İstanbul, 1997, 

s: 528 
132 Öztürk, Yaşar Nuri, a.g.e., s: 528 
133 İbn-Manzur, Lisanu’l-Arab, XIII, 239 
134 ez-Zencânî, Mahmud b. Ahmed, Tehzîbu’s-Sihâh, Daru’l-Mısriyye, Mısır, 1964, s: 850 
135 el-Ezherî, Tehzîbu’l-Luğa, XI, 312  



geçmesi 136bu görüşü desteklemektedir. 

Terim olarak şeytan, gözle görülmeyen fakat varl ığı kesin olan, azg ınlık ve 

kötülükte çok ileri giden, kibirli, asi, insanlar ı sapt ırmaya çal ışan cinlerin genel 

adıdır.137 Bununla birlikte şeytan kelimesi; insan, cin ve hayvan türü varl ıkların dik 

kafalı,138 azg ın, inatla kar şı koyan, direnen ve yola gelmeyenlerin ortak ad ı 

olmuştur.139 Kısaca şeytan, azgınlıkta, şer ve kötülükte fevkalade bir yükselişle kendi 

sınıf ve benzerlerinin d ışına ç ıkmış, kötü, inatç ı manas ında bir cins isimdir ki 

görünen – görünmeyen tüm varlıklardan bu özellikleri taşıyanlara bu isim verilir.140  

Bu anlamda şeytan, kötü ruhun, kötü birinin, kötülüğe teşvik edenin, kötülüğün 

temsilcisinin, karanlık ve dalâletin önderinin, Allah’ı seven ve O’na kullukta bulunan 

herkesin büyük dü şmanının mü şahhaslaştırılmış şeklidir ve kötülü ğün sembolü 

haline gelmiş bir varlıktır.141  

Kur’an’da şeytan kelimesi tekil olarak 70, ço ğulu şeyâtîn olarak 18 yerde 

olmak üzere toplam 88 yerde geçmektedir. 142 Bu kavram çe şitli vesilelerle de ğişik 

yerlerde değişik anlamlarda kullanılmıştır. 

“İşte böylece biz her peygambere insan ve cin şeytanlarını dü şman k ıldık. 

Bunlar aldatmak için birbirlerine yald ızlı sözler f ısıldarlar. Rabbin dileseydi bunu 

yapamazlardı. O halde onları iftiralarıyla baş başa bırak. 
                                                           
136 Bakara, 2/14,102; En‘âm, 6/71,112,121; A‘râf, 7/27,30; İsrâ, 17/27; Meryem, 19/68,83; Enbiyâ, 

21/82; Mü’minûn, 23/97; Şuarâ, 26/210,221; Sâffât, 37/65; Sâd, 38/37; Mülk, 67/5   
137 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.” IV, 1868 
138 ez-Zencânî, Tehzîbu’s-Sihâh, s:850 
139 Karzuk, Ahmet, Manevi Geli şimin Önündeki Engeller,  (Türkçesi: M. Ali Kara) İlke Yay ıncılık, 

İstanbul, 2006, s: 11 
140 Yaz ır, Elmal ılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili,  (Sadele ştirenler: İsmail Karaçam – 

Emin Işık –  Nusrettin Bolelli – Abdullah Yücel) Azim Dağıtım, İstanbul, 1992, I, 214 
141 Güç, Ahmet, Şamil İslam Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.”, Şamil Yayınevi, İstanbul, 2000, VII, 303 
142 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.” IV, 1868 



Bir de ( şeytanlar), ahirete inanmayanlar ın gönülleri bu yald ızlı sözlere 

meyletsin, onlardan ho şlansınlar ve i şleyecekleri günahlar ı i şlesinler diye (bu 

fısıldamayı yaparlar).”143  

Bu ayette şeytan kelimesi, -cin ya da insan- ilahi ça ğrıdan uzakla ştıranlar 

anlamında kullanılmıştır. Bakara suresinin 14. ayetinde de bu anlam vardır.  

Bunun yanı sıra cinlerin büyük i şler başaranları144 ve gökten haber çal ıp onları 

insanlara haber veren cinler için de Kur’an’ ın bu kavram ı kulland ığını 

görmekteyiz.145 Ancak bunlar İblis ve onun zürriyetinden farkl ı cinlerdir. 72. Cin 

Suresi’nin ayetleri de bu görü şü desteklemektedir. Bu istisnalar ın haricinde 

Kur’an’da şeytan kelimesi genelde İblis’i ve onun askerleri ile zürriyetini ifade için 

kullanılmıştır.146 

  

3.b. İblis 

İblis kelimesi “İblâs” mastar ından türetilmi ş bir kelimedir. 147  İblâs mastar ı 

ise, hayırdan ümidini kesmek, pi şmanlık duymak, kederli olmak, 148 hay ırdan 

uzaklaştırılmak veya Allah’ ın rahmetinden ümidini kesmek 149 ve bu ümitsizlikten 

kaynaklanan bir keder ve h ırçınlığa dü şmek, ümitsizlik ve pi şmanlıkla peri şan 

                                                           
143 En‘âm, 6/12-13 
144 Enbiyâ, 21/82; Sâd, 38/35-37 
145 Hicr, 15/16-18; Sâffât, 37/6-10; Şuarâ, 26/210-212, 221-227; Mülk, 67/5 
146 Derveze, İzzet, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I 362 
147 el-Âlûsî, Ebu’l-Fudayl Şihabuddin es-Seyyid Mahmud el-Ba ğdadî, Rûhu’l-Meânî Fî Tefsîri’l-Azîm 

ve’s-Seb‘il-Mesânî, Daru’l-Fikr, Beyrut-Lübnan, 1997, I, 364; el-Kurtubî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-

Kur’an, I, 294 
148 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 274 
149 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 364 



olmak150 gibi anlamları ihtiva eder. Allah’ ın rahmetinden ümidi kestiği için ona İblis 

denmiştir.151 

Kur’an-ı Kerim’de bu kökten türeyen iki kelime daha bir ayette “yublisu”,152 

dört ayette de “ mublis” kelimesinin ço ğulu olarak “mublisûn”153 şeklinde olmak 

üzere toplam be ş yerde geçmektedir. Bu kullan ımların tamam ı İblis’in yukar ıda 

işaret edilen manasındadır. 

Terim olarak İblis ise Allah’a isyan eden, Hz. Âdem’in yeni bir iradeli varl ık 

olarak yarat ılmasından sonra, insan soyuna boyun e ğmenin sembolik bir göstergesi 

olarak ona secde etme emrine itaat etmeyen ve k ıyamet gününe kadar insanlar ı 

saptırmak için mühlet isteyen cine verilen isimdir. 154 O sadece soyut bir güç de ğil, 

aynı zamanda belli bir kişiliğe sahip bir varlıktır.155 

Bu kelimenin “İblâs” mastar ından türetildiğinde ittifak içerisinde olan İslam 

Âlimleri, asl ının Arapça olup olmad ığı hususunda ihtilaf etmi şlerdir. Kelimenin 

gayr-i munsarif (irapta Arapça olmayan isimlerin hükmüne tabi tutulan)  olu şu, 

Arapça’ya başka bir dilden geçtiğini savunanların dayandıkları delildir. Buna göre bu 

kelimenin gayr-i munsarif olmas ı onun Arapça kökenli bir kelime olmad ığını 

göstermektedir.156 

İblis’in Arapça kökenli bir kelime oldu ğunu savunanlar ise, Kur’an’da 
                                                           
150 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 220 
151 es-Sâ‘lebî, Ebu İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim, el-Keşfu ve’l-Beyân Fî Tefsîri’l-Kur’an 

(Tefsîru’s-Sâ‘lebî), Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, 1. Baskı, 2004, I, 103 
152 Rûm, 30/12 
153 En‘âm, 6/44; Mü’minûn, 23/77; Rûm, 30/49; Zuhruf, 43/75 
154 el-Mevdûdî, Ebu’l-A‘lâ, Tefhîmu’l-Kur’an, (Tercüme: M. Han Kayani, Yusuf Karaca, Nazife 

Şişman, İsmail Bosnal ı, Ali Ünal, Hamdi Akta ş) İnsan Yay ınları, 2. Bask ı, İstanbul, 1996, I, 64; 

Özsoy, Ömer – Güler, İlhami, Konularına Göre Kur’an, s: 56 
155 el-Mevdûdî, a.g.e., I, 64 
156 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 274 



“eblese” fiili ve türevlerinin rahmetten ümit kesme anlam ında kullan ıldığını delil 

olarak sunmaktad ırlar.157 Kanaatimizce bu görü ş daha isabetli gözükmektedir. 

Yukarıda da ifade edildi ği gibi, Kur’an’da bu kökten ayr ı anlam ı ta şıyan biri fiil, 

diğerleri isim beş kelimenin varlığı bu görüşü desteklemektedir. 

  

3.c. Şeytan ve İblis Arasındaki Anlam İlişkisi 

Kur’an ayetlerinden şeytan ile İblis’in aynı varlık olduğunu görmekteyiz. Yani 

İblis ve şeytan ayn ı varl ık veya kuvvetin iki ad ıdır. İblis esasen tüm şeytani kuvvet 

ve varl ıkların fert halinde temsilcisidir. 158 Bu durumda şeytan, İblis’in faal hale 

geçişinde aldığı kuvvetlerin tümüne verilen isim, İblis ise, şeytan denen karanl ık ve 

şer kuvvetlerin kayna ğı olan varl ığın özel ad ı olmaktad ır. Kur’an’da Hz. Âdem 

kıssasında emri yerine getirmeyen varl ığın İblis ad ıyla geçmesi, bu k ıssanın 

haricindeki yerlerde bu ismin yerine şeytan isminin kullan ılması bu görü şü 

desteklemektedir. K ıssadaki İblis ontolojik bir varl ığın ismi olarak sunulurken, 

bunun haricindeki ayetlerde şeytan daha çok İblis’in tarz ı, tavr ı, metodu, askeri, 

yardımcısı ve bazen de etkisi anlam ında kullan ılmıştır.159 Bunu şu şekilde formüle 

edebiliriz:  

İblis= Hz.Âdem’e secdeden kaç ınan varl ık; şeytan= onun ordusu, askerleri, 

zürriyeti…  

Bu yüzden Kur’an’da şeytan kelimesi ço ğul haliyle “şeyâtîn” olarak 

kullanıldığı halde İblis daima tekil olarak geçmektedir. 

Kur’an’ı Kerim’de ilk şeytandan bahsedilirken İblis ismi zikredilmi ş ve bu 

                                                           
157 Derveze, İzzet, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I, 356  
158 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 220 
159 Öztürk, Yaşar Nuri, a.g.e., s: 220 



isimle on bir yerde an ılmıştır.160 Buna mukabil şeytanın tekil veya ço ğul olarak 88 

yerde geçmesi, İblis’in öneminin, onun kendisinden çok etkilerinde aranmas ı 

gerektiğini göstermektedir. 

Bu ba şlığı bitirmeden önce bir hususa aç ıklık getirmek gerekmektedir. 

Âlimlerimiz İblis’in cin mi yoksa melek mi oldu ğu hususunda ihtilaf etmi şlerdir. Bu 

ihtilafı ve gerekçelerini sonraki bölümde inceleyeceğiz. 

 

3.d. Şeytanın Mahiyeti 

Kelam âlimlerinde şeytanın bir “cism-i latif” olduğu görüşü ağırlık kazanırken, 

İslam filozoflar ı onun bir “nefs-i mücerred”  olduğunu söylemi şlerdir. 

Mutasavvıfların ise bir k ısmı kelamc ıların, bir k ısmı da İslam filozoflar ının 

görüşlerine eğilim göstermişlerdir. Bazı mutasavvıflar da şeytanın, her insanın içinde 

var olan “nefis” olduğu kanaatine varmışlardır. 

Nâssların zahirinden, selef âlimlerinin görü şlerinden ve İslam ümmeti 

içerisinde yaygın olan inançtan anlaşıldığına göre şeytan hariçte mevcut bir varl ıktır. 

Yani şeytan insanı dıştan etkileyen ve ona yabanc ı fakat nüfuz eden varl ıktır. Nefis 

ise insanın kendi içindedir ve ona yabancı değildir.161 Dolayısıyla nefis ve şeytan ayrı 

birer varlıktır.  

 

3.e. Şeytanın Varlığının Hikmetleri 

Varlık âleminde şeytana verilen rol nedir? İnsanı Yaratan’ ı kar şısında zor 

durumlara dü şürebilen ve bunu kendisine bir görev addederek bu u ğurda var ını 

yoğunu harcayan bu varl ık niçin yarat ılmıştır? Allahu Teâlâ hiçbir şeyi bo ş ve 
                                                           
160 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.” IV, 1868 
161 Kılavuz, a.g.e., a.g.m., IV, 1870 



amaçsız yaratmadığına göre162  şeytanın yaratılış gayesi nedir? İşte bu başlık altında 

bu sorulara cevap arayacağız. 

-Şeytanın yarat ılmış olmas ı en ba şta insan ın iradesinin i şlevi aç ısından 

gereklidir. E ğer şeytan yarat ılmamış olsayd ı Allah’a kulluk ve itaatten söz etmek 

mümkün olmazd ı. Zira belli fiillerin iyi olmas ı kötü fiillerin varl ığı ile bilinebilir. 

İnsanlara bu konuda yol gösteren de şeytandır.163 Ayr ıca onun varl ığı varl ık 

dünyasının mükemmel düzeni aç ısından da yararlıdır. Zira onun yokluğu durumunda 

vesvese ve günah yolu kapanm ış olacakt ı ve do ğru yoldan gitmek zorunlu hale 

gelecekti –ki böylesi bir durumda iradeden söz etmek mümkün de ğildir.- Bu 

zorunluluk neticesinde de peygamberlerin ve onlarla birlikte gelen ilahi kitaplar ın 

gönderilmesi için bir alan ve amaç ortadan kalkacaktı.164 

-Allah Teâlâ tüm varl ıkları zıtlarıyla birlikte yaratmıştır ki biri diğerinden ayırt 

edilebilsin ve aralar ındaki fark insanlar taraf ından kolayca anla şılabilsin. Şeytan da, 

varlıkların en temizlerinden olan, hak ve hayr ı tavsiye eden meleklerin varl ığına 

mukabil yarat ılmıştır. Böylece meleklerin de ğerinin ve iyiliklerinin insanlar 

tarafından şeytanla ve onun temsil etti ği kötülüklerle mukayese edilerek bilinmesi 

sağlanmıştır. 

-Allah’ın üstünlük ve celalini ifade eden Kahhar, Müntakim, Müzill,  … gibi 

isimlerinin tecelli edece ği varl ığın bulunmas ı gereklidir. Çünkü bu isimler taalluk 

edecekleri bir varl ığı gerektiren kemal s ıfatlarındandır. Şayet şeytan olmasayd ı, 

insanlar ve cinler melek yaratılışında olacaklardı. Dolayısıyla bu isimlerin eserinin ve 

                                                           
162 Enbiyâ, 21/16; Mü’minûn, 23/115 
163 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.” IV, 1870–1871 
164 Âmûlî, Abdullah Cevâdî, Kur’an’da Hidâyet,  (Çeviren: Said Okumu ş), İnsan Yay ınları, Trh., s: 

59-60 



sonucunun ortaya çıkması gerçekleşmeyecekti. 

-Allah’ın üstünlük ve celalini ifade eden isimlerinin yan ında Hafîz, Ğafur, 

Rahim, Settâr, … gibi isimleri de vard ır ve bu isimlerinin de tecelli etmesi gereken 

varlıklara ihtiyacı vard ır. Eğer şeytan olmasayd ı tüm varl ıklar meleklerin tabiat ında 

olacakları için ortada bu isimlerin tecelli edece ği bir fiil olmayacakt ı. Mesela günah 

olmayacaktı ve Allah’ın affetme sıfatının gerçekleşeceği bir alan kalmayacaktı.165 

-Şeytanın insanlara yaptığı telkin ve teşvikler bazen insana yarar sağlar. Çünkü 

şeytan insana ihtiras a şılar. İnsanın içinde uyanan bu ihtiras onu dünya tutkusuna 

sevk eder. Dünya tutkusu da insan ı dünya için çal ışmaya, onun imarına, gelişmesine 

ve insanların da kalkınmasına vesile olur. Fakat bu ihtiras ın da her şeyde olduğu gibi 

bir ölçüsü olmalıdır. Eğer aşırı bir hal al ırsa insan için fayda değil zarar getirir, onun 

helak olmas ına neden olur. O halde ihtiras ın frenlenmesi, “itidal” ölçüsünde 

tutulması elzemdir. 

Demek ki şeytanın telkin ve te şvikleri ölçülü dozajda kal ır ve insan ın iyilik 

yönüne tamamen galip gelmezse yararl ı olabilmektedir. Bir ölçüde bunlar insan ın 

rahatça ya şaması için gereklidir. Çünkü bunlar olmazsa insan dünya için hiçbir i ş 

yapmaz ve dolayısıyla yaşamını dahi sürdüremez.166  

Bu anlat ılanlardan anla şılmaktadır ki, kendisi bizzat kötülü ğün kayna ğı ve 

şerrin babas ı olan şeytanın zahiren kötü görülen varl ığı, genelde insanlar için bir 

hayır, bir lütuftur. 
                                                           
165 Güç, Ahmet, Satanizm Şeytana Tap ınmanın Yeni Ad ı, D İB Yay ınları, 2. Bask ı, Ankara, 2004, s: 

273-274; Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.”, IV, 1870-1871 
166 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Ne şriyat, İstanbul, 1988, III, 324. 

Bu konuda daha geniş bilgi için bkz: el-Cevziyye, Muhammed b. Ebî Bekir b. Eyyüb b. Sa‘d ez-Zührî 

ed-Dimeşkî Ebu Abdullah Şemsuddîn İbn-i Kayy ım, Medâricu’s-Sâlikîn, (Tercümesi: Ali Ataç, Adil 

Bebek, Ali Durusoy, Muhammed Deniz, Muharrem Tan, Mehmet Öz şenel, İbrahim Tüfekçi, Harun 

Ünal) İnsan Yayınları, 2. Baskı, 2005, II, 170-172 



3.f. Şeytanın İsim ve Sıfatları 

Şeytanın ğarûr, vesvâs, hannâs merîd, mârid, adüvv, racîm, kâfir sa ğîr, tâif, 

fâtin, melun, mez’um, medhur, mekzû, hazûl, müdill, … gibi birçok isim ve s ıfatları 

vardır.167 Biz bu ba şlık alt ında bu isim ve s ıfatların sadece me şhur olanlar ını 

inceleyeceğiz. 

 

3.f.1. Vesvâs: “Vesvese” kelimesinden türetilmi ş bir isimdir. Şeytan vesvâs 

diye isimlendirilmiştir.168 Vesvâs kelimesi mübalağa sığasındadır. Şeytanın bütün işi 

gücü insanlara vesvese vermek oldu ğu için sanki vesvesenin bizzat kendisiymi ş gibi 

bu şekilde isimlendirilmiştir.169 

 

3.f.2. Hannâs: 114. Nâs Süresi’nin 4.ayetinde Vesvâs kelimesinin s ıfatı olarak 

kullanılmıştır. “Geri çekilerek veya büzülüp sinerek fırsat bulunca dönmek âdeti olan 

demektir.”170 Kelimenin anlam ının içeri ğinde gizlilik ve döneklik vard ır. Vesvese 

veren kimse insanlara zarar verece ği zaman bunu a şikâre yapmaz da tam bir sinsilik 

ve gizlilik içerisinde hareket eder. 171  Şeytan da vesvese verme i şini tam bir gizlilik 

ve sinsilikle yapt ığı için ayette şeytanın isimlerinden olan vesvâs ın s ıfatı olarak 

kullanılmıştır. 

 

3.f.3. Racîm: Bu kelime mercûm=kovulma manas ında, “Feîl” vezninde bir 
                                                           
167 Güç, Ahmet, Şamil İslam Ansiklopedisi “Şeytan Mad.”,  Akçağ Yayınları, VIII, 303 
168 el-Cevherî, İsmail b. Hammâd, es-Sihâh Tâcu’l-Luğa ve Sihâhu’l-Arabiyye,  Daru’l-Kütübi’l-Azmî, 

Mısır, Trh., II, 985; el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 178 
169 Cebeci, Lütfullah, Kur’an’da Şer Problemi, Akçağ Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1985, s: 151 
170 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, X, 188 
171 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, (Tercüme; E. Emin Saraç, İ. Hakk ı Şengüler, Bekir Karl ığa), 

Akit Yayınları, İstanbul, Trh., VXI, 452 



kelimedir. Recmin birkaç manâs ı vard ır. Lügatte ta şlamak, (mecazen) öldürülmü ş, 

sövmek, küfretmek, haysiyete dokunan söz söylemek manâs ına gelir. Hiçbir delile 

dayanmadan zan ile söylemek manâs ını da ihtiva eder ki dilimizde buna “atma” 

denir. “Karanlığa taş atar” gibi deyimi Kur’an’ ı Kerim’de Ashab-ı Kehf’in sayısını 

delilsiz olarak tart ışanlar için kullan ılmıştır.172 Nihayet, ta şlama, kovma ve lanet 

etme manâsına gelir. 

Şeytan da racîm s ıfatıyla vas ıflandırılmıştır. Çünkü şeytan ta şlanmıştır, atar-

tutar, kendi kendine hükümler verir. Bilmedi ği şeyleri söyler, yalan söyler. 

Dolayısıyla her şeytan her anlam ıyla racîmdir. Racîm olmayan hiçbir şeytan 

yoktur.173 

Şeytanın “racîm” (kovulmuş) olması iki şekilde izah edilir. Birincisi onun Hz. 

Âdem’e secde emrine kar şı gelmesi nedeniyle Allah Teâlâ’n ın huzurundan ve 

rahmetinden kovularak lanetlenmi ş olmas ıdır.  İkincisi de, gökten haber çalmaya 

yeltenen şeytanları kovmalar ı ve uzakla ştırmaları için meleklere, onlar ı delip geçen 

ateşli y ıldızlar atma görevi verilmi ş olmas ıdır. Bundan dolay ı her şerli azg ına 

“mercûm=kovulmuş” vasfı verilmiştir.174 Söz konusu ayetin meali şöyledir;  

“Biz en yak ın gö ğü ziynetlerle, y ıldızlarla donatt ık. Onu itaatten ç ıkan her 

şeytandan koruduk. Onlar yüce toplulu ğu (ileri gelen melekler toplulu ğunu) 

dinleyemezler. Kovulmaları için her taraftan ta şa tutulurlar. Onlar için sürekli bir 

azap da vard ır. Ancak onlardan söz kapan olur. Onu da delip geçen bir alev izler 

(ve yok eder).175  

                                                           
172 Kehf, 18/22 
173 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, V, 198–199 
174 er-Râzî, Fahruddin, Tefsîru’l-Kebîr Mefâtîhu’l-Ğayb, (Tercüme: Suat Y ıldırım, Lütfullah Cebeci, 

Sadık Kılıç, C. Sadık Doğru) Akçağ Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1988, I, 89 
175 Sâffât, 37/6-10 



3.f.4. Ğarur: Lokman 31/33. ayette geçen “… O aldat ıcı da Allah hakk ında 

sizi aldatmas ın” cümlesindeki “el-Ğarur” kelimesi şeytanı ifade etmektedir. 176 

Müteakip ayette kıyametin vaktinin belli olmadığı, hiç kimsenin yar ın ne kazanacağı 

ve ne zaman öleceğini bilemeyeceği hususları zikredilmektedir ki bu hususlar önceki 

ayette geçen “el-Ğarur” kelimesinden şeytanın kastedildiğini tekit etmektedir.177 

İnsanı aldatan “Ğarur” çeşitleri çoktur. Mal, ilim, kuvvet, hükümranl ık, heva 

ve heves, şehvet, … bunlar ın hepsi birer şeytandır, ğarurdur.178 Bu durumda el-

Ğarur, yani aldat ıcı, şeytan da olabilir, bir insan da, bir insan grubu da, hatta insan ın 

kendi nefsi bile olabilir. 

O halde “Bir şahsı doğru yoldan yanlış yola sevk etmek ve yönlendirmek üzere 

ayartıp aldatan belli vesile veya vas ıtalar, o şahsın özel durumuna uygun dü şen “el-

Ğarur”u olacakt ır.”179 Ancak ğarur kelimesinin akla gelen ilk anlam ı bütün bu 

sayılanlara aldanmanın müsebbibi olan şeytandır. 

 

3.f.5. Merîd ve Mârid: Bu iki kelime Kur’an-ı Kerim’de şeytanın sıfatı olarak 

kullanılmıştır.180 Merîd ve mârid, asi, itaat etmeyen, hay ırdan, iyilikten tamamen 

arınmış,181 kendisinden beklenen faaliyet ve semereyi gösteremeyen, cascavlak, i şe 

yaramaz ki şi demektir. Yapraklar ı dökülmü ş a ğaca “emred”, ekilen şeyi 

yeşertmeyen topra ğa “ merdâ”, tüysüz ki şiye yine “ emred” denmesi de bu kökün 

                                                           
176 eş-Şevkânî, Muhammed b. Ali b. Muhammed, Fethu’l-Kadîr el-Câmiu beyne Fenniyyi’r-Rivâyeti 

ve’d-Dirâyeti Min İlmi’t-Tefsîr,  Daru’l-Fikr, Beyrut-Lübnan, 3. Baskı, 1973, IV, 245 
177 Karaman, Hayreddin – Ça ğrıcı, Mustafa – Dönmez, İ. Kâfi – Gümü ş, Sadrettin, Kur’an Yolu 

Türkçe Meal ve Tefsir, DİB. Yayınları, 3. Baskı, Ankara, 2007, IV, 450 
178 Kutub, Seyyid, Fî Ziâli’l-Kur’an, XI, 492 
179 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, IV, 342 
180 Merîd kelimesi için bkz: Nisâ, 4/117 ve Mârid kelimesi için bkz: Sâffât, 37/7 
181 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, II, 369 



içerdiği anlamla alakal ıdır.182  Hay ırla ilgisi olmayan şeye Türkçe’de bozulmu ş 

olarak “meret” denir. Bu kelimenin içeriğinde kaypaklık manası da vardır.183 

Şeytan da bu kelimelerin ihtiva etti ği manaya uygun olarak, iyi ve güzelden 

uzak düşmüş; işe yarar faaliyetleri terk etmiş; tıpkı yaprakları dökülmüş bir ağaç gibi 

iyilik ve yüksek meziyetlerden ar ınmış ve kendisinden geriye şerden başka bir şey 

kalmamış olduğu için bu sıfatlarla vasıflandırılmıştır. 

 

3.g. Cin ve İnsan Şeytanları 

Bu konuda Fahruddin Râzî iki görü ş zikretmektedir. Birincisi, cin ve insan 

şeytanları kavram ı insanlar ın ve cinlerin azg ınları ve sapk ınları hakk ında 

kullanılmıştır. Bu görüşte olanlar şunları aktarmaktadırlar;  

Hem cinlerden hem de insanlardan ayr ı ayrı şeytanlar vardır. Mümin bir kimse 

cin şeytanını etkisiz b ıraktığında bu şeytan sapmış ve azm ış insana ba şvurur. Bu da 

insan şeytanıdır. Böylece cin şeytanı, baş edemediği o mümini yoldan ç ıkarması için 

insan şeytanını onun üzerine salar. 

İkinci görüşte ise cin ve insan şeytanların hepsi İblis’in soyudur. Ancak İblis, 

çocuklarını iki k ısma ayırmış, bir k ısmını insanlara, diğer kısmını da cinlere vesvese 

vermeleri için görevlendirmi ştir. Dolay ısıyla insanlara vesvese veren İblis’in 

zürriyetine insan şeytanı; cinlere vesvese veren İblis’in zürriyetine de cin şeytanı 

denmiştir.184 

İbn Kesir’e göre do ğru olan insanlar ın kendi içlerinden şeytanların 

                                                           
182 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 530 
183 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, III, 87 
184 er-Râzî, Fahruddin, Mefâtîhu’l-Gayb, X, 127 



bulunmasıdır. Çünkü her varl ığın şeytanı, o varl ığın azg ın olan ıdır.185 Bu durumda 

insanların azg ın olan ı insan şeytanı, cinlerin azg ın olan ı da cin şeytanıdır, anlam ı 

ortaya çıkmaktadır. 

Bu görü şün do ğruluğu a şikârdır. Çünkü 2. Bakara Suresi’nin 14. ayeti bunu 

doğrulamaktadır. Söz konusu ayetin meali şöyledir;  

“İman edenlerle kar şılaştıkları zaman ‘inand ık’ derler. Fakat şeytanlarıyla 

yalnız kald ıkları zaman ‘ Şüphesiz biz sizinle beraberiz. Biz ancak onlarla alay 

ediyoruz.’ derler.”  

Bu ayetteki “… şeytanlarıyla…” ifadesinden kastedilenin insan şeytanları 

olduğu aktar ılmış ve şöyle mana verilmi ştir: “Münafıklar, müminlerin yan ından 

ayrılıp büyük münafıklar ve müşrikler ile küfür ve şirkte kendilerine reislik edenlerle 

…”186 Bunlardan kastedilenin ise münaf ıklara vesvese veren Yahudiler ya da onlar ın 

liderleri oldu ğu ifade edilmi ştir.187  Bu ayetin sebeb-i nüzûlü hakk ında şu hadise 

rivayet edilmektedir:   

Münafıklardan Abdullah b. Ubeyy, Hz. Ebu Bekir’e gelerek onun 

Temimoğullarının ulusu oldu ğunu söyleyerek ona methiyeler düzmü ştü. Ard ından 

Hz. Ömer’e giderek onun Adiy b. Kabo ğullarının ulusu, Hz. Ali’ye giderek de onun 

Haşimoğullarının ulusu oldu ğunu söylemi ş ve aynen Hz. Ebu Bekir’e yapt ığı gibi 

onlara da methiyeler düzmü ştü. Onlardan ayr ılıp kendi arkada şlarının yan ına 

geldikten sonra da onlara “Gördünüz mü nas ıl dalga geçtim? Siz de onlar ı 

                                                           
185 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an- ı Kerim Tefsiri,  (Çevirenler: Bekir Karl ığa, Bedrettin Çetiner), Ça ğrı 

Yayınları, İstanbul, 1983, VI, 2799 
186 et-Taberî, Ebu Cafer Muhammed İbn Cerîr, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l- Kur’an,  ( İhtisar ve 

Tahkik: Muhammed Ali es-Sâbûnî – Salih Ahmed R ıza, Tercüme: Mehmet Keskin), Ümit Yay ıncılık, 

İstanbul, I, 23 
187 Derveze, İzzet, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I, 358 



gördüğünüz zaman böyle yapın.” deyince bu ayet nazil olmuştur.188 

Bu ayetin haricinde 114. Nâs Suresi’nin 6. ayetinde aç ıkça ifade edilen “… 

Cinlerden ve insanlardan; insanlar ın kalplerine vesvese veren sinsi vesvesecinin 

kötülüğünden …”  ifadesi, insanlardan da cinlerden de şeytanın varl ığına delâlet 

etmektedir. 

Hadis-i Şerif’lerde de bu konuyla alakal ı haberlere rastlamak mümkündür. Hz. 

Peygamber (sas), Ebu Zerr’e: “Cin ve insan şeytanlarının şerrinden Allah’a 

sığındın m ı?” deyince Ebu Zerr: “İnsanlardan da şeytan var m ı Ya Rasulallah?”  

diye sormu ştur. Bunun üzerine Rasulullah (sas) : “Evet, onlar cin şeytanlarından 

daha şerlidir.” buyurmuştur.189 Görüldü ğü gibi hadiste insan ve cin şeytanlarının 

varlığından bahsedilmektedir. 

İnsan şeytanlarının cin şeytanlarından daha şerli ve tehlikeli oldu ğuna dair 

Malik b. Dinar’a atfedilen güzel bir söz de tefsir kitaplarımızda mevcuttur: 

“İnsan şeytanları bana kar şı cin şeytanlarından daha tehlikelidirler. Çünkü 

“Eûzu billâhi mine’ ş-şeytâni’r-racîm…” deyince cin şeytanları benden uzakla şır. 

Ama insan şeytanları bana gelip musallat olur ve aç ıkça beni kötülüklere, günahlara 

doğru çekerler.”190  

Her varl ığın azg ın olanlar ına şeytan denmesiyle ilgili bir hadis-i şerif de “… 

                                                           
188 el-Vâhidî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed, Esbâb-ı Nüzûl,  (Tercüme: Necati Tetik – Necdet Ça ğıl), 

İhtar Yayıncılık, Erzurum, Trh., s: 25 
189 en-Nesâi, Ebî Abdirrahman Ahmed b. Şuayb, Sünenü’n-Nesâî, İstiâze, 48/504, Daru Sahnun 2. 

Baskı, Tunus, (Da ğıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992); İbn. Hanbel, Ahned Muhammed,  Müsnedu 

Ahmed b. Hanbel, V, 178, Daru Sahnun, 2.Baskı, Tunus, (Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 
190 en-Nesefî, Abdullah b. Ahmed b. Mahmud, Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl (Tefsîru’n-

Nesefî), Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Bask ı, Beyrut-Lübnan, 2001, I, 384; es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, 

III, 15; el-Hicâzî, Muhammed Mahmud, Furkan Tefsiri, (Tercüme: Mehmet Keskin), İlim Yay ınları, 

İstanbul, Trh., II, 215 



Siyah köpek şeytandır…”191 hadisidir. Bu Hadis-i Şerif’teki şeytan ifadesi, köpeğin 

azgın olu şu ile alakal ıdır. 192  Bu ifade her varl ığın azg ın olan ına şeytan denilmesi 

kabilindendir.  

Zikredilen ayet ve hadislerden insanlar ın ve cinlerin azg ınlarının insan ve cin 

şeytanı oldu ğu sonucu ç ıkmaktadır. Dolay ısıyla insanlara vesvese veren İblis’in 

zürriyetine insan şeytanı, cinlere vesvese veren İblis’in zürriyetine cin şeytanı denir, 

ifadesi pek doğru gözükmemektedir. 

Ayrıca Arapça’daki kullan ımında bu terim ayn ı zamanda, kötülükteki şiddetli 

ısrarları (temerrüd) nedeniyle şeytanlara benzeyen insanlar ı da ifade etmektedir. 193  

Bu da yukarıdaki ifadeyi doğrulamaktadır. 

Bu açıklamalardan sonra şunları söyleyebiliriz: İnsan şeytanları ifadesi mecazi 

olarak kullan ılmıştır. Baz ı insanlar iç dünyalar ını tamamen şeytanın hâkimiyetine 

vermişler ya da kapt ırmışlardır. Böylece bu insanlar ın içlerindeki kötü yönler ön 

plana ç ıkmaktadır. Bunun sonucunda da bu insanlar çevrelerine kar şı şeytanın 

fonksiyonunu icra etmeye ba şlamışlardır.194 İşte insan şeytanlarından kastedilen 

mana tam da budur. 

Kısaca, “ İnsanların şeytanları, bâtılı ve şerri seçmeleri yan ında, hakkı temsil 

eden peygamberlere ve onlar ı izleyenlere kar şı dü şmanlık bayra ğını açanlar; 

cinlerin şeytanları da bu mücadelede insanlar ın şeytanlarına destek olup onlara o 

                                                           
191 Müslim, Salât, 265; Tirmizî, Salât, 253/338; Ebu Dâvûd, Süleyman b. E ş‘as, Sünenü Ebî Dâvûd,  

Salât, 110/702, Daru Sahnun 2. Bask ı, Tunus, (Da ğıtım: Ça ğrı Yay ınları, İstanbul, 1992); Nesâî, 

Kıble, 7/750; İbn Mâce, Ebu Abdillh Muhammed b. Yezîd, Sünenü İbn. Mâce, İkâmet, 38/952, Daru 

Sahnun 2. Baskı, Tunus, (Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 
192 Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, s: 366 
193 Esed, Muhammed, Kur’an Mesaj ı, (Çeviren: Cahit Koytak – Ahmet Ertürk), İşaret Yay ınları, 5. 

Baskı, İstanbul, 1999, I, 6 
194 Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, s: 121 



aldatıcı ve yıkıcı fikirler telkin eden manevi güçlerdir.”195  

Malik b. Dinar’a atfedilen, insan şeytanlarıyla ilgili, onlar ın cin şeytanlarından 

daha tehlikeli olduğuna dair sözü yukar ıda aktarmıştık. Gerçekten cin şeytanlarından 

sıyrılıp kurtulman ın çareleri vard ır ancak insan şeytanlarından kurtulmak o kadar 

kolay değildir. Çünkü insan şeytanları insana arkadaş gibi yaklaşır ve aklına hayaline 

gelmeyen yollarla onun kalbine ve kafas ına hulûl eder. İnsanın, kendisine, arkada şı 

zannettiği için besledi ği güveni kötüye kullanarak onu bir daha yakas ını 

kurtaramayacağı badirelere sürükler. 

Bazı insan şeytanları da mevki sahiplerini ku şatarak şer çemberinin içine al ır. 

Bu şeytanlar o mevki sahiplerine kötü fikirlerini i şleye i şleye onlar ı hak yoldan 

uzaklaştırırlar. Böylece bu insan şeytanları yüzünden o mevki sahipleri yeryüzünü 

ifsat eden, nesilleri bozan azgınlar haline gelirler. 

Yine bir takım insan şeytanları, cemiyet içinde söz ve ifadeleri tahrif edip bat ılı 

hak gibi göstererek bozgunculuk yaparlar. Baz ıları da şehvet tüccarl ığı yaparak 

insanları azdırırlar.196 

 

3.h. Şeytan ve Çirkinlik 

Şeytan, çirkinlik ve çirkin görülen şeyler adeta birbirini tamamlamaktad ırlar. 

Önceki ba şlıkta da geçti ği gibi, her varl ığın azg ın olan ına şeytan denmektedir. 

Azgınlık da insanların kötü ve çirkin gördükleri şeylerdendir. 

Lisanu’l-Arab’ta bu konuyla ilgili şu bilgilere rastl ıyoruz: “Bir şey kötü 

görüldüğünde, kendisinden hoşlanılmadığında o şey şeytanlara benzetilmiştir. Bu tür 

şeylere “ şeytan ba şı gibi, şeytanın kafas ı gibi” denilir. Hâlbuki şeytan görülemez. 
                                                           
195 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, II, 457 
196 Kutub, Seyyid, Fî Zilâl’l-Kur’an, XVI, 452 



Ancak onun en çirkin olduğu hissedilir.”197 

Kur’an-ı Kerim’de de bununla ilgili ayet meali şöyledir: 

“Ziyafet olarak bu mu daha hay ırlı yoksa zakkum a ğacı m ı? Şüphesiz biz 

onu zalimler için bir imtihan arac ı kıldık. O, cehennemin dibinde biten bir ağaçtır. 

Onun meyveleri sanki şeytanların kafalarıdır. Cehennemlikler ondan yiyecekler ve 

onunla karınlarını dolduracaklardır.”198  

Ayette zakkum a ğacının çirkinli ğini belirtmek için “şeytanın kafas ı” 

benzetmesi yap ılmıştır. Bu benzetme bu a ğacın meyvelerinin gerek tad ı, gerekse 

görünüşü itibar ıyla son derece i ğrenç oldu ğuna delâlet eder. 199 Nitekim yukar ıda 

Lisanü’l-Arab’tan aktardığımız gibi Araplar çirkin görüntüsü olan şeylere “şeytanın 

kafası gibi” derlerdi. 

Ne zakkum a ğacı ne de şeytanların ba şları insanlar taraf ından görülmü ştür. 

Dolayısıyla insanlar ikisinin de görüntüsünü bilmemektedirler. O halde buradaki 

benzetme nasıl anlaşılacaktır? Bu soruya üç şekilde cevap verilmiştir: 

Birincisi; bu benzetme son derece çirkinlikten kinaye olmak üzere hayali bir 

benzetmedir. Araplar ın, aralar ında mübala ğalı çirkinlik için kulland ıkları “sanki 

şeytan ba şı gibi”  ifadesi sayesinde bu hayali benzetmedeki te şbihi anlamalar ı zor 

değildir. 

İkincisi; yılan başı çirkin görünüşlü olduğu için Araplar aras ında onun şeytana 

benzetilmesi yaygındır. Şeytanın başı ifadesi bu yüzden onlar ın hayalinde y ılan başı 

çağrışımına sebep olmakta ve bu teşbih Araplar tarafından kolayca anlaşılmaktadır. 

Üçüncü olarak da Araplar ın ‘ِرُءُوسُ الشَّیَاطِین Ruusu’ ş-Şeyâtîn=Şeytanların 

                                                           
197 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, XIII, 238 
198 Sâffât, 37/62-66 
199 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu,  IV, 535 



Başları’ diye adland ırdıkları çirkin manzaral ı bir bitkinin meyvesi vard ır ki bu 

Yemen’de bulunur ve orada Esten adıyla anılmaktadır.200 

Görüldüğü gibi, bütün şerlerin kaynağı olan şeytan, görüntü itibar ıyla da –her 

ne kadar onu görmemi ş olsak da- varl ıkların en çirkini olma özelli ğine sahiptir ve 

zihinlerde onun çirkin görünü şlü oldu ğu yer etmi ştir. Bu sebeple ayette, en kötü 

yerde en kötü a ğacın meyvesi, varl ıkların en kötüsünün kafas ına benzetilmi ştir. 

Cehennem, Zakkum ve şeytanın kafas ı. Bu üçlü kombinasyon insanlara ancak bu 

kadar veciz ve beliğ bir ifadeyle anlatılabilirdi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
200 Yaz ır, Hak Dini Kur’an Dili,  VI, 437; Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin- Şeytan, 

İstişare Yayınları, Kayseri, Trh., s: 32-33 



 

II. BÖLÜM 

İNSANIN YARATILIŞI 

VE KUR’AN’DA 

ALLAH-İNSAN-ŞEYTAN 

(İBLİS) ARASINDA 

GEÇEN DİYALOGLAR 

 

 

 



İNSANIN YARATILIŞI VE KUR’AN’DA ALLAH-İNSAN-ŞEYTAN (İBLİS) 

ARASINDA GEÇEN DİYALOGLAR 

 

1. İNSANIN YARATILIŞI 

1.a. İnsanın Yaratılması ve Yaratılışta Geçirdiği Evreler 

İlk insan Hz. Âdem’in yarat ılışı Tevrat’ta ve Kur’an- ı Kerimde 

anlatılmaktadır. Tevrat’ta ilk insan ın yarat ılışı ile ilgili iki farkl ı rivayet vard ır. 

Birinci rivayete göre; Allah bütün her şeyi yaratt ıktan sonra, yarat ılışın alt ıncı 

gününde onu kendi suretinde, erkek ve di şi olarak yaratmıştır.201 İkinci rivayete göre 

ise, henüz yerde ne bir ağaç ne de bir fidan ve ot varken Allah yerin topra ğından Hz. 

Âdem’i yaratmış ve onun burnuna hayat nefesi üfleyerek ona can vermiştir.202 

Allah Hz. Âdem’i yaratt ıktan sonra onun yaln ız kalmamas ı için ona bir 

yardımcı yaratmak istemi ş, her ne yaratt ıysa ona uygun olmam ıştır. Bunun üzerine 

Hz. Âdem’e derin bir uyku vermiş, o uyurken onun kaburga kemiklerinden birini alıp 

bir kad ın yaratm ıştır.203 İşte Tevrat’ta Hz. Âdem ve e şi Havva’n ın yarat ılmasının 

hikâyesi özetle bu şekildedir. 

Kur’an’da  ise  Hz. Âdem  (as)’ ın  yarat ılışı  ile ilgili bu kadar geni ş bir 

bilgiye  rastlamamaktay ız.  Ancak  onun  yarat ıldığı  maddenin  mahiyetine  dair  

bazı  ayetler   mevcuttur.   Bu  ayetlere  göre  insan  topraktan, 204   çamurdan, 205   

kuru   çamur    (salsâl)’dan,206    pi şmiş   çamur   gibi   bir   balç ıktan   (salsâlun  

                                                           
201 Tevrat, Tekvin, 1/27, Yalçın Ofset, İstanbul, 1993 
202 Tevrat, Tekvin, 2/5-7 
203 Tevrat, Tekvin, 2/18-22 
204 Rûm, 30/20 
205 En‘âm, 6/12 
206 Hicr, 15/26 



ke’l-fahhâr),207   yap ışkan  çamurdan (Tînun Lâzib) ,208  ak ışkan veya süzme 

çamurdan (Sülâletûn min tîn), 209 şekillendirilmiş  balç ıktan (Hameün mesnun) ,210 

nutfeden (meni),211 alakadan, 212 ve mud ğadan213 yarat ılmış, sonra da ona şekil 

verilmiştir.214 Tevrat’taki, Hz. Âdem’in kaburga kemi ğinden kad ının yarat ılması 

bilgisinin aksine Kur’an- ı Kerim’de insanlar tek bir candan yarat ılmıştır. Onun 

türünden de e şi, kendisiyle huzur bulsun diye yarat ılmıştır.215 Bu say ılan 

maddelerden yaratılan insana Allah Teâlâ kendi ruhundan üfleyerek can vermi ştir.216 

İnsanın yaratılış evresine ilişkin ayet-i kerime mealen şöyledir: 

“Andolsun biz insan ı, çamurdan (süzülmü ş) bir özden yaratt ık. Sonra onu 

az bir su (meni) halinde sa ğlam bir karargâha (ana rahmine) yerle ştirdik. Sonra 

bu az suyu “alaka” haline getirdik. “Alaka”y ı da “mud ğa” yaptık. Bu “mud ğa”yı 

da kemiklere dönüştürdük ve bu kemiklere de et giydirdik. Nihayet onu bamba şka 

bir yarat ık olarak ortaya ç ıkardık. Yaratanlar ın en güzeli olan Allah’ ın şanı ne 

                                                           
207 Rahmân, 55/14 
208 Sâffât, 37/11 
209 Mü’minûn, 23/12 
210 Hicr, 15/26 
211 Kehf, 18/37; Hacc, 22/5; Mü’minûn, 23/13; Yâsin, 36/77; Necm, 53/46; Vâk ıa, 56/57-59; Meâric, 

70/39; Kıyâmet, 75/37; İnsân, 76/2; Târık, 86/5-8 
212 Hacc, 22/5; Mü’minûn, 23/14; K ıyâmet, 75/38; Alak, 96/2. Alaka, erkeğin spermiyle döllenmi ş 

dişi yumurtadan bir hafta zarf ında oluşan hücre toplulu ğunun rahim duvar ına as ılıp gömülmü ş şekli 

demektir. (DİB. Kur’an-ı Kerim Meâli, s: 341, 1. dipnot) 
213 Hacc, 22/5; Mü’minûn, 23/14.  Mudğa, ceninin, üzerinde diş izlerini andıran şekiller taşıyan, henüz 

uzuvları oluşmamış şekli demektir. (DİB. Kur’an-ı Kerim Meâli, s: 341, 2. dipnot) 
214 A‘râf, 7/11; Kehf, 18/37; Mü’min, 40/64; Teğâbun, 64/3; Kıyâmet, 75/38; İnfitâr, 82/7 
215 Nisâ, 4/1; En‘âm, 6/98; A‘râf, 7/189; Zümer, 39/6; Şûrâ, 42/11; Hucurât, 49/13; Necm, 53/45; 

Kıyâmet, 75/39; Nebe, 78/8; Rûm, 30/21 
216 Hicr, 15/28; Secde, 32/9; Sâd, 38/72 



yücedir.217  

Bu yarat ılış şekli ve evreleri insanlar için geçerlidir. Ancak Hz. Âdem’in 

yaratılışının di ğer insanlar gibi olmad ığı aç ıktır.218 Onun yarat ılışında ilk insan 

olması hasebiyle anne ve baba vesilesi mevcut de ğildir. Kur’an’da 3. Âl-i İmrân 

Suresi’nin 59. ayetinde; 

“Şüphesiz Allah kat ında (yarat ılışları bak ımından) İsa’nın durumu, 

Âdem’in durumu gibidir. Onu topraktan yaratt ı. Sonra ona ‘ol’ dedi. O da hemen 

oluverdi.” buyurularak bu iki peygamberin yarat ılışlarındaki ola ğanüstü duruma 

işaret edilmektedir. Hz. Âdem’i anas ız-babasız olarak topraktan yaratan Allah 

bilindiği gibi Hz. İsa’yı da babasız yaratmıştır.219 

 

1.b. Meleklerin İtirazı 

Yüce Allah meleklere yeryüzünde bir halife yarataca ğını bildirince onlar 

hemen buna karşı çıkmışlardır: 

“Hani Rabbin meleklere, ‘ben yeryüzünde bir halife yarataca ğım’ demişti. 

Onlar, ‘Orada bozgunculuk yapacak, kan dökecek birini mi yaratacaks ın? Oysa 

biz Sana hamdederek daima seni tesbih ve takdis ediyoruz.’ demi şler, Allah da, 

‘ben sizin bilmediğinizi bilirim.’ demişti.”220 

Meleklerin bu itiraz ına çe şitli yorumlar getirilmi ştir. Öncelikle meleklerin 

itiraz yeteneklerinin olmad ığı ve kendilerine emredileni yapmakla görevli olduklar ı 

                                                           
217 Mü’minûn, 23/12-14; Kr ş: Kehf, 18/37; Hacc, 22/5; Secde, 32/7-9; Fât ır, 35/11; Zümer, 39/6; 

Mü’minûn, 40/67; Kıyâmet, 75/37-39; İnsân, 76/1-2; Mürselât, 77/20-23; Abese, 80/17-20 
218 Bolay, Süleyman Hayri, TDVİA, “Âdem Mad.”, I, 358 
219 Meryem, 19/16–34 
220 Bakara, 2/30 



Kur’an ayetiyle sabit oldu ğu için221 bu sözlerin meleklerin Allah ile isti şaresi olarak 

anlaşılması gerektiği savunulmuştur.222 Meleklerin bu sözleri, Allah’ ın almış olduğu 

bu karar kar şısında baz ı tereddütleri sebebiyle, merak eder ve sebebini bilmek ister 

bir tarzda Allah’a ilettikleri de ileri sürülmü ştür.223 Bunun yan ı s ıra meleklerin, bu 

varlığın kendilerinde bulunmayan bir özellikle yarat ılacağını anlam ış olmalar ı 

sebebiyle itiraz ettiklerini savunanlar da mevcuttur. 224 Ancak genelde âlimlerimiz 

ayette geçen ifadenin meleklerin bu konuda Allah ile isti şaresi şeklinde anlaşılması 

gerektiğini belirtmişlerdir.225 

Bu noktada meleklerin, yaratılacak olan “halife”nin yeryüzünde bozgunculuk 

çıkaracak ve kan dökecek vas ıflara sahip oldu ğunu nereden ve nas ıl ö ğrendikleri 

meselesi ile “halife” kelimesinin anlam ıyla alakal ı problemler ortaya ç ıkmaktadır. 

Bu problemlere şu şekilde cevaplar verilmiştir: 

Allah Teâlâ insanlar ın ilahi mesaj ı daha iyi anlayabilmeleri için Kur’an’da 

çeşitli metotlar kullanm ıştır. İnsanın yarat ılış evrelerini anlatmak için de bu metot 

kullanılmıştır. Bu metot çerçevesinde ‘ halife’nin baz ı özelliklerini meleklerin 

ağzından bize öğretme gayesinin olması mümkündür.226 

Meleklerin bu bilgilere, Allah’ ın bu konuda kendilerine daha önce bilgi 

vermiş olmas ından dolay ı vak ıf olmalar ı ihtimal dâhilindedir. Ya da melekler bu 

bilgileri levh-i mahfuzda yaz ılanlardan ö ğrenmiş olabilirler. Veyahut da melekler 

günahsız oldukları için, kendileri gibi olmayan varlıkların bu özelliklere sahip olması 
                                                           
221 Tahrîm, 66/6 
222 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, I, 55 
223 Ece, Hüseyin Kerim, Hz. Âdem, Denge Yayınları, İstanbul, 1998, s: 58 
224Çakan, İsmail L. – Solmaz, N. Mehmet, Kur’an-ı Kerim’e Göre Peygamberler ve Tevhîd 

Mücadelesi, Altınoluk Yayınları, İstanbul, 1994, s: 22 
225Erdem, Mustafa, Hz. Âdem (İlk İnsan), TDV. Yayınları, Ankara, 1994, s: 134 
226el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 185 



gerektiğini düşünmüş olabilirler.227  

Halife kelimesinin manas ıyla ilgili olarak da, meleklerin, daha önce dünyada 

yaşayan, fesat ç ıkaran ve kan döken insanlar ın varl ığını bildikleri için “halife” 

yaratılmasına kar şı ç ıktıkları iddia edilmi ştir. Ancak Âdem ve soyunun “halife” 

olarak tanıtılması ondan önce bir insan türünün yaşadığı sonucunu doğurmaz. Zira bu 

kelime; “daha önceki bir insan toplulu ğunun halefi, onlar ın yerini alan”  manasında 

değil, “Allah’ ın vekili, yeryüzünde O’nun hükümlerini ya şatan, uygulayan, dünyay ı 

imar eden, dünyadaki tüm canl ılardan üstün olan, onlar ı emri alt ına alan” 

manasında kullan ılmıştır.228 Halife kelimesinden Âdem ve zürriyetinden daha önce 

yeryüzünde ya şamış cinlerin veya meleklerin oldu ğu manas ını ç ıkaranlar da 

vardır.229 

Ancak ne Kur’an’da ne de sahih hadislerde Hz. Âdem’den önce dünyada 

cinlerin veya meleklerin ya şadığına dair bir bilgi bulmak mümkündür. Bu tür 

nakiller, baz ı müfessirlerin ayetlerin tefsirinde kar şılaşılan güçlükleri ortadan 

kaldırmak için rivayet ettikleri İsrailî kaynaklı bilgiler olsa gerektir. 

Özetle meleklerin itiraz ı gibi gözüken bu hâdisede, Hz. Âdem’in yarat ılışına 

dikkat çekme ve onun yap ısında bulunan vas ıfları aç ıklama gibi ilâhi hikmetlerin 

bulunduğu ifade edilmiştir.230 

Bu ayetten sonra gelen Bakara Sûresi’nin 31–33. ayetlerinden de anla şılacağı 

gibi melekler bu itirazlar ında diretmemişlerdir. Bu ayetlere göre Allah Hz. Âdem’e 

bütün varlıkların isimlerini öğretmiş; sonra bu isimleri meleklere sorunca onlar, “… 

                                                           
227ez-Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer, el-Keşşâfu an Hakâiki’t-Tenzîl ve Uyûni’l-

Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vîl, Daru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2. Baskı, Mısır, 1318(H) 1899, I, 271 
228Bolay, Süleyman Hayri, TDVİA., “Âdem Maddesi”, I, 359  
229ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 271 
230Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, s: 136 



Seni bütün eksikliklerden uzak tutar ız, Senin bize öğrettiklerinden başka bizim bir 

bilgimiz yoktur. Şüphesiz her şeyi hakk ıyla bilen, her şeyi hikmetle yapan 

Sensin…” demişlerdir. Bunun üzerine Allah (cc) Hz. Âdem’e bu isimleri saymas ını 

emretmiş, o da meleklere bunları saymıştır. 

 

1.c. Hz. Âdem’e Secde Emri 

Meleklerin itiraz ından sonra Allah Teâlâ’n ın varl ıkların isimleriyle ilgili 

yaptığı “sınav” sonucunda onlar ın Yüce Allah’ ı takdis ve tespih etmeleri, bir nevi 

Hz. Âdem’in üstünlü ğünü kabul etme davran ışı say ılabilir. İşte meleklerin kendi 

tabiatları neticesindeki bu tutumlar ının ard ından Allah Teâlâ onlara Hz. Âdem’e 

secde etme emrini vermiştir. 

“Hani meleklere, “Âdem için sayg ı ile eğilin” demiştik de İblis hariç bütün 

melekler hemen saygı ile eğilmişler, İblis (bundan) kaçınmış, büyüklük taslamış ve 

kâfirlerden olmuştu”.231  

Bu secde emri, zahiren insan ın kavramsal dü şünme yeteneğinden dolay ı bu 

konuda meleklerden bile üstün oldu ğunu göstermek için verilmi ştir.232 Ancak bu 

emrin verilişi insanın “emanet”i yüklenmesi ile alakal ıdır. Bu emanet de ba şta akıl, 

irade ve iradeyi kullanman ın gerektirdi ği sorumluluklard ır.233 İnsanın emaneti 

yüklenmesi onu meleklerden üstün k ılmıştır. Çünkü melekler verilen emre isyan 

etme özelli ğine sahip de ğildirler. Hâlbuki insan ın bu irade serbestîsi vard ır ve bu 

yüzden onun itaati meleklerinkinden daha üstündür. Zira bu itaat, aksini yapabilme 

                                                           
231 Bakara, 2/34; Krş: A‘râf, 7/11; Hicr, 15/28-31; İsrâ, 17/61; Kehf, 18/50; Tâhâ, 20/116; Sâd, 38/71-

74 
232Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 12 
233Ahzâb, 33/72; (DİB. Kur’an-ı Kerim Meâli, 10. dipnot, s: 426) 



yeteneğine ve özgürlü ğüne sahip bir varl ık taraf ından gerçekle ştirilmiştir. İşte 

Allah’ın meleklere Hz. Âdem’e secde etmelerini emretmesinin asıl sebebi budur.234 

 

1.d. Meleklerin Secdesi 

Secde, “son derece alçakgönüllülük ile boyun eğmek ve itaat etmek anlam ına 

gelir.”235 Terim olarak ise secde, “Allah’ı tazim ve O’na itaat için ibadet maksad ıyla 

alnı yere koymakt ır.”236 Secde, ayaklar, dizler, eller ve al ın yere konularak yap ılan 

özel bir ibadet şekli olup, namazın en önemli kısmıdır.237 

İster sözlük anlam ında isterse terim anlam ında ele al ınsın, secdede büyük bir 

makamın önünde e ğilme, kendini küçük ve hakir görme; o makam ı ise en büyük 

tanıma anlay ışı mevcuttur. Bu yüzden secdenin ibadet maksad ıyla Allah’tan 

başkasına yapılması hiçbir zaman ve hiçbir dinde caiz görülmemiştir.238 

O halde Allah’ ın meleklere yapmalar ını emretti ği secdenin mahiyeti nedir? 

Suyûtî, meleklerin secdeyi Hz. Âdem’e, itaati de Allah’a yapt ıklarını kaydetmi ştir. 

Yani melekler secdeyi Allah’ ı tazim için yapm ışlardır.239 Kurtubî de buna yak ın bir 

manayla “Âdem’e secde emrinin manas ı ona yönelerek, onu k ıble edinerek bana 

secde edin demektir”  demi ştir. Burada secde edilen zat Allah’t ır; Âdem ise k ıble 

durumundadır.240 Bu durum Kâbe’nin k ıble olmas ına benzemektedir. Nas ıl ki di ğer 

                                                           
234el-Farukî, İsmail Raci, Bilginin İslâmileştirilmesi, (Tercüme: Fehmi Koru), Risale Yay ınları, 3. 

Baskı, İstanbul, 1995, s: 69 
235el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 291 
236el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 363 
237Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, I, 105 
238el-Âlûsî, Rûhu’l-Meâni, I, 364 
239es-Suyûtî, Celaluddîn Abdurrahman b. Ebî Bekir, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîri bi’l-Me’sûr, 

Beyrut-Lübnan, Trh., I, 50-53 
240el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 292 



yerlerin aras ından seçilerek Kâbe k ıble yap ılmışsa; Hz. Âdem de o şekilde k ıble 

yapılmıştır. Dolay ısıyla Hz. Âdem k ıble durumundad ır ve secde Allahu Teâlâ’ya 

yapılmıştır. Bu hususta ittifak vardır.241 

Bu görü şlerle birlikte meleklerin secdesinin mahiyeti hakk ındaki görü şler 

özetle şöyledir: 

-Secde Allah için yap ılmış olup Hz. Âdem k ıble olarak kullan ılmıştır. Bu 

ifade yukarıda geçmişti. 

-Bizzat Allah taraf ından yarat ılmış olmas ından dolay ı Hz. Âdem’in şerefini 

yüceltmek için Allah meleklere ona secde etmelerini emretmi şti. Bu emirle Hz. 

Âdem’in baz ı özelliklerinden dolay ı meleklerden üstün oldu ğu anlat ılmak 

istenmiştir. Ayr ıca bu emir Allah’ ın Hz. Âdem’e bir ikram ıdır. Bu secde emriyle 

meleklerin insana hizmete meyilli olduklar ına i şaret edilmekte, dolay ısıyla bu 

secdede ibadet kastı bulunmamaktadır.242 

-Meleklerin secdesi itaat etme, boyun e ğme şeklinde de anla şılmıştır. Hz. 

Yakub’un ve ailesinin Hz. Yusuf’’a secdesi243 buna örnek gösterilmiştir. 

-Bu secde, bir hürmet ya da kar şılama selam ı olabilir. Nitekim geçmi ş 

ümmetlerde bu şekil selamlamaya rastlanmaktadır. 

Ebu Vakid’den rivayet edildi ğine göre Hz. Muaz b. Cebel Şam’dan döndüğü 

zaman Hz. Peygamber (sas) huzurunda secde etmi şti. Rasulullah bunun ne anlama 

geldiğini sorunca Hz. Muaz (ra) Şam’da din büyüklerine (piskopos) ve asilzadelere 

bu şekilde davranıldığını; kendisinin de ona böyle yapmak istedi ğini söyledi. Bunun 

                                                           
241el-Kurtubî, a.g.e., I, 292-293; el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 364 
242Erdem, Mustafa, Hz. Âdem,  s: 139; es-Sâbûnî, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefâsîr, Dersaadet 

Kitabevi, İstanbul, Trh., I, 51, III, 65 
243 Yusuf, 12/100 



üzerine Rasulullah (sas) ona bu davran ışının yanlış olduğunu anlatmıştır.244 Muaz b. 

Cebel’in (ra) bu davranışı yukarıdaki görüşü desteklemektedir. 

-Allah’ın Âdem’e hulûl etti ğini, meleklerin bu yüzden Hz. Âdem’e secde 

ettiğini iddia edenler de vard ır. Bu görü şte olanlar bu secdeyi normal ibadet secdesi 

olarak algılamışlardır. O kadar ki, Hallac- ı Mansur İblis’i, Allah’tan ba şkasına yani 

Âdem’e secde etmemesindeki ısrarı nedeniyle “tevhidin en güçlü savunucusu”  

olarak görmüştür.245 Ancak bunun İslam’ın ruhuna uygun olmad ığı açıktır. Bu görüş 

tevilin sınırlarını zorlayan bir görüş olarak kabul edilebilir. 

Bu konu hakk ında son olarak şu rivayeti hat ırlatmakta fayda oldu ğu 

kanaatindeyiz. Yüce Allah meleklere secde emrini verince melekler buna 

yanaşmamış, bunun üzerine Allah onlar ı yakmış, yerine yenilerini yaratm ış, bunlara 

da emir vermi ş, onlar da emri dinlememi ş ve yak ılmışlardır. Ancak üçüncü gurup 

olarak yaratılan melekler bu emre itaat etmiş ve Hz. Âdem’e secde etmişlerdir.246 

Bu rivayetin do ğru olmay ıp İsrailî haberlerden oldu ğu a şikârdır. Bu ayette 

anlatılan secde emri “... اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا…” şeklindedir. Bu ibaredeki “fesecedû” 

kelimesinde bulunan “fe” harfi “fâ-i tâkibiyye” dir. Yani buradaki fe harfi, secdenin 

emredilir emredilmez hemen yerine getirildiğini ifade etmektedir247 ki buradan da bu 

haberin asılsız olduğu ortaya çıkmaktadır. 

2. ALLAH-İBLİS DİYALOĞU 

2.a. İblis’in Secde Emrine Uymaması 

Yüce Allah Hz. Âdem’e secde emrini verdi ğinde melekler bu emri hemen 

                                                           
244el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 293 
245Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 532 
246Aydemir, Abdullah, Tefsirde İsrailiyyât, Beyan Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1992, s: 307-308 
247el-Âlûsî, Rûhu’l-Meâni, I, 364; el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 293 



uygulamaya koyulmuşlardır. Melekler bu hareketleriyle hem Allah Teâlâ’ya ibadet 

etmişler, hem de yeryüzünde O’nun halifesi olmak üzere yarat ılmış ve üstün 

vasıflarla donat ılmış olan Hz. Âdem’e sayg ı ve onun hilafete liyakatini tasdik 

etmişlerdir. Allah’ ın emriyle yap ılan ve Hz. Âdem’e ibadet maksad ı ta şımayan bu 

secdeyi248 yapmaktan kaç ınan İblis, insana kar şı ikinci itiraz ın sahibi olmu ştur.249 

Daha önce geçtiği gibi250 ilk itiraz insan yaratıldığında meleklerden gelmişti. 

Ancak İblis’in itiraz ı meleklerinkinden farkl ıdır. Çünkü melekler bu 

itirazlarında ısrar etmemi şler, hemen boyun e ğmişlerdir. Ancak İblis bu itiraz ında 

ısrarcı davranarak kendi acı akıbetini hazırlamıştır. 

İblis, Hz. Âdem yarat ılmadan önce duygular ına dokunacak hiçbir emir ve 

teklifle kar şılaşmamıştır. Bu yüzden onun Hz. Âdem’e secde emrinden önce hiç 

isyan etmemi ş olmas ı, olaylar ın kendi istek ve e ğilimlerine uygun olarak cereyan 

etmesiyle ilgilidir. Bu durumda onun isyan etmesi dü şünülemez, zira itiraz 

edebileceği bir hadise vuku bulmam ıştır. Dolayısıyla onun bu durumdayken yapt ığı 

itaatin ilahi emir ve r ızaya boyun e ğmekten kaynaklan ıp kaynaklanmad ığı 

anlaşılamaz; hem Allah’ ın emrine, hem de nefsinin isteklerine uygun gelen 

hususlarda asıl itaat edilen Allah mı yoksa nefis midir, bu açığa çıkamaz. 

Bu olaylardan sonra anla şılmıştır ki İblis’in geçmi şte meleklerle olan 

benzerliği, onun gerçekten meleklerin özelliklerine sahip olmas ından de ğil; ilahi 

emirle nefsinin isteklerinin çat ışmamasından ve isyana sebep bulunmamas ından 

kaynaklanmaktadır.251 

                                                           
248Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, I, 105 
249Çakan, İsmail L.-Solmaz, N. Mehmed, Peygamberler ve Tevhid Mücadelesi, s: 23 
250Bkz: Tezimizin “Meleklerin İtirazı” Başlığı, s: 40 
251Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 17-18 



2.a.1. İblis’in Konumu 

İblis’in, secde emrine uymamas ı ile ilgili ayetlerde meleklerle birlikte 

anılması, onun meleklerden mi yoksa cinlerden mi oldu ğu hususunda ihtilafa sebep 

olmuştur. Bu ihtilaf ın sebebi bu ayetlerde İblis’in melekler aras ından istisna edili ş 

sebebiyle alakalıdır. Bazı âlimler bu istisnan ın “İstisnâ-i Munkatı‘”, bazı âlimler de 

“İstisnâ-i muttas ıl” oldu ğunu savunmu şlar; bu istisnaya munkat ı istisna diyenler 

İblis’in cinlerden olduğunu, muttasıl istisna diyenler ise onun meleklerden oldu ğunu 

kabul etmi şlerdir. Bu görü şleri ele almadan önce istisnay ı incelememiz yerinde 

olacaktır. 

İstisna, sözlükte “dürmek, k ıvırıp bükmek, ay ırıp uzakla ştırmak, ikinci 

olmak” anlamlarına gelen “seny” kökünden türetilmi ş olup bir edat vas ıtasıyla çok 

olanın hükmünden az olan ı hariç tutmak anlam ına gelmektedir. Edattan önce geçen 

bütün=genel=çok olan konumdaki ö ğeye mustesna minh (kendisi hakk ında verilen 

hükümden bir ba şkasının hariç tutuldu ğu unsur);  edattan sonra gelen cüz=özel 

konumdaki ö ğe=az olana da müstesna (genelin veya bütünün hükmünden hariç 

tutulan unsur) denir. Bu üç öğe (müstesna, müstesna minh ve istisna edatı) her istisna 

cümlesinde bulunmak zorundadır.  

Muttasıl, munkat ı‘, tam, müferra ğ, mûceb ve menfi istisna olmak üzere alt ı 

adet istisna çe şidi vardır.252 Konumuzla ilgili olan istisna çe şitlerinden olan muttas ıl 

istisnada, müstesna, müstesna minhin cinsinden olur. Gerçek anlamda istisna bu çeşit 

istisnadır. 

Eğer istisna cümlesinde, müstesna, müstesna minhin cinsinden de ğilse ve 

                                                           
252Durmuş, İsmail, TDVİA. “İstisna Mad.”, XXIII, 388 



onun bütününe dâhil de ğilse o takdirde bu istisna munkat ı‘ istisna olur. 253 İstisna 

edilen, kendisinden istisna edilen ö ğenin cinsinden olmad ığı için bu istisna çe şidine 

mecazen istisna denmiştir.254  

 

2.a.1.a. İblis’in Cinlerden Olduğunu Savunanlar 

İstisnanın geçtiği ayete bir göz atarak bu konudaki görüşleri inceleyelim: 

“… Bütün melekler toptan secde ettiler. Yalnız İblis secde etmedi…”255  

Bu ayetlerdeki istisnan ın istisna-i munkat ı‘ ve bundan dolay ı da İblis’in 

cinlerden olduğunu savunanların görüşleri şu noktalarda toplanmaktadır:  

-“Hani biz meleklere: Âdem’e secde edin.” demi ştik. İblis hariç olmak 

üzere onlar hemen secde ettiler. “ İblis cinlerdendi, Rabbinin emrinden d ışarı 

çıktı…”256 ayetindeki “…İblis cinlerdendi…”  ifadesi onun cinlerden oldu ğunu 

açıkça ifade etmektedir. 

-Yukarıdaki ayetin devam ında “…Şimdi siz, Beni b ırakıp da onu ve onun 

soyunu mu dost ediniyorsunuz?..” buyurulmaktadır. Buradan İblis’in zürriyeti 

olduğu sonucu ç ıkar. Bu yüzden İblis meleklerden de ğildir. Çünkü meleklerin 

zürriyeti yoktur. Bir varl ığın zürriyetinden bahsedebilmek için o varl ığın erkek ve 

dişisinin varl ığı gereklidir. Kur’an- ı Kerim’de 43. Zuhruf Suresi’nin 19. ayetinde 

melekler hakk ında di şilikle hükmedenler yad ırganmıştır. O halde meleklerin 

dişilikleri yoktur. Di şilik ortadan kalk ınca da zürriyeti olan İblis’in meleklerden 

olmadığı sonucu çıkar. 

                                                           
253el-Âlûsî, Rûhu’l-Meâni, I, 366; el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 294 
254Durmuş, İsmail, TDVİA., “İstisna Mad.”, XXIII, 388 
255Sâd, 38/73-74; Bakara, 2/34; Hicr,15/29/31 
256Kehf, 18/50 



-Bilindiği gibi İblis, kendisine verilen emre kar şı ç ıkarak o emri yerine 

getirmemiştir. Hâlbuki meleklerin bu haklar ı yoktur. Onlar “Allah’ın kendilerine 

emrettiğine kar şı gelmez ve emrolunduklar ı şeyleri yaparlar.” 257 Bu da onun 

meleklerden olmadığını göstermektedir. 

-İblis, Hz. Âdem’e secde ayetlerinde geçtiği gibi ateşten yaratılmıştır.258 Oysa 

melekler nurdan yarat ılmışlardır.259 Yarat ılışlarındaki bu farkl ılık da onlar ın farkl ı 

cins olduklarını göstermektedir.  

Bu görüşte olanlar Hasan el-Basrî’nin şu sözünü nakletmektedirler:  

“İblis bir göz aç ıp kapamas ı kadar bile meleklerden olmad ı. O, cinlerin 

kökeni idi. T ıpkı Âdem’in insanlar ın kökeni oldu ğu gibi…” 260 İblis’in cinlerden 

olduğunu savunanlara göre o meleklerin aras ında bulunmas ına ra ğmen 

cinlerdendir.261 İblis onlarla birlikte secde etmekle emrolunmu ştu.262 Cinlerden 

olduğu için itaat ve isyan ı seçme kabiliyeti vard ı ancak itaati seçmedi. 263 Bu yüzden 

de kâfir oldu.264 

                                                           
257Tahrîm, 66/6 
258A‘râf, 7/12; Sâd, 38/76 
259Müslim, Zühd, 60 
260İbn. Kesir, Hadislerle Kur’an- ı Kerim Tefsiri,  X, 5012 Melekler ve İblis kıyaslaması için bkz.; ez-

Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 210; el-Beğavî, Tefsîru’l-Beğavî, s: 34; el-Îcî, Muhammed b. Abdurrahman b. 

Muhammed b. Abdullah E ş-Şirâzî, Câmiu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’an , (Hâ şiye: Muhammed b. 

Abdullah el-Gaznevî) Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, 2004, I, 40; el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, 

III, 486; el-Mahallî, Celaluddîn Muhammed b. Ahmed b. Muhammed ve’s-Suyûtî, Celaluddîn 

Abdurrahman b. Ebî Bekir, Tefsîru’l-İmâmeyni’l-Celâleyn, Daru’bni Kesîr, 9. Bask ı, Beyrut, 1994, s: 

6, 151, 263, 300, 320, 459; es-Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I, 52, 438 – II, 109, 194 – III, 65; Karaman, 

Hayreddin vd., Kur’an Yolu, III, 560 
261Şengül, İdris, Kur’an K ıssaları Üzerine,  s: 223; Albayrak Halis, Kur’an’ın Bütünlü ğü Üzerine 

Kur’an’ın Kur’an’la Tefsiri, Şule Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1993, s: 213 
262Kutub, Seyyîd, Fî Zilâli’l-Kur’an, I, 117 – VI, 31 – IX, 122, 123 – XII, 406 
263el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, III, 176 
264Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 272 



2.a.1.b. İblis’in Meleklerden Olduğunu Savunanlar 

Ayetteki istisnan ın istisna-i muttas ıl ve dolay ısıyla İblis’in meleklerden 

olduğunu savunanların görüşleri ise özetle şu şekildedir:  

-Kur’an-ı Kerim’de Cenab-ı Hakk Hz. Âdem’e secde ile ilgili ayetlerde İblis’i 

meleklerden istisna etmiştir.265 Buradaki istisnanın zahiri onun meleklerden olduğuna 

delâlet eder. Çünkü istisna edilen şey, kendisinden istisna edilen şeyle ayn ı cinsten 

olur.266 

-İblis’in meleklerle birlikte secde etmekle emrolunmas ı onun meleklerden 

olduğuna delâlet eder. Eğer İblis meleklerden olmasaydı, Allah’ın verdiği secde emri 

onu içine almamış olurdu. Bu durumda onun bu emre itaat etmemesi suç olmaz, İblis 

de melun olmazd ı. Çünkü kendisine emrolunmam ış bir şeyi terk eden mel’un 

olmaz.267 Böyle oldu ğuna göre hitap onu da kapsam ıştır. Böyle bir hitap ise onu 

ancak meleklerden olması halinde kapsar.268 

-İbn. Abbas (ra)’dan gelen rivayet de bu görü şte olanlar ın getirdikleri 

delillerdendir. İblis meleklerin e şrafından olup ismi Süryanîcede Azâzil, Arapçada 

ise Hâris idi. 269  Cennet bekçilerindendi ve meleklerin ba şkanı idi. 270 İlimce de 

meleklerin en üstünü idi. 271 İblis bu özelli ğinden dolay ı kendinde bir yücelik ve 

büyüklük gördü. 272 Bu da onu Allah’ ın emrine isyana götürdü. Böylece kâfirlerden 

                                                           
265et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, I, 38, el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VIII, 129 
266en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî,  I, 664 
267en-Nesefî, a.g.e., II, 18 
268er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, II, 341 
269el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 295 
270es-Suyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, I, 50 
271eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, I, 66 
272el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, I, 295 



oldu.273  

-18. Kehf suresi’nin 50. ayetinde geçen “… cinlerden di…” ifadesi hakk ında; 

İblis’in meleklerden olduğunu savunan bazı alimler şu görüşlere yer vermişlerdir:  

Bu ayetteki “َكَان=َ idi” ifadesi “ َصَا ر= oldu”  manas ına gelmektedir. 274 Bu 

durumda ayetin manas ı şöyledir: “… Melekler secde ettiler, ancak İblis etmedi… ” 

Sanki bu arada Allahu Teâlâ şöyle sormaktadır: “Ona ne oluyor da secde etmiyor?”  

İşte ayetin devam ında sanki bu soruya cevap verilmektedir: “… Cinlerden oldu…”  

Yani secde etmediği için cinlerden oldu.275 

Buradaki “cin” kelimesinin genel anlamda kullan ıldığı da ifade edilmi ştir. 

Yani bu kelime gözle görülemeyen bütün varl ıkları ifade eden anlam ında 

kullanılmıştır. Daha önce de geçti ği gibi cin kelimesi, melek, cin, İblis(şeytan) ve 

hatta tan ınmayan insan veya insan grubu hakk ında da kullan ılmaktadır.276 İşte bu 

yüzden bu ayette geçen İblis’in cinlerden oldu ğu ifadesi onun melek olmad ığı 

anlamına gelmemektedir.277 Sadece cinlere dönüştüğünü ifade etmektedir. Nasıl kâfir 

Allah’a inanmamakla insan ve be şer olmaktan ç ıkmıyor, ancak isyan ıyla kâfirler 

kategorisine giriyorsa; aynı şekilde İblis de Allah’a isyanı sebebiyle meleklerden biri 

olmaktan çıkmamakta, sadece asi ve günahkâr olmaktadır.278 

Son olarak “…cinlerden idi…”  ifadesi hakk ında Katade ve Ma’mer’den 

rivayetle İblis için,“Kendilerine cin denilen meleklerden bir kabile, bir gruptur…”  

                                                           
273 es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, I, 103 
274 Kur’an- ı Kerim’deki “Kâne” lafz ının kullan ımı ile ilgili bilgi için bkz. el-Kattân, Mennâ Halil, 

Ulûmu’l-Kur’an, (Çeviren: Arif Erkan), Timaş Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1997, s: 291-293 
275 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, II, 18 
276 Bkz. Tezimizin “Cin” Başlığı, s: 12-13 
277 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, I, 145 
278 el-Behiy, Muhammed, İnanç ve Amelde Kur’ânî Kavramlar, s: 135-136 



görüşü de savunulmuştur.279  

 

2.a.1.c. Savunmaların Tahlili 

Ayetteki istisnan ın zahirinden İblis’in meleklerden oldu ğu kanaati hâs ıl 

olmaktadır.280 Ancak ayetin zahiri her ne kadar bu kanaati veriyorsa da bu ayette 

“ifadenin çoğunluğa göre düzenlenmesi” anlamına gelen “tağlib” kuralına uygun bir 

üslup kullanılmıştır.281 Bu üsluba göre, bir toplulukta bulunan fakat onların cinsinden 

olmayan varlıklar için de istisna ifadesi kullan ılır ki buna daha önce de geçti ği gibi 

istisna-i munkat ı denir. Bu istisnaya şu şekilde örnek verilmi ştir: “Koyun sürüsü 

geldi ama çoban gelmedi.” 282 Bu cümlede çoban, koyun sürüsünden istisna 

edilmiştir denilerek, onun koyun cinsinden olduğu söylenemez. 

Ancak bu görü şe Fahruddin er-Râzî şöyle bir itiraz getirmi ştir: İstisnada çok 

olanın hükmünü az olana vermek, yani bir grupta az ınlığı da ço ğunluğun hükmüyle 

değerlendirmek ancak az olan şey önemsiz ve nazar- ı dikkate al ınmazsa olur. Fakat 

o az olan şey, olayın en büyük kısmını oluşturur da olay ancak o tek şey ile meydana 

gelirse o zaman ço ğunluğun hükmünü az olana vermek do ğru olmaz. Dolay ısıyla 

burada İblis, ço ğunluktan istisna edilemez. Zira hadisede İblis’in yapt ığı isyan 

anlatılmaktadır.  Ve olay ın ba ş aktörü de odur. Bunun haricinde Râzî’ye göre 

Arapça’da istisna-i munkatı’ çok meşhurdur denilemez.283 

Bu itiraza yukar ıdaki örnekten yola ç ıkılarak şunlar söylenebilir: Örnekteki 

                                                           
279 Ebu Bekir Abdurrezzâk, b. Hemmâm b. Nâfî es-San‘ânî, Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azîz (Tefsîru 

Abdirrezzak), Daru’l-Marife, Beyrut-Lübnan, 1. Baskı, 1991 
280 el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, II, 270 
281 Kılavuz, Ahmet Saim, Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, “Şeytan Mad.”, IV, 1868 
282Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, I, 106 
283 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, II, 340-341 



olayın birinci derecedeki kahraman ı çoband ır. Koyun sürüsü geldi ği halde çoban 

gelmemiştir; aynen meleklerin hepsinin secde etti ği halde İblis’in secde etmemi ş 

olması gibi… Bu benzerli ğe dayanarak, nas ıl çoban ın koyun cinsinden oldu ğunu 

iddia etmek do ğru olmazsa, İblis’in de meleklerden oldu ğunu savunmak do ğru 

değildir, diyebiliriz. Ayr ıca istisna-i munkat ı‘ın Arapça’da çok fazla kullan ılmıyor 

olması onun hiç kullan ılmadığı ve kullan ılmayacağı anlamına gelmez kanaatindeyiz. 

Bu durumda İblis’in meleklerle birlikte secde etmekle emrolunduğundan dolayı onun 

meleklerden olduğu görüşü de çok doğru görünmemektedir. 

İbn. Abbas (ra)’dan gelen rivayete gelince, bu rivayette geçen Azâzil 

kelimesine Kur’an’da ve sahih hadis kitaplar ında rastlanmadığı söylenmekte,284 halk 

arasında yayg ın ve yanl ış olarak, İblis’in meleklerden oldu ğu ve onlar ın hocalar ı 

olduğu,285 ilminin çoklu ğu sebebiyle sapt ığı286 bilgisinin şüyu buldu ğu ifade 

edilmektedir. 

Bütün bu görü şlerin en önemlisi, 18. Kehf Suresi’nin 50. ayetinde geçen, 

“…o, cinlerden idi…”  ifadesidir ki asl ında onun cinlerden oldu ğuna tek ba şına bu 

delil kâfidir. Bu konuda İblis’in meleklerden oldu ğunu savunanların yaptığı teviller, 

zorlama tevil s ınıfında değerlendirilebilir. Ayr ıca İblis’in ate şten yarat ılmış olmas ı; 

zürriyetinin varl ığı ve belki de onu meleklerden ay ıran en önemli özelli ği 

sayılabilecek olan isyan ı… bütün bunlar hep İblis’in cinlerden oldu ğu görü şünü 

belleğimizde kuvvetlendirmektedir. 

 

 

                                                           
284 Güç, Ahmet, Satanizm, s: 20-21 
285 Güngör, Mevlüt, Kur’an Penceresinden Bakış, s: 50 
286 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 222 



2.a.2. İblis’in Savunması 

Yüce Allah Hz. Âdem’e secde etmeyi emretti ğinde İblis bu emre uymam ıştı. 

Onun bu itaatsizli ğinden sonra ya şanan olaylar ı Kur’an ayetleri e şliğinde 

değerlendirelim: 

“Andolsun, sizi yaratt ık, sonra size şekil verdik, sonra meleklere, Âdem’e 

secde edin! diye emrettik, İblis’in d ışındakiler secde ettiler. O, secde edenlerden 

olmadı. 

Allah buyurdu: Ben sana emretmişken seni secde etmekten alıkoyan nedir? 

(İblis): Ben ondan daha üstünüm. Çünkü beni ate şten yaratt ın onu çamurdan 

yarattın, dedi.”287  

Görüldüğü gibi İblis, kendince hakl ı sebeplerle emre itiraz ederek onu yerine 

getirmemiş; üstelik emri beğenmediğini beyan etme küstahl ığına – hem de kendisini 

ve tüm varl ıkları Yaratan, yapt ığı her şeyi bir hikmete binaen yapan Yüce Varl ığa 

karşı – cüret etmi ştir. Şu ayeti kerime onun, küstahl ıkta ve kibirde vard ığı noktay ı 

daha çarpıcı bir ifadeyle ortaya koymaktadır: 

“Meleklere: “Âdem’e secde edin!” demi ştik, İblis’in d ışında hepsi secde 

ettiler. İblis: “Ben, dedi, çamurdan yaratt ığın bir kimseye secde mi ederim!” Dedi 

ki: “Şu benden üstün k ıldığına da bir bak! Yemin ederim ki, e ğer beni k ıyamete 

kadar yaşatırsan, pek azı dışında onun neslini kendime bağlayacağım!”288  

İblis’in secde etmemesinden sonra geli şen olaylarda dikkat çekici bir hadise 

vardır ki o da şudur: Yüce Allah İblis’i bu hareketinden sonra hemen huzurundan 

kovmamış; ona kendini savunma imkân ını, emre itaat etmemesinin sebebini sorarak 

vermiştir. Bu da Yüce Allah’ ın bir suçtan sonra savunma imkân ını herkese bir hak 
                                                           
287 A‘râf, 7/11-12; Krş: Hicr, 15/28-33; İsrâ, 17/61-62; Sâd, 38/71-76 
288 İsrâ, 17/61-62 



olarak verdiğini göstermektedir.289 

 

2.a.3. İblis’in Kıyası 

Allah Teâlâ’n ın kendisine bir hak olarak verdi ği savunmas ında İblis; 

Âdem’den üstün oldu ğunu, onun çamurdan, kendisinin ise ate şten yarat ıldığını 

gerekçe göstererek iddia etmiştir. Üstün olanın da kendinden alt “sınıf”ta olana secde 

etmesinin yanl ış olaca ğı k ıyasını geli ştirmiştir. Müfessirlere göre şeytanın yapm ış 

olduğu bu kıyas ilk kıyastı ve batıl bir kıyastı.290 

İblis’in yapmış olduğu bu k ıyas, birçok yanl ışı barındırmaktadır. Her şeyden 

önce İblis emre kar şı geldikten sonra, kendisine verilen savunma imkân ını takdir 

edememiş; bu imkân ı bir lütuf olarak görmesi gerekirken cevab ında çekişme tavrına 

girerek kendisinin Hz. Âdem’den üstün oldu ğunu iddia etmekle sözde makam gasp ı 

sevdasına düşmüştür. 

Hiç tart ışılmaması gereken nass (kesin ilâhi buyruk) kar şısında k ıyas ve 

içtihada kalkışmış; verilen emre karşı gelmiştir. 

İblis, Hz. Âdem’den üstün oldu ğunu iddia ederken ate ş ve topra ğı yaratan ın 

Allah oldu ğunu kabullenmesine ra ğmen ate şin topraktan üstünlü ğü gibi iki madde 

arasında aslında olmayan zahirî bir fark ı bahane etmiştir. Böylece hayır ve üstünlüğe 

bakışını maddeyle s ınırlamıştır. Asl ında çamur ile ate şin özündeki fark sadece 

Yaratıcı’nın tahsisine borçlu olan bir yaratılış farkından öte bir şey değildir.291 

Kaldı ki topra ğa mahsus özellikler, ate şinkine oranla daha kapsaml ı ve 

                                                           
289 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 22; Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, II, 506 
290 es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 8; el-Hicâzî, Furkan Tefsiri,  II, 271 – IV, 289; el-Kurtubî, El-

Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 171; İbn-i Kesîr, Hadislerle Kur’an- ı Kerim Tefsiri, VI, 2916; e ş-

Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 193; en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî I, 404 
291 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 18-19; el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, II, 270-271; III, 313-314; V, 289 



üstündür. İslâm Âlimleri bu üstünlükleri şöyle sıralamaktadırlar: 

-Toprağın özünde sükûn, vakar, a ğırbaşlılık, hilim, hayâ ve sab ır vard ır. Bu 

özellikler topraktan yarat ılan Hz. Âdem’i tevbeye, niyaza ve tevazua götürmü ştür. 

Ateşin özünde ise, hafiflik, yakma, hiddet ve ıstırap vardır. Bu özellikler de ate şten 

yaratılan İblis’i kibre ve yanlışta ısrara götürmüştür.292  

-Ateş, Allah’ ın, dü şmanlarına haz ırladığı azap sebebidir. Toprak ise azap 

sebebi de ğildir. Bilakis rahmet sebebidir. Çünkü toprak bitkilerin geli şmesinin, 

artmasının ve ıslahın yeridir.293 

-Cennetin toprağının misk gibi koktuğuna dair haberler vardır. Ancak iyi olan 

cennette ateş, kötü olan cehennemde toprak olduğuna dair hiçbir haber yoktur. 

-Toprağın ateşe ihtiyacı yoktur. Ancak ate şin bir mekâna ihtiyac ı vardır ki o 

mekân da topraktır.294 

-Toprak ateşi söndürür ve telef eder. Ateş ise toprağı telef edemez.295 

-Toprak secde edilen yerdir ve temizliktir. Ateş ise korku ve azaptır.296 

 

2.b. Emre Uymamakla İblis’in Düştüğü Hatalar 

Hz. Âdem’e secde emri, ona ilahî nefhan ın üflenmesinden sonra verilmi ştir. 

Söz konusu emir Kur’an’da şu şekilde geçmektedir: 

“Hani Rabbin meleklere demi şti ki: “ Ben kupkuru bir çamurdan, 

şekillenmiş kara balç ıktan bir insan yarataca ğım. Ona şekil verdi ğim ve ona 

                                                           
292 İbn. Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, VI, 2916; en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 404 
293 es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 8; İbn. Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, VI, 2916 
294 es-Sa‘lebî, a.g.e., III, 8; el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 171 
295 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 404 
296 el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 171 



ruhumdan üflediğim zaman siz hemen onun için secdeye kapanın!”297   

Bu emir Hz. Âdem’in melekler üzerine üstünlük kurdu ğuna işaret etmektedir. 

Hz. Âdem bu üstünlü ğü, emaneti ta şıma liyakatini298 elde ettikten sonra kurmu ştur. 

Buna rağmen İblis secde etmemiştir. Onun bu hareketinin sebepleri özetle şu şekilde 

sıralanmıştır: 

İblis ya bu emaneti fark edememi ştir ya da fark ettiği halde secde etmemiştir. 

Eğer İblis, hürmeten de olsa Hz. Âdem’i kendisine secde edilecek mertebeye ç ıkaran 

ilahî emaneti fark edememi ş idiyse, bu takdirde o, cehalet ve körlük illetinin 

temsilcisidir. 

Yok, e ğer bunun fark ında oldu ğu halde secde etmediyse, bu durum onun 

kıskançlık ve a şağılık kompleksine girdi ğini gösterir. Zaten İblis’in Hz. Âdem’den 

üstün olduğunu iddia etmesinin ardında bu kompleksin olduğu açıktır. Bu hareketiyle 

İblis, nefsinin heva ve hevesini ilahî iradenin üstünde görerek, Allah’a iman ad ı 

altında nefse tapmanın sembolü haline gelmiştir. 

İblis, sevgi ve sayg ı aç ısından ilahî iradeye itiraz ve isyan ederek ters 

düşmüştür. Sevgi aç ısından ters dü şmüştür, çünkü seven, sevdi ğinin her istedi ğini 

yapmaya çaba gösterir, onun sevdi ğini de sever.  Ve sevgi z ıtlaşmayı de ğil 

kaynaşmayı gerektirir. İblis, sevginin gereklerinin tam tersini uygulamakla sevgiyi 

nefrete çevirmenin de ilk temsilcisi olmuştur. 

Saygı aç ısından da ters dü şmüştür, çünkü İblis, Allah’ ın huzurunda, O’nun 

emrine tamamen mesnetsiz bir gerekçeyle kar şı ç ıkmış ve dolay ısıyla Allah’ ı 

küçümseme küstahl ığını gösterebilmi ştir. O kadar ki “…Şu mudur benden üstün 

                                                           
297 Hicr, 15/28-29; Krş: Sâd, 38/71-72 
298 Ahzâb, 33/72 



kıldığın?..”299 diyebilecek seviyeye kendini dü şürmüş ve sayg ısızlığın en son 

noktasının örneğini sergilemiştir. 

İşte İblis bu şekilde ilk imtihan ında nefsine ve gururuna ters dü şen bir emri 

reddederek “o güne kadar Allah’a ba ğlılık ad ı alt ında kendi nefsine tapt ığını 

göstermiştir.”300 

 

2.a.5. İblis’in İsyanı 

Verilen secde emrine isyan eden İblis’in, kendisine savunma hakk ı 

verildiğinde söyledi ği sözlerde Hz. Âdem’i küçük görmesinin etkisi gözden 

kaçmayacak derecededir. O, bu yüzden kibre saparak Hz. Âdem’e secdeden 

kaçınmıştır.301 Bu ifadesinden İblis’in Allah’ ı inkâr etti ği için de ğil, O’nun emrine 

itaat etmediği için kâfir olduğu sonucu çıkmaktadır. Bu yüzden de farz olan herhangi 

bir vazifeyi yapmayanın küfrüne hükmedenler vardır. Ancak İblis’in küfrünün sebebi 

sadece emri yerine getirmemesi değil; kibirlenerek onu beğenmemesi ve kendince bir 

kıyasla tenkit etmesi 302 oldu ğundan bu hükmü do ğru kabul etmek mümkün 

gözükmemektedir. 

İblis’in küfrünün mahiyeti konusunda İbn. Kayy ım el-Cevziyye, önce küfrü 

beş k ısma ay ırmış ve bu k ısımların içinde onun küfrünü özetle şu şekilde ifade 

etmiştir. 

Küfür beş kısma ayrılır: 

1-) Tekzib küfrü: Peygamberlere inanmamaktır. 

                                                           
299 İsrâ, 17/62 
300 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 222-223 
301 Öztürk, Yaşar Nuri, a.g.e.,  s: 221 
302 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 272–273 



2-) Yüz Çevirme Küfrü: Ki şinin peygamberi ne tasdik etmesi ne de 

yalanlaması şeklindeki küfürdür. Ancak bu ki şi kalbiyle peygamberden yüz 

çevirmiştir. Onu ne korur ne de ona düşmanca davranır. 

3-) Şüphe Küfrü: Ki şinin inan ıp inanmamakta tereddüt etmesi şeklinde olan 

küfürdür. Bu da küfür sayılır, zira şüphe sürekli olmaz. 

4-) Nifak Küfrü: Münaf ığın küfrü bu gruptad ır. Çünkü o, diliyle iman ını 

açıkladığı halde, kalbiyle yalanlamaktadır ki bu da büyük bir münafıklıktır. 

 5-) Tasdikle Birlikte Büyüklenme ve Kaç ınma Küfrü: İblis’in küfrü böyledir. 

Çünkü İblis, Allah’ ın emrini inkâr etmemi ş, ancak emre kar şı ç ıkmış ve büyüklük 

taslamıştır.303 

Bu görüşlerin yanında İblis’in isyanının tamamen sembolik bir anlama sahip 

olduğunu ve asl ında bu isyan ın Allah taraf ından kendisine verilen özel bir 

fonksiyonun sonucu oldu ğunu savunanlar da vard ır.304 Bu görü ş İblis’in isyan ının, 

Allah’ın ona vermi ş oldu ğu bir “görev” telakkisini ça ğrıştırmaktadır. Bu takdirde 

Allahu Teâlâ’nın; 

“Doğrusu – ki Ben hep do ğruyu söylerim- mutlaka sen ve sana uyanlar ın 

hepsiyle cehennemi dolduraca ğım! buyurdu.” 305 sözleri nas ıl aç ıklanacaktır? 

Kendisine verilen ‘görev’i – bu görüşe göre - yerine getiren varlık neden lanetlenerek 

cehennemle cezaland ırılacaktır?  Bu telakkinin bu sorulara cevap bulmas ı imkân 

dâhilinde gözükmemektedir. 

İşte İblis kibre kap ıldığı için isyan etmi ş; kendisine verilen savunma 

hakkından yararlan ıp tövbe etmek yerine, küstahça bir tav ır ve edayla emri 

                                                           
303 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Medâricu’s-Sâlikîn, I, 267 
304 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 12 
305 Sâd, 38/84-85; Krş: A‘râf, 7/18; Hicr, 15/43; İsrâ, 17/63 



beğenmediğini, kendince do ğru bir k ıyas yaparak belirtmi ş ve batt ıkça batm ıştır. 

Onun bu isyan ı, kendine güvenen, güçlü bir varl ığın isyan ı de ğildir. Bilakis 

çaresizlik içerisinde k ıvranan bir varl ığın isyan ıdır.306 Gerçekten de İblis secde 

emrine itaat etmedikten sonra art ık bir daha geri dönmeyi gururuna yedirememi ş, 

haset ve inad ından dolay ı yanl ışında ısrar etmi ştir. Bu da onun çaresizli ğinin 

dışavurumu olarak görülebilir. 

Evet, İblis isyan etmi ştir ancak o isyan ederken Allah’ ı hiçbir zaman inkâr 

etmemiştir. Ne Kur’an- ı Kerim ayetlerinde ne de Hadis-i Şerif’lerde onun Allah’ ı 

inkâr ettiğine dair bir haber vardır. O, bütün inat ve ısrarına, haset ve kinine, gurur ve 

küstahlığına ra ğmen “Allah’tan korktu ğunu”307 itiraf etmi ştir. O, hiçbir zaman 

Allah’ı inkâr etmemesine ra ğmen ona uyanlar ın, sadece Allah’a inanmamalar ı değil, 

aynı zamanda kendisine tapmalar ı ne kadar ac ıdır ve ne yaman bir çeli şkidir. Allahu 

Teâlâ bu çeli şkiyi, İblis’in Hz. Âdem’e secde etmedi ğine vurgu yapt ıktan sonra şu 

sözlerle kınamaktadır: 

“… Şimdi siz, beni b ırakıp da onu ve onun soyunu mu dost ediniyorsunuz? 

Oysa onlar sizin düşmanınızdır. Zalimler için bu ne fena bir değişmedir!”308  

İblis’in isyan ını, daha önce de k ısaca de ğindiğimiz gibi bir tevhit hareketi 

olarak değerlendiren mutasavv ıflar da bulunmaktad ır. Özellikle Hallâc- ı Mansur ve 

onun takipçileri için tevhit ilkesi her şeyden önemlidir.309 Hallâc, Allah’ın İblis’e Hz. 

Âdem için secde etmesini emretti ğinde onun bu emre uymamas ını, onun yaln ızca 

Allah’a secde etmek ve böylece yaln ızca O’nu birlemek istemesine ba ğlamaktadır. 

                                                           
306 Yetik, Zübeyir, Şeytan, Beyan Yayınları, İstanbul, 1985, s: 39-40 
307 Haşr, 59/16; Enfâl, 8/48 
308 Kehf, 18/51 
309 Altıntaş, Hayrani, Tasavvuf Tarihi, AÜİF. Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 1991, s: 90 



Çünkü tevhit yalnızca Allah için olabilir. Bu yüzden Hallâc’a göre seman ın sakinleri 

arasında şeytana benzer, onunla tevhit konusunda yar ışabilecek bir muvahhid yoktur. 

İlâhî Zat ona bütün ç ıplaklığıyla görünmü ş, bu sebeple o Hz. Âdem’e hiç iltifat 

etmemiş; helak olma pahasına Hakiki Mabud’u takdis etmiştir. 310 

Ancak İblis’in kendisini savundu ğu sözlerden, onun bu isyan ını, tevhit 

ilkesine uygun olarak Allah’tan ba şkasına secde etmeyi kabul etmedi ği için 

gerçekleştirdiğini çıkarabilmek mümkün gözükmemektedir. Bilakis o, bu isyan ı Hz. 

Âdem’i küçük görerek, dolay ısıyla da emri be ğenmeyerek gerçekle ştirmiştir. 

Böylece kibrinin ve gururunun kurbanı olmuştur. 

 

2.b. İblis’in Kovulması 

İblis secde emrini uygulamay ınca, Allahu Teâlâ ona savunma f ırsatı tanımış, 

o bu f ırsatı da de ğerlendirmekten kaç ınarak emri be ğenmediğini311 söyleme 

küstahlığında bulununca lanetlenmiş ve huzurdan kovulmu ştur. Ayetlere göre olay ın 

seyri şu şekildedir:  

“Andolsun sizi yarattık, sonra size şekil verdik, sonra da meleklere, Âdem’e 

secde edin! diye emrettik. İblis’in d ışındakiler secde ettiler. O secde edenlerden 

olmadı. 

Allah buyurdu: Ben sana emretmişken seni secde etmekten alıkoyan nedir? 

(İblis): Ben ondan daha üstünüm. Çünkü beni ate şten yaratt ın, onu çamurdan 

yarattın, dedi. 

Allah: Öyle ise in oradan! Orada büyüklük taslamak senin haddin de ğildir. 

Çık! Çünkü sen aşağılıklardansın! buyurdu. 
                                                           
310 Altıntaş, Hayrani, a.g.e., s: 84-85 
311 İsrâ, 17/61–62; Hicr, 15/33; Sâd, 38/76 



İblis: Bana, (insanların) tekrar dirileceği güne kadar mühlet ver, dedi. 

Allah: Haydi, sen mühlet verilenlerdensin, buyurdu. 

İblis dedi ki: Öyle ise beni and ırmana karşılık, and içerim ki ben de onlar ı 

saptırmak için Sen’in doğru yolunun üstüne oturacağım. 

Sonra elbette onlara önlerinden, arkalar ından, sa ğlarından, sollar ından 

sokulacağım ve Sen onların çoklarını şükredenlerden bulmayacaksın! dedi. 

Allah buyurdu: Haydi, yerilmi ş ve kovulmu ş olarak oradan ç ık! Andolsun 

ki onlardan kim sana uyarsa sizin hepinizi cehenneme dolduracağım!”312 

Ayetlerin ak ışına bak ıldığında İblis’in, secde etmemesinden hemen sonra 

kovulmadığı görülecektir. Allah ona önce savunma imkân ı vermi ştir. Fakat o bunu 

değerlendirmemiş, emri be ğenmediğini ifade etmi ştir. Bunun üzerine Allahu Teâlâ 

onu huzurundan kovmuştur. 

Ancak bu kovulu şun henüz ebedi bir kovulu ş olmad ığı anla şılmaktadır. Bu 

kovuluşun ardından onun insanlar ı azd ıracağına ve sapt ıracağına ant içmesi üzerine 

son ve ebedi kovulu ş gerçekle şmiştir. E ğer İblis uslan ıp edebini tak ınsa ve 

düzelmeye yüz tutsa belki de aff ı muhtemeldi.313 Nitekim ona bu zaman tan ınmıştır. 

Fakat o buna rağmen insana olan dü şmanlığını ifade ederek onlar ı saptırmaya yemin 

ettiği zaman, kovulmu ş, k ınanmış ve kendilerine uyacaklarla birlikte ebedi azaba 

mahkûm edilmiştir.314 

 

2.c. İblis’in Mühlet İstemesi 

İblis, isyan ından ve isyan ında diretmesinden sonra kovulmu ştu. Hz. 

                                                           
312 A‘râf, 7/11; Krş: Hicr, 15/28; Sâd, 38/71-77 
313 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 22 
314 A‘râf, 7/18; Hicr, 15/41-43; Sâd, 38/84-85 



Âdem’den üstün oldu ğunu iddia ederken şimdi bu yüzden meleklerin aras ındaki 

konumunu da kaybetmişti. Bu onun için büyük bir hayal k ırıklığı olmuş, hayatını da 

kaybetme endişesine düşmüştü.315 Bu sebeple Allah’tan mühlet istedi. 

“İblis, Ey Rabbim! O halde tekrar diriltilecekleri güne kadar bana mühlet 

ver, dedi.”316  

İblis’in insanların diriltilecekleri güne kadar mühlet istemesi dikkat çekicidir. 

İblis kurnazl ık etme dü şüncesiyle bu vakte kadar mühlet istemi ş, bu sayede de 

ölümsüzleşmeyi arzu etmi ştir.317 Çünkü insanlar ın öldükten sonra tekrar 

diriltilmelerinden sonra art ık ölüm yoktur. 318 İblis de bunu bildi ği için iste ğini 

Rabbine bu şekilde iletmişti.319  

Yüce Allah onun bu iste ğini onaylad ı, ancak “…Bilinen vakte kadar…”  320 

kaydıyla… Böylece onun bu kurnazlığı da işe yaramamıştır. 

Ayette geçen “bilinen vakit”  ifadesi, İbn. Abbas (ra) ve Süddî’den gelen 

rivayetle, bütün yarat ılmışların öldüğü sûra ilk üfürü ş vakti, yani k ıyametin kopma 

vakti olarak haber verilmi ş, Yüce Allah’ ın İblis’in bu iste ğini geri çevirdi ği 

kaydedilmiştir.321 

 

2.d. İblis’in İnsanları Saptıracağına Ant İçmesi 

İblis, yüce Allah’tan ne için mühlet istemi şti? Yapt ığı yanl ıştan pi şmanlık 

                                                           
315 Çakan, İsmail L. –Solmaz, N. Mehmet, Peygamberler ve Tevhid Mücadelesi, s: 24 
316 Sâd,38/79; Krş: A‘râf, 7/14; Hicr, 15/36 
317 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 225; es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 9 
318 Duhân, 44/56 
319 el-Kurtubî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 173–174; eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 192 
320 Hicr, 15/37–38; Sâd, 38/80–81 
321 el-Kurtubî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 174 



duyduğundan dolay ı tövbe etmek için mi? Hay ır, o sadece insanlar ı azd ırmak ve 

saptırarak Allah kar şısında onları zor durumda b ırakıp ahiretlerini kaybettirmek için 

bunu istemiştir. Çünkü insanlar ın atası konumundaki Hz. Âdem; kendisinin dü ştüğü 

bu kötü durumun sebebidir. İblis böyle düşündüğü için ona kin duymaktaydı. 

Bu kinin yan ında, Hz. Âdem’e Allah’ ın bahsetmi ş oldu ğu şerefi 

kıskanması322 da İblis’in mühlet istemesine sebep olmuştur. İblis mühlet istemiştir ki; 

tıpkı secde etmeyi şinin sebebini aç ıklarken küstahça “…Bu mudur benden üstün 

kıldığın…”323 dediği gibi, insanı azdırsın ve onu Allah’ın karşısında mahcup duruma 

düşürerek aynı küstahlıkla “…İşte senin güvendiğin ‘halife’. Bak gördün mü onu ne 

hale getirdim.”  diyebilsin. Böylece secde etmemekteki –güya- hakl ılığını ispat 

edebilsin. 

İşte bu dü şüncelerle İblis, izni kopard ıktan sonra “Ben helak oldum; kendisi 

yüzünden helak olduğum kişi ve onun zürriyeti de helak olsun.” mantığıyla insanları 

saptıracağına ve azdıracağına dair yemin ederek ant içmiştir: 

“İblis dedi ki: Öyle ise beni azd ırmana karşılık, ant içerim ki ben de onlar ı 

saptırmak için Sen’in doğru yolunun üstüne oturacağım. 

Sonra elbette onlara önlerinden, arkalar ından, sa ğlarından, sollar ından 

sokulacağım ve Sen onların çoğunu şükredenlerden bulmayacaksın! dedi.”324  

İblis’in ant içerken “…Beni azd ırmana kar şılık…” demesi ilginçtir. O, bu 

suçlamayı Allah’a yapmaktad ır. Onun mantığına göre Allahu Teâlâ durup duruken –

haşa- çamurdan de ğersiz bir insan yaratm ış ve ona secde etmesini kendisinden 

                                                           
322 Köksal, Mustafa Âsım, Peygamberler Tarihi, TDV. Yayınları, 8. Baskı, Ankara, 2004, I, 33 
323 İsrâ, 17/62 
324 A‘râf, 7/16-17 



istemiştir.325 Hâlbuki Hz. Âdem kendisinden değersizdir. Bu yüzden ona secde etmek 

doğru değildir. Bu “yanlış emri” veren de Allah olduğuna göre, azmasına sebep olan 

da Allah’tır. 

İblis’in mantığı işte budur. O’nun mantığı sadece maddeyle sınırlıdır. İblis bu 

mantığı Hz. Âdem ile kendisini k ıyaslayarak ondan üstün olduğunu iddia ederken de 

kullanmıştır. 

İblis bu mant ıkla yarat ıldıkları her iki maddenin yani ate ş ve topra ğın 

yaratıcısının Allah oldu ğunu kabullenmesine ra ğmen üstünlük taslam ıştı. Bunu her 

iki maddenin sadece zahirine bakarak yapm ış, bak ış aç ısını maddeyle s ınırlamıştı. 

Hz. Âdem’in Allah’tan bir ruh ta şıması ve O’nun halifesi olmas ı gibi üstünlüklerini 

bu mantıkla görmezden gelebilmişti. İblis, kendi mant ığını maddeyle s ınırladığı gibi 

Allahu Teâlâ’yı da maddeye mahkûm sanmıştı.326 

Hâlbuki Allahu Teâlâ hükmünü, böyle bir mant ığın çok fevkinde 

yürütmektedir. Madde ve ak ıl haricinde bir k ıyas tan ımayan anlay ış ancak İblis ve 

onun avenesinin i şi olabilir. 327 Bu anlay ışla k ıyas yapanlar, tarihte Firavun’a İsrail 

oğullarının tüm çocuklar ını öldürterek kendi mülkünü korumas ı gerekti ğini sal ık 

vermişlerdi.328 Ancak Yüce Allah onlar ın oyunlar ına karşı “Onlar tuzak kurdular, 

Allah da onlar ın tuzaklar ını bozdu. Allah tuzak kuranlar ın hay ırlısıdır”329 ayet-i 

kerimesinin mucibince öyle bir oyun oynad ı ki, Firavun’a dü şman olacak ve onun 

mülkünü yok edecek çocu ğu hem de kendi saray ında bizzat kendi eliyle besletti ve 

                                                           
325 Ece, H. Kerim, Hz. Âdem, s: 126 
326 Çakan, İ. L. – Solmaz, N. M., Peygamberler ve T,evhid Mücadelesi, s: 23 
327 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 223 
328 Bakara, 2/49; A‘râf, 7/141; Kasas, 28/4 
329 Âl-i İmrân, 3/54; Krş: Neml, 27/50 



büyüttü.330 

İblis insanlar ı sapt ırmak için Allah’ ın do ğru yolunun üzerinde oturaca ğını 

yemin ederek ifade etmi ştir. Müfessirler bu ifadeyi de ğişik şekillerde izah 

etmişlerdir. Baz ı müfessirler İbn. Abbas (ra) ve İbn. Mesud (ra)’dan gelen rivayeti 

zikrederek Allah’ ın do ğru yolunu bu iki sahabînin Mekke yolu oldu ğunu heber 

verdiklerini aktarmaktad ırlar.331 Hak din İslâm yolu, 332 cennete ula ştıran yol, 333 

Allah’ın R ızasını kazanmakla hak edilen cennete ula ştıran yol 334 olarak da tarif 

edilmiştir. 

Bu konuda Fahruddin er-Râzi, gerçekten dikkate de ğer bir yorum getirmi ştir. 

Râzi’ye göre, İblis’in do ğru yolun üzerine oturmas ı deyimi, onun ifsada devam 

edeceği ve bundan bir an bile olsa vazgeçmeyece ği anlam ını ta şımaktadır. İblis 

burada “oturma” tabirini i şte bu sebeple kullanm ıştır. Çünkü bir i şi iyice 

tamamlamak isteyen kimse, bitirinceye kadar o i şin ba şında oturur. 335 Öyle 

anlaşılmaktadır ki İblis “oturma” tabirini kullanarak insanlar ı sapt ırmaktan asla 

vazgeçmeyeceğini vurgulam ıştır. O, bu i şi tamamlamaya karar vermi ştir ve 

tamamlayıncaya kadar da bu yolda “oturacaktır”. 

İblis do ğru yolda oturaca ğını söyledikten sonra insanlara önlerinden, 

arkalarından, sa ğlarından ve sollar ından sokularak onlar ı azd ıracağına yemin 

etmiştir. Yüce Allah mekândan münezzeh olduğu için O’na giden yolun beş duyudan 

biriyle anlaşılacak cinsten, yani maddi bir yol olmasına imkân yoktur. O halde bu yol 
                                                           
330 Kasas, 28/8-9; Şuarâ, 26/18 
331 eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 193; el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VIII, 140; es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, 

III, 10; İbn. Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, VI, 2918 
332 es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 9 
333 el-Kurtubî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 175; eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 192 
334 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VIII, 140 
335 er-Râzî, Fahruddin, Mefâtîhu’l-Ğayb, X, 310 



insanı Allah’ın rızasına kavuşturacak olan iman ve itaat yoludur.336 

İblis’in zikretmi ş oldu ğu yönlere gelince, o burada dört yönü zikretmi ştir. 

Buradan da İblis’in dört yönden, yani dü şmanın sald ırabileceği her taraftan 

saldıracağını kastetmiştir.337 

Âlimler dört yön hususunda iki görüş bildirmişlerdir. 

1-) Bu yönlerden her biri din hususunda bir çe şit bela anlam ında 

kullanılmıştır. Önlerinden gelmesi baz ı müfessirlere göre insanlar ı dünyaya ra ğbet 

ettirmesi, arkalar ından gelmesi de ahiretin varl ığı hakk ında onlar ı şüpheye 

düşürmesi338 anlam ına gelirken baz ı müfessirler bunun tam aksini söylemi şlerdir. 

Buna göre önlerinden gelmesi insanlar ı ahiret hakk ında şüpheye dü şürmesi; 

arkalarından gelmesi ise onlar ın dünyaya ra ğbet etmeleri için çal ışması anlam ını 

ifade etmektedir.339 

İnsanların sa ğ taraf ından onlara sokulmas ı, onlar ın iyilikleri yönünden 

gelerek340 yaptıkları iyiliklerle övünmelerini ve böbürlenmelerini sa ğlaması341 ve din 

işlerinde onlar ı şüpheye dü şürmesi342 demektir. “Sollarından…” ifadesinden kas ıt 

ise kötülükler yönünden gelerek 343 insanlara çe şitli günahlar ı i şletmesidir.344 

                                                           
336 Kutub, Seyyid, Fî, Zilâli’l-Kur’an, VI, 34 
337 e ş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 192; el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VIII, 140; Yaz ır, Hak Dini Kur’an 

Dili, IV, 21 
338 eş-Şevkânî, a.g.e., II, 192; Ebu Bekir Abdurrezzak b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzak, I, 215 
339 el-Beğavî, Ebu Muhammed el-Hüseyin b. Mes’ud el-Ferrâ, Tefsîru’l,Beğavî, (İhtisar: Abdullah b. 

Ahmed  b. Ali ez-Zeyd), Daru’s-Selâm, Riyad, Trh., s: 298, en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 404-405  
340 eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 192; en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 404–405 
341 Ebu Bekir Abdurrezzak, b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzak, I, 215 
342 el-Beğavî, Tefsîru’l-Beğavî, s: 298 
343 eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 192; en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 404–405 
344 el-Beğavî, Tefsîru’l-Beğavî, s: 298  



İnsanların şehvetleri yönünden saldırması345 anlamına geldiği de ifade edilmiştir. 

Bu yönleri teker teker zikretmeksizin, İblis’in İnsanları haktan al ıkoyması, 

dünyaya ra ğbet ettirmesi, ahiret hakk ında şüpheye dü şürmesi,346 onlar ı çepeçevre 

kuşatması ve elinden geldi ğince sapt ırması347 anlam ına geldi ğini ifade edenler de 

bulunmaktadır. 

2-) Ayetteki yönlerden maksat onun vesvese verme hususunda elinden geleni 

yaptığını ve yapabileceği şeylerden hiçbirini eksik bırakmadığını ifade etmektir.348 

Ayette İblis’in sald ıracağı yönler s ıralanırken, alt ı yönden dört tanesi 

zikredilmiştir. Kalan iki yön olan alt ve üst tarafın zikredilmemesini müfessirler onun 

bu yönlerden insana sald ıramayacağı şeklinde yorumlam ışlar ve bunun nedenini şu 

şekilde açıklamışlardır: 

İblis ( şeytan) insanlara üstlerinden sald ıramaz çünkü üst taraf rahmet 

mekânıdır349 ve o insan ile Allah’ ın rahmeti aras ına giremez. 350 Altlar ından 

saldıramaz, çünkü alt taraf secde mekân ıdır351 ve insanlar alttan gelen şeylerden 

ürker.352  

Genel olarak ikiye ay ırdığımız bu görü şlerden ikincisi daha isabetli 

gözükmektedir. Zikredilen yönlerin mecazi olmas ı ihtimal dahilindedir. İblis’in, 

doğru yol üzerinde “oturacağını” söylemesi ve bir insana gelebilecek sald ırıların 

yönlerinin tüm çeşidini zikretmesi, onun Hz. Âdem’e duyduğu kin ve öfke sebebiyle, 

                                                           
345 Ebu Bekir Abdurrezzak, b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzak, I, 215 
346 el-Kurtubî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 176 
347 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VIII, 140 
348 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, X, 315 
349 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 405, eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 194 
350 es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 10; el-Beğavî, Tefsîru’l-Beğavî, s: 298 
351 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 405 
352 Altıntaş, Ramazan, Kur’an’da Hidâyet ve Dalâlet, Pınar Yayınları, İstanbul, 1995, s: 287 



elinden gelen tüm gayreti sarf edece ğini ve bundan hiçbir zaman kesinlikle 

vazgeçmeyeceğini ifade etmek içindir. 

 

2.d.1. İblis’in Zannının Gerçekleşmesi 

İblis kendisinin lanetlenmesine ve cennetten kovulmas ına sebep oldu ğunu 

düşündüğü Hz. Âdem’i ve soyunu azd ırmak ve sapt ırmak için elinden gelen tüm 

gayreti sarf edece ğine dair yemin ettikten sonra, “… ve Sen onlar ın ço ğunu 

şükreder bulamayacaks ın”353 demişti. Onun bu zann ının bir üzerinde 

gerçekleşmesinin örneğine Kur’an-ı Kerim’de rastlamaktayız: 

“Andolsun İblis, onlar hakk ındaki tahminini do ğruya ç ıkardı. İnanan bir 

zümrenin dışında hepsi ona uydular.”354 

Ayette İblis’in zann ını do ğruya ç ıkardığından bahsedilen kavim Sebe 

halkıdır. Çünkü bu ayetten önceki ayetlerde bu halka lütfedilen nimetler ve onlar ın 

bu nimetlerin şükrünü eda edemedikleri anlat ılmaktadır.355 İşte İblis’in yukar ıda 

ifade edilen zann ının gerçekle şmesinin bir örne ği bu şekilde anlat ılmaktadır. 

Müfessirler, İblis’in zann ının, 7. A’râf Suresi’nin 17. ayetinde söyledi ği “… ve Sen 

onların çoğunu şükreder bulamayacaksın.” ifadesi olduğunu belirtmişlerdir.356 

34. Sebe’ Süresi’nin 20. ayetinde geçen “…inanan bir zümrenin d ışında 

hepsi ona uydular” ifadesi Sebe’ halk ından az da olsa inananlar ın bulundu ğuna 

delâlet eder ki bu do ğrulanmıştır. Yemen’de yap ılan arkeolojik kaz ılar sonucunda 

                                                           
353 A‘râf, 7/11; Hicr, 15/39–40; İsrâ, 17/62; Sâd, 38/82–83 
354 Sebe’, 34/20 
355 Sebe’, 34/15–19 
356 İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, XII, 6649; Yaz ır, Hak Dini Kur’an Dili, VI, 361; es- 

Sâbûnî, Safvetu’t-Tefâsîr, II, 552; Esed, Muhammed, Kur’an Mesaj ı, II, 876; et-Taberî, Câmiu’l-

Beyân, IV, 1859; Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, IV, 431 



bulunan Sebe’ halk ına ait kitabeler, bu halk aras ında sadece Allah’a ibadet eden 

küçük bir topluluğun yaşamış olduğunu kanıtlamıştır. M.Ö. 650 y ıllarına ait olan bu 

kitabelerde tek Allah inancına ait bulgular çağımızda gün yüzüne çıkmıştır.357 

Sayıları az da olsa sap ıklığa kar şı ç ıkan, hakk ın arkas ında durarak onun 

varlığını ispatlayan müminler tarih boyunca hep var olagelmi şlerdir. En zor şartlar 

altında bile bu türden insanlar mevcudiyetini korumu şlardır. Bu da toplum hayat ında 

tabii bir durumdur.358 

Sebe halk ı hakk ındaki ayet, İblis’in, zann ını do ğruladığına dair lokal bir 

örnektir. Daha genel anlamda İblis, k ıyamete kadar bu zann ının gerçekleşmesi için 

canını di şine takacak, var ını yo ğunu harcayacak ve elinden geleni ard ına 

koymayacaktır. Böylece tarihin her safhas ında bu zann ın gerçekle şmesine dair 

örnekler sergilenecek ve k ıyamete kadar insan ve şeytan aras ındaki bu mücadele 

sürüp gidecektir. 

 

2.e. Allah’ın Verdiği Söz 

Yüce Allah İblis’e, kendisine mühlet verildiğinde onun insanları saptıracağına 

dair yemin etmesine karşılık şu cevabı vermiştir: 

“Allah buyurdu: Haydi yerilmi ş ve kovulmu ş olarak oradan ç ık! Andolsun 

ki onlardan kim sana uyarsa, sizin hepinizi cehenneme dolduracağım.”359  

İşte Allahu Teâlâ ve İblis aras ında geçen diyalog Kur’an’da bu şekilde 

geçmiştir. Özet olarak İblis, Allah’ ın emrine kar şı gelerek Hz. Âdem’e secde 

etmeyince Yüce Allah onu huzurundan kovmu ş, o da buna kar şılık Allah’tan mühlet 

                                                           
357 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, IV, 520 
358 Kutub, Seyyid, Fî, Zilâli’l-Kur’an, XII, 120 
359 A‘râf, 7/18; Krş: Hicr, 15/41-43; İsrâ, 17/63; Sâd, 38/84-85 



istemiş; bu iste ği yerine getirilince de insanlar ı sapt ıracağına dair yemin etmi ştir. 

Bunun üzerine lanetlenmi ş ve ebedi olarak kovulmu ştur. Neticede Yüce Allah ona 

kıyamete kadar yaşama imkânı vermiş ve o da insanlar ı saptırma fırsatını bu şekilde 

yakalamıştır. Fakat İblis’i ve ona uyanlar ı hep birlikte cehennemle cezaland ıracağını 

böylece haber vermiştir. 

 

2.e.1. Şeytanın Sultası 

Allahu Teâlâ İblis’i ve ona uyanlar ı cehennemle cezalandıracağını bildirirken 

aynı zamanda da onun gerçekte insanlar üzerinde bir hâkimiyetinin olmad ığını 

belirtmektedir: “Şüphesiz kullar ım üzerinde senin bir hâkimiyetin yoktur. Ancak 

azgınlardan sana uyanlar müstesna.”360  

Bazı ayetlerde de bunu Allahu Teâlâ şeytana itiraf ettirmektedir: 

“(Hesapları görülüp) i ş bitirilince şeytan diyecek ki: Şüphesiz Allah size 

gerçek olanı vaat etti, ben de size vaat ettim ama size yalanc ı çıktım. Zaten benim 

size karşı bir gücüm yoktu…”361  

Müfessirler, şeytanın insan üzerinde bir nüfuzu olmad ığına ili şkin ayetler 

hakkında birtakım görüşler serdetmişlerdir. Bazı müfessirler, şeytanın insanları tövbe 

etmeyecekleri bir günaha dü şürme gücü yoktur, demi şlerdir.362 Bazıları 

bağışlanmayacak bir günah ı onlara i şletmeye gücü yoktur, demi şlerdir.363 Ancak 

Kurtubî bunun umumi bir ifade oldu ğunu belirtmektedir. Kurtubî’ye göre onun bu 

tasallutu her türlü günah ı işletmeye yöneliktir. Buna örnek olarak da o, İblis’in Hz. 

                                                           
360 Hicr, 15/42; Krş: İsrâ, 17/65; Nahl, 16/99-100; Mücâdele, 58/10 
361 İbrahim, 14/22; Krş: Kâf, 50/27 
362 İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, III, 4576 
363 es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 539 



Âdem ve Havva’y ı kand ırmasını göstermektedir. 364 Âlûsî’ye göre ise bu tür ayetler 

Allah’ın insanları şeytanın şerrinden koruduğuna ve bu konuda onlara vekil olduğuna 

delil teşkil etmektedir.365 Bundan kastedilenin istiaze olduğu da ifade edilmiştir.366 

Bütün bu görü şlerin doğruluk pay ı olmakla beraber, bu ifadenin umumi bir 

ifade oldu ğu görü şü daha isabetlidir. Asl ında şeytanın insanlar üzerinde bir gücü 

yoktur. Allah ona inananlarla inanmayanlar ı ayırt etmek için f ırsat vermiştir.367 İman 

ederek Allah’a tevekkül edenlere tesir edemez; onun tesiri ancak kendisini dost 

edinenleredir.368 Müminleri saptıramadığı gibi Allah’ın izni olmaksızın onlara üzüntü 

bile veremez. 369 Ancak bunlara ra ğmen onun gücünün küçümsenemeyecek türden 

olduğu da Hz. Peygamber (sas)’e yapması öğütlenen şu duadan anlaşılmaktadır: 

“Ve de ki: Rabbim! Şeytanların kışkırtmalarından Sana sığınırım! Onların 

yanımda bulunmalarından da Sana sığınırım, Rabbim!”370  

 

2.c.1.a. Şeytan-Nefis İşbirliği 

İnsan, yar ısında şeytani, diğer yar ısında ilâhî özellik olan bir varl ıktır. Onun 

bu özelli ği kendisine üflenen “nefha”dan371 kaynaklanmaktad ır. O, sorumlu bir 

varlıktır. Sorumluluk denince irade, irade denilince de özgürlük öne ç ıkmaktadır. 

Çünkü sorumlu olmak ancak irade serbestîsiyle mümkündür. Bu irade serbestîsi de 

                                                           
364 el-Kurtubî, el-Câmiu Li Ahkâmi’l-Kur’an, X, 176 
365 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, XV, 163 
366 Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin-Şeytan, s: 99–100 
367 Sebe’, 34/21 
368 Nahl, 14/99–100 
369 Mücâdele, 58/10 
370 Mü’minûn; 23/97-98 
371 Hicr, 15/28–29; Secde, 32/9; Sâd, 38/72 



onun seçmemesi ve yapmaması gereken bir şeyi yapabilme gücünü gerektirir.372 

İşte şeytan insanın bu irade serbestîsini kullanma biçiminde rol oynamaktadır. 

O, insan ın bu özelli ğini kötü yönde etkilemektedir. Ancak o tek ba şına bu konuda 

güçlü de ğildir. Onu as ıl güçlü k ılan, “insandaki irade zay ıflığı, ahlakî cesaretten 

yoksunluk ve gereken takvanın bulunmamasıdır.”373 

İnsanın kulluk bilincinden sapma e ğilimini göstermesinde etkin rol oynayan 

iki temel sebep vard ır: Nefis ve şeytan. Nefsin, hayat ı idame ettirmedeki olumlu 

yönünün yan ında, i şaret edilen sapma e ğilimini göstermesindeki olumsuz yönü de 

vardır. İnsana kötülük etmeyi ve isyan ettirmeyi kendisine görev edinmi ş olan şeytan 

nefsin işte bu olumsuz yönünden destek almaktad ır.374 Bu yüzden belki de şeytandan 

daha önemli olan insan ın kendi nefsidir. Zira  “şeytanı üreten veya ona f ırsat veren 

nefisten kaynaklanan hevadır.”375 

Bu bak ımdan şeytanın ba şarısı kendi gücünden de ğil de insan ın nefsinin 

zaafiyetinden kaynaklanmaktadır. Bu anlamda şeytan, nefsin olumsuz temayüllerinin 

uyarıcısı ve destekleyicisi konumundad ır ve onun kalbe nüfuz etme yollar ı, nefiste 

bulunan menfî vas ıfların adediyle do ğru orant ılıdır.376 Bu yüzden as ıl tehlike 

şeytanın güçlü olmas ı değil, onun iltifatlar ı karşısında dayanma gücü gösteremeyen 

insanın kendi iradesidir. Bu da şeytanın bir bak ıma insanda var olan kötü e ğilimleri 

kuvvetlendiren bir güç olduğunu göstermektedir.377 

                                                           
372 Şeriati, Ali, İnsan, (Türkçesi: Şamil Öcal), Fecr Yayınevi, 3. Baskı, Ankara, 1997, s: 312-313 
373 Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an, s: 207 
374 Altunta ş, Halil, Pencereyi ışığa Açmak, Din-Dü şünce-Yorum Yaz ıları, D İB. Yay ınları, Ankara, 

2007, s: 246 
375 Özsoy, Ömer, Sünnetullah, s: 116 
376 Çelik, Ömer – Öztürk, Mustafa – Kaya, Murat, Üsve-i Hasene 2,  Erkam Yayınları, İstanbul, 2004, 

s: 184 
377 Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an, s: 210 



Tam da bu anlam ı destekleyen iki güzel benzetme yap ılmıştır ki onlar ı 

aktarmayı gerekli görmekteyiz: 

“Hiçbir gücü yoktur asl ında onun. Onun yapt ığı ancak kötülükleri yald ızlı 

ifadelerle süsleyip püsleyerek güzel göstermekten ibarettir. O, bu imkân ı da ancak 

Yüce Allah’ın izni ve takdiri çerçevesinde kullanmaktad ır. Yoksa onun böyle bir izni 

olmasaydı şeytan hiçbir şey yapamazd ı. Ancak burada bir benzetme yapacak 

olursak, şeytan bir mikrop vazifesi görmektedir. Böylece o, (insanlar ı günahlara 

hazır hale getirerek) vücudu mikroba kar şı dirençsiz olanla olmayan kimseleri 

ayırmış olmaktadır. Onun tuzağına ancak bünyesi zayıf kişiler düşerler.”378  

“İnsanlar şeytanı önder ve k ılavuz edindikleri için Allah da onu onlar ın 

üzerine görevlendirmi ştir. Fakat ‘İşte onlar e ğrilip sap ınca Allah da onlar ın 

kalplerini e ğriltip sapt ırmış oldu.’  (Saff, 61/5) ayetinde de buyruldu ğu üzere, 

kendileri karar vermi ştir. Bu bak ımdan şeytan; bütün havlama-atlay ıp-sıçramaları 

ve saldırmaları eğiticisinin elinde olan bir eğitmen köpeği gibidir. (…)”379 

Evet, şeytan tarafından sembolize edilen olumsuz güç aslî bir gerçekliğe sahip 

değildir. O ancak insan ın yanlış bir hareket tarz ı seçmesi suretiyle gerçeklik kazanan 

bir güçtür.380 

Bu noktada İmam A‘zam, el-Fıkhu’l-Ekber’inde şunları kaydetmektedir: 

“Allah insanlar ı küfür ve imandan hâli olarak yaratm ış, sonra onlara hitap 

ederek emretmiş ve nehyetmiştir. Kâfir olan; kendi fiili, hakk ı inkâr ve reddetmesi ve 

Allah’ın yardımını kesmesiyle küfre sapmıştır. İman eden de kendi fiili, ikrarı, tasdiki 

ve Allah’ ın muvaffakiyet ve yard ımı ile iman etmi ştir. (…) Şeytan mümin kuldan 

                                                           
378 Güngör, Mevlüt, Kur’an Araştırmaları 2, Bayrak Matbaası, İstanbul, 1996, s: 240–241 
379 Âmûlî, Abdullah Cevâdî, Kur’an’da Hidâyet, s: 59 
380 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, 1, 154 



imanını baskı ve cebir ile al ır, dememiz doğru değildir. Fakat kul iman ı terk ederse 

şeytan da onun imanını alır, deriz.”381 

Görüldüğü gibi şeytanın insan ı aldatmadaki en büyük yard ımcısı insan ın 

kendi nefsidir. Nefsin şeytan ile i şbirliği yaparak insan üzerinde hâkimiyet 

kurmasının Kur’an-ı Kerim’deki tabiri “Nefsi ilah edinmek” tir.382 Nefsine, hevas ına 

uyanlar Allah’ın değil, nefsinin, hevasının kuludur. Bu yüzden şeytan onlara musallat 

olur.383 Allah’ ın şeytana, insanlar ı sapt ırması için izin vermesi, insanda günah 

işlemeye yatk ınlık oluşturan zihinsel tavr ın mevcudiyetine ba ğlıdır.384 İnsanda eğer 

bu yatk ınlık varsa, Allah şeytana, onu sapt ırabilme f ırsatını verir. Zaten İblis de 

insanları azd ırmaya yemin etti ğinde “…onların hepsini mutlaka azd ıracağım! 

Ancak onlardan ihlâslı kulların müstesna”385 sözleriyle bunu itiraf etmiştir. 

Bu ifadesiyle İblis muhtemelen içten içe kendi günah ını ve buna kendisinin 

kulluktaki samimiyetsizli ğinin sebep oldu ğunu dü şünmüş, ya şadığı bu tecrübeden 

hareketle samimi kullara zarar veremeyeceğini ifade etmiştir.386 

Muhammed Esed, şeytanın insanlar ı sapt ırmaya çal ışması, ancak ihlâsl ı 

kullara etki edememesi hakk ındaki Kur’an ayetlerinden; şeytanın görünüşte Allah’a 

başkaldırmasına rağmen, gerçekte Allah’ ın insanlara vermi ş olduğu ve bu ba ğlamda 

onun Allah’ ın plan ında belli bir i şlevi yerine getiren bir varl ık oldu ğu sonucuna 

                                                           
381 Öz, Mustafa, İmam A‘zam’ ın 5 Eseri, (el-F ıkhu’l-Ekber), MÜ İF. Yay ınları, 2. Bask ı, İstanbul, 

1992, s: 56–58 
382 Furkân, 25/43; Câsiye, 45/23 
383 el-Gazzâlî, Zeynuddîn Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî, İhyâu Ulûmi’d-

Dîn, (Tercüme: Ahmed Serdaroğlu), Bedir Yayınevi, İstanbul, 1986, III, 62 
384 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 121; II, 506; el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, II, 367 
385 Hicr, 15/39–40 
386Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, III, 352–353 



ulaşmaktadır.387 Ancak daha önce de geçti ği gibi 388 bu görü ş onu kendi iradesi 

dışında ve tamamen Allah’ ın iradesiyle hareket eden bir varl ık konumuna 

sokmaktadır. Bu durumda lanetlenmesini ve kovulmas ını aç ıklayabilmek mümkün 

olmayacaktır. 

 

2.e.1.b. Şeytanın Hilesi Zayıftır 

Sıraladığımız görüşlerden de anla şılmaktadır ki şeytanın gücü ancak insan ın, 

onun verdi ği kuruntular ve f ısıldamalara atfetti ği önem derecesinde büyür ya da 

küçülür. İnsanın, şeytandan gelen f ısıltılara kulak vermeyerek onun gücünü en 

asgaride tutmas ı bunun aksinden daha kolayd ır. Çünkü insandaki iyilik melekesi 

daha köklüdür ve yarat ılıştan gelmektedir. Cenab- ı Hakk, 30. Rum Sûresi’nin 30. 

ayetinde şöyle buyurmaktadır: 

“(Rasûlüm!) Sen yüzünü hanif olarak dine, Allah insanlar ı hangi f ıtrat 

üzere yaratm ış ise ona çevir. Allah’ ın yarat ışında bir de ğişme yoktur. İşte 

dosdoğru din budur; fakat insanların çoğu bilmezler.” 

Ayette ifade edilen “Allah’ın yarat ışı” yani f ıtrat, insanlar ın tevhide meyilli 

olarak yarat ıldığını ifade etmektedir ki Hz. Peygamber (sas)’den de do ğan her 

çocuğun bu f ıtrat üzere doğduğu haberi rivayet edilmi ştir.389  Dolay ısıyla fıtratından 

gelen bu sese insan ın kulak vermesi, şeytanın sesine kulak vermesinden daha kolay 

olacaktır. Kur’an- ı Kerim bu iki sesi mukayese etmi ş ve “…şüphe yok ki şeytanın 

kurduğu düzen zay ıftır”390 sonucunu ilan etmi ştir. Bu ilanla Kur’an adeta şeytanın 

                                                           
387 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, II, 520 
388 Bkz. Tezimizin “İblis’in İsyanı” Başlığı, s: 60-61 
389 Buhârî, Cenâiz, 79, 80, 93; Kader, 3; Müslim, Kader, 6 
390 Nisâ, 4/76 



karargâh bilgilerini ve stratejilerini de şifre ederek insana moral deste ği 

sağlamaktadır.391 

Şeytanın insana kar şı herhangi bir hâkimiyetinin olmamas ına; onun hile ve 

tuzaklarının zay ıflığına; Allah’ ın, şeytana kar şı insana vermi ş oldu ğu moral 

desteğine ra ğmen insan yine de şeytana aldanabilmekte ve Allah’ ın kendisini 

yaratmış olduğu tertemiz ve dosdo ğru f ıtratına aykırı hareket edebilmektedir. Bu da 

onun gücünün bütün bu say ılanlara rağmen küçümsenmemesi gerekti ğinin kanıtıdır. 

Ayrıca Kur’an’da şeytana kar şı insana yap ılan uyar ılar da onun faaliyetlerinin 

zararlarının küçümsenecek türden olmadığını göstermektedir. 

 

3. ALLAH İNSAN DİYALOĞU 

Yüce Allah, İblis’in isyan ından dolay ı huzurundan kovmas ından sonra ilk 

insanlara yani Hz. Âdem ve eşine bir takım uyarılarda bulunmuştur. Bu başlık altında 

işte bu uyarılara yer verilecektir. 

 

3.1. Allah’ın Şeytana Karşı İnsana Uyarıları 

Yüce Allah, şeytanın isyan ının ard ından Hz. Âdem’e ve insanlara şu 

uyarılarda bulunmuştur: 

“(Allah buyurdu ki): Ey Âdem! Sen ve e şin cennette yerle şip diledi ğiniz 

yerden yeyin. Ancak şu ağaca yaklaşmayın sonra zalimlerden olursunuz.”392 

 “Bir zaman biz meleklere: Âdem’e secde edin demi ştik. Onlar hemen secde 

ettiler; yalnız İblis hariç. O, diretti. Bunun üzerine: Ey Âdem! dedik bu hem senin 

için hem de eşin için büyük bir düşmandır. Sakın sizi cennetten ç ıkarmasın; sonra 
                                                           
391 Altuntaş, Halil, Pencereyi Işığa Açmak, s: 248 
392 A‘râf, 7/19, Krş: Bakara, 2/35 



yorulur, sıkıntı çekersin! Şimdi burada senin için ne ac ıkmak vardır, ne de ç ıplak 

kalmak, yine burada sen, susuzluk çekmeyecek, sıcaktan da bunalmayacaksın.” 393 

Yüce Allah’ın özelde Hz. Âdem ve eşine bu uyarılarının yanında genelde tüm 

insanlara, şeytanın apaçık bir düşman olduğu394 ve dolayısıyla ona kulluk edilmemesi 

gerektiği uyar ıları395 da mevcuttur. Bu uyar ıları ihtiva eden ayetler ile yukar ıda 

zikredilen ayetlerde üç mesele ortaya ç ıkmaktadır. Bunlar, Hz. Âdem ve e şinin 

yaşadığı cennet, yasaklanan a ğaç ve şeytana kulluk meseleleridir. Bu konularda 

değişik görüşler ortaya atılmıştır. Şimdi bu görüşleri inceleyeceğiz. 

 

3.1.a. Hz. Âdem ve Eşinin Yaşadığı Cennet 

Cennet lügatte; a ğaçlık, çiçeklik, bahçelik, ormanl ık yer anlam ına 

gelmektedir. Bu sebeple dünyadaki bahçelere de cennet ad ı verilmiştir. Terim olarak 

cennet ise ahirette müminlerin girip ebedi olarak kalacakları yerin adıdır.396 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ ın Hz. Âdem ve e şine cennete yerle şmelerini 

emrettiği belirtilmekte 397 ancak bu cennetin mahiyeti hakk ında bir bilgi 

bulunmamaktadır. Tevrat’ta ise bu cennetin şark taraf ına do ğru, Aden’de oldu ğu 

belirtilmektedir.398 Kur’an’da söz konusu cennetle ilgili herhangi bir bilginin 

bulunmaması, bu konuya de ğişik yorumlar getirilmesine sebep olmu ştur. Bu 

yorumlar Hz. Âdem’in ya şadığı cennetin yeryüzünde bir bahçe mi yoksa ebedilik 

                                                           
393 Tâhâ, 20/116-119 
394 Bakara, 2/168,208; En‘âm, 6/142; Yusuf, 12/5; İsrâ, 17/53; Kehf, 18/50; Fât ır, 35/5-6; Yâsîn, 

36/60; Zuhruf, 43/62 
395 Yâsîn, 36/60; Meryem, 19/44 
396 Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, s: 149 
397 Bakara, 2/35; A‘râf, 7/19 
398 Tevrat, Tekvin, 2/7-8 



yurdu (daru’l-huld) olan cennet mi oldu ğu hususlar ında odaklanm ıştır. Söz konusu 

cennetin Hz. Âdem ve e şi için yeryüzünde bulunan özel bir yer oldu ğunu savunanlar 

özetle şu delillere dayanmışlardır: 

1. Hz. Âdem’in dünyada yarat ıldığı ayetlerin ifadesidir 399 ve Allah Hz. 

Âdem’i ve neslini yeryüzünde halife olmalar ı için yaratm ıştır.400 Kur’an’da Hz. 

Âdem’in yeryüzünde yarat ıldıktan sonra göğe yani Cennetu’l-Huld’a yükseltildi ğine 

dair bir haber yoktur. 

2. Ahirette müminlere vaat edilen cennette sorumluluk yoktur. Sorumluluk 

olmayınca da yasak söz konusu de ğildir. Oysa Hz. Âdem ve e şine ağaca yaklaşma 

yasağı konmuştur. 

3. Cennette sorumluluk olmad ığı için herhangi bir yasak; yasak olmad ığı için 

de günah ve isyan söz konusu olamaz. Hâlbuki Hz. Âdem ve e şi yasak a ğaçtan 

yiyerek günah işlemişleridir. 

4. Cennetu’l-Huld, takva sahibi müminlerin yeridir. Kâfirler oraya giremez. 

Hâlbuki şeytan cennette iken kâfir olmuştur. Şeytan cennete nasıl girebilmiştir? 

5. Ahirette müminlere vaat edilen cennet ebedilik yurdudur ve oraya giren bir 

daha çıkarılmaz.401 Oysa Hz. Âdem ve eşi konuldukları cennetten çıkarılmışlardır.402 

Hz. Âdem ve e şinin konuldu ğu cennetin Cennetu’l-Huld yani ahirette 

müminlerin gireceği yer olduğunu savunanlar ise şu görüşleri ileri sürmüşlerdir: 

1. Hz. Âdem ve e şinin cennetten ç ıkarıldığını anlatan ayetlerde “  اھْبِطُوا

=ininiz” ifadesi kullanılmıştır. Bu kelimenin kökü olan “he-be-ta” fiili, yüksekten ve 

                                                           
399 Mülk, 67/24 
400 Bakara, 2/30 
401 Hicr, 15/48 
402 Bolay, Süleyman Hayri, TDVİA., “Âdem Maddesi” I, 360; Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, 150-151 



yüce bir yerden; a şağı, adi bir yere inmeyi ifade eder. Ayr ıca bu ifadeden hemen 

sonra “…sizin için yeryüzünde belli bir süre bar ınak ve yararlanma vard ır”403 

buyurulmuştur. 

2. 20. Tâhâ Suresi’nin 118 ve 119. ayetlerinde Hz. Âdem’in orada 

acıkmayacağı, ç ıplak kalmayaca ğı, susuzluk çekmeyece ği ve güne ş alt ında 

kalmaktan etkilenmeyece ği belirtilmektedir. Bu vas ıflar da Huld Cenneti’nin 

özellikleridir. 

3. Ahirette müminlerin Hz. Âdem’e gelerek “Ey babam ız, bizim için 

cennetin açılmasını iste” dediklerinde o da, “sizi cennetten çıkaran babanızın suçu 

değil midir?” diyeceği hadis-i şeriflerde bildirilmiştir.404 

4. Hz. Âdem ve e şinin yerle ştirildiği cennet harf-i tarif ile belirlenmi ştir. 

Kur’an dilinde bu türlü kullanım sadece Huld Cenneti için geçerlidir.405 

Her iki taraf ın görü şleri özetle bu şekildedir. Süleyman Ate ş, Hz. Âdem’in 

dünyada yarat ıldığının Kur’an’ ın ifadesi oldu ğunu ileri sürerek buradan, cennetten 

kastın yeryüzü bahçelerinden biri oldu ğu sonucunun ç ıktığını söylemektedir. Ayr ıca 

Ateş’e göre Hz. Âdem ve e şinin cennetten ç ıkarılırken “  ininiz” ifadesinin= اھْبِطُوا

kullanılması şu anlama gelmektedir: Hubût, yüksek bir yerden a şağıya inmek, 

yokuştan aşağıya doğru gitmek demektir. İsrail oğullarına, “ ... اھْبِطُوا مِصْرًا =Şehre 

inin…” buyurulmas ı buna bir örnektir. Dolay ısıyla Hz. Âdem’in ya şadığı cennetin 

bir tepe üzerinde bulunmas ı, onun oradan düzlü ğe inmesine “hubût” denmesi gayet 

uygundur.406 Ancak ayetteki bu ifadenin ard ından “…sizin için yeryüzünde belli bir 

                                                           
403 Bakara, 2/36 
404 Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, s: 151–152 
405 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 275 
406 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, I, 145–147 



süre bar ınak ve yararlanma vard ır”407 ifadesinin gelmesi ve bu ifadede 

“yeryüzünde…” denmesi Ateş’in görüşüne uygun düşmemektedir. 

Cennet ifadesinin harf-i tarif ile zikredilmesi; Tâhâ Suresi’ndeki zikredilen 

ayetler; yukar ıda zikredilen hadis; bu cennetin Huld Cenneti oldu ğuna delâlet 

etmekte ve bu görüşler daha tutarlı gözükmektedir. 

Kâfirlerin Cennetu’l-Huld’a girmeleri mümkün de ğildir. Şeytanın oraya nas ıl 

girdiğine gelince; dikkatlerden kaçmamas ı gereken husus şudur ki, şeytan Hz. 

Âdem’e secde emrine kadar kâfir de ğildi. Emre isyan ettikten sonra kâfir oldu ve 

cennetten kovuldu. 

Cennette sorumluluk, günah, isyan, yasak olmad ığına ve oraya girenin bir 

daha ç ıkarılmayacağına gelince, Mevdûdî, Allah’ ın bunu böyle takdir etti ğini ve 

sebebini şu şekilde açıklamaktadır: 

“Bu, Âdem ve Havva’n ın, halife olarak tayin edildikleri yeryüzüne 

gönderilmelerinden önce e ğilimlerinin denenmesi için “Cennet”te tutulduklar ını 

göstermektedir. (…) Bu imtihan için Cennet en uygun yerdi; çünkü bu şekilde insana, 

Allah’ın halifesine as ıl uygun olan yerin Cennet oldu ğu, fakat şeytanın aldat ıcı 

sözlerine inanırsa Cennet’ten mahrum olacağı gösterilmiş olacaktı…”408 

Böylece Allahu Teâlâ imtihan maksad ıyla insan ı cennetten geçici bir süre 

uzaklaştırıp adeta oraya layık birer insan olmaları için dünyaya göndermiştir.409 

Ali Şeriati ise, bu cennetin hangi cennet oldu ğundan bahsetmeksizin, onun 

ödül olarak vaat edilen cennet olmadığını ifade etmektedir. Şeriati’ye göre Hz. Âdem 

vaat edilen cennetten değil; keyif çatma ve hayvanlara yara şır tüketim cenneti olan o 

                                                           
407 Bakara, 2/36 
408 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 65 
409 Şengül, İdris, Kur’an Kıssaları Üzerine, s: 23 



cennetten çıkarılmıştır. Ödül olarak vaat edilen cennet, Âdem’in tardedildiği cennetin 

tam karşıtıdır.410 

İslâm âlimlerinin büyük ço ğunluğu iki ayr ı cennet değil de sadece bir “Huld 

Cenneti” olduğu görüşündedir. Bu durumda Kur’an’da bu cennetin, mahiyetine dair 

açık bir delil bulunmamas ından dolay ı hangi cennet oldu ğunun bilinemeyece ğini 

söyleyenler de vardır.411 

Bütün bu görü şlerden sonra şunlar söylenebilir: Bunun gibi gaybi konularda 

herhangi bir nass olmaks ızın kesin bir hüküm vermektense, ya âlimlerin ço ğunun 

görüşüne uyulmal ı ya da son olarak zikredilen görü ş sahiplerinin tutumlar ı 

benimsenmelidir. Bu cennetin hangi cennet oldu ğunun bilinmesinin bir faydas ının 

olmadığı göz önünde bulundurulursa; son tavrı takınmak daha isabetli olacaktır. 

 

3.a.2. Yasak Ağaç 

Hz. Âdem ve e şine cennete yerle şmeleri emredildikten sonra Yüce Alah 

onlara oradaki bir a ğaca yakla şma yasa ğı koymu ştu. Kur’an- ı Kerim’de bu a ğacın 

cinsi, şekli vb. ile ilgili hiçbir ayr ıntıya yer verilmemi ş; sadece a ğaca 

yaklaşılmamasının emredildi ği bildirilmi ştir.412 Tevrat’ta bu a ğaçla ilgili olarak 

“hayat ağacı” ve “iyilik ve kötülüğü bilme ağacı” ifadeleri bulunmaktadır.413 

Kur’an’da bu ağacın cinsinden bahsedilmediği için onun hangi ağaç olduğuna 

dair incir, üzüm, kâfur a ğacı… gibi tam onyedi çe şit isim zikredilmi ştir.414 Âlûsi de 

                                                           
410 Şeriati, Ali, İnsanın Dört Zindan ı, (Çeviren: Hüseyin Hatemi), İşaret Yayınları, 5. Bask ı, İstanbul, 

1997, s: 21 
411 Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, s: 150,154 
412 Bakara, 2/35; A‘râf, 7/19 
413 Tevrat, Tekvin, 2/9-10, 16-17 
414 Aydemir, Abdullah, Tefsirde İsrailiyyât, 315-316 



bunlardan yedisinin isimlerini sayd ıktan sonra, sanki bunlar ı zikretmekten 

usanmışçasına “…ağacı denmiştir… denmiştir… denmiştir…” ifadelerini kullanarak; 

“En do ğrusu – Allah Teâlâ’n ın ayette o a ğacın ismini belirlemedi ği gibi – kesin 

olarak ( şu a ğaçtır diye) belirlememektedir. Bu a ğacın cinsini belirlemekte de bir 

fayda görmüyorum” 415 demiştir. Hamdi Yaz ır da “Şüphesiz bizce daha uygun olan 

bu konuda tevakkuftur. Biz o a ğacı tayin edemeyiz” 416 ifadeleriyle bu görü şe 

katılmaktadır. 

Ali Şeriati de yasak a ğaç ya da meyveyi “akıl, uzgörü ş ve ba şkaldırma 

meyvesi” şeklinde tarif etmi ştir.417 Bununla birlikte bu a ğaç ya da meyveyi, bu ğday, 

arpa, elma… vb. hububat ve meyve türleriyle aç ıklamaya çal ışmak onu bir 

“bilmece” olarak görmek anlamına gelmektedir. Şeriati’ye göre yasak ağaç yasaklık, 

yani her bir varlık için konulmuş belirleyici ve zorlayıcı sınırlar demektir.418 

Muhammed Esed’e göre yasak a ğaç Yüce Yarat ıcı’nın insanlar için koydu ğu 

sınırları simgeleyen bir temsilden ibarettir. Bu temsil de insan ın yeryüzünde 

ebediyeti arzu etmesi ve hiçbir dayana ğı olmadan ahireti inkâr etmesi anlam ına 

gelmektedir.419 A ğaca yakla şmayı yasaklamak suretiyle Allah Teâlâ insano ğlunu 

yanlış davranabilme imkân ından haberdar etmi ş; kendi irade ve ihtiyar ıyla do ğru 

davranma imkânını da ona bah şetmiştir. Böylece insan, özgür ve ahlaki bir iradeyle 

donanmış bir varl ık durumuna gelmi ştir. Bu yasaktan önce o, sadece içgüdülerinin 

gösterdiği yolda yaşamaktaydı.420 

                                                           
415 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 373; Krş: el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, II, 204 
416 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 276 
417 Şeriati, Ali, İnsanın Dört Zindanı, s: 21 
418 Şeriati, Ali, İnsan, s: 265 
419 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, II, 642 
420 Esed, Muhammed, a.g.e., I, 274 



Yasak a ğaçla ilgili olarak “…ağaca yakla şmayın…” ifadesinden Allah’ ın 

ağacın meyvesinden yenmemesini de ğil, Allah sevgisinden ba şka bir sevginin 

insanda bulunmamas ı gerekti ğini murat etti ği de söylenmi ştir. Buna göre ayetin 

manası “…Ben’den ba şkasına önem verme…”  şeklindedir. Ayetten kast edilenin 

bizzat ondan yemenin yasakland ığını savunanlar da vard ır. el-Kâs ımî bu görü şleri 

aktardıktan sonra bu iki görüşü özetle şöyle birleştirmektedir: 

Ayette ağaçtan yemenin değil, ona yaklaşmanın yasaklandığı bildirilmektedir. 

Bu durumda, bizzat yemenin yasakland ığı görü şü tamamen yanl ış olmamakla 

beraber bir tevildir. Bununla birlikte tamamen yakla şmaya yasak kondu ğunu 

söylemek de do ğru de ğildir. Öyleyse yasak, yemek için ya da yemeye neden olan 

arzu için olabilir.421 

Bu görü şlerden sonra özetle şunu söyleyebiliriz: Kur’an’da bu a ğacın cinsi 

belirtilmediğine göre bu a ğacın cinsinden çok vermek istedi ği mesaj üzerinde 

durulmalıdır. Zira bunun bilinmesinin kazandıracağı herhangi bir fayda olmadığı gibi 

bu uğurdaki çabalar da gerçekten uzak ve sonuçsuz kalacakt ır. Bu sebeple bu a ğacın 

Hz. Âdem ve eşine onları dünyada karşılaşacakları imtihanlara hazırlaması gayesiyle 

yasaklandığı söylenebilir.422 

Kısaca “Yasak ağaç” kavramı, özelde Hz. Âdem ve e şinin imtihanı olmakla 

birlikte genelde tüm insanlar için Allah’ ın koymu ş oldu ğu yasaklar ı temsil 

etmektedir. 

3.a.3. Şeytana Tapma 

Yüce Allah insanlar ı şeytana kar şı uyar ırken; “Ey Âdemo ğulları! Size 

                                                           
421 el-Kâsımî, Cemâleddin, Kur’an-ı Anlamak Tefsir İlminin Temel Meseleleri  (Türkçesi, Sezai Özel), 

İz Yayıncılık, İstanbul, 1990, s: 73 
422 Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, s: 158 



şeytana tapmay ın, çünkü o sizin apaç ık dü şmanınızdır” demedim mi? Ve Bana 

kulluk ediniz, doğru yol budur” demedim mi?”423 buyurmuştur. 

Yüce Allah’ ın insanla bu şekilde ahitle şmesinin anlam ı ona ak ıl ve selim 

fıtratı vermesi ve ayr ıca müjdeci ve uyar ıcı peygamberler göndermesidir. 424 Ayette 

geçen “şeytana tapma”  ifadesinden kas ıt ise bizzat onu mabud yerine koyup, 

kelimenin genel anlam ıyla ona tapmak olmad ığı aç ıktır. Çünkü hemen herkesin hiç 

olmazsa zahiren şeytanı lanetle anarak onu kendinden uzak tutmak istedi ği 

şüphesizdir. Öyleyse bu ayette kastedilen, onu bir mabud olarak seçmek değil, “onun 

iğva ve ayart ılarına kendini aç ık tutmak, onun ad ımlarına ayak uydurmak, 

telkinlerine kanmaktır olsa olsa.”425 

Kur’an, şeytanın ayartmalar ına teslimiyet yönünde ortaya konan her türlü 

bilinçli eylemi şeytana tapma şeklinde tan ımlamaktadır.426 Hz. İbrahim’in babasına, 

“Babacığım! Şeytana kulluk etme…” 427 şeklindeki uyar ısı da bu anlamdad ır. 

Burada Hz. İbrahim; babas ının ve dolay ısıyla da kavminin putlara tapt ıkları şekilde 

şeytana tapmad ıklarını biliyordu şüphesiz. Ama o, şeytana uyup ona itaat 

ettiklerinden dolay ı onlar ı şeytana tapmakla suçlam ıştır. Bu nedenle e ğer bir kimse 

şeytana uyar ve ona itaat ederse gerçekte ona tapmış olur.428 

Evet, ayetlerde şeytana tapmaktan kastedilen, onun aldatmalar ına karşı hiçbir 

direnme göstermeden teslim olmakt ır. Ancak bu evreyi çoktan a şmış bulunan ve 

şeytana gerçekten tam anlam ıyla tapan, onu ilah edinen insanlar ın varlığı da bilinen 

                                                           
423 Yâsîn, 36/60-61 
424 el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, V, 209 
425 el-Mevdûdî, Kur’an-ı Kerim’de Dört Terim, s: 121–122 
426 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, II, 615; Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, III, 602 
427 Meryem, 19/44 
428 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, III, 221 



bir gerçektir. Kendilerine “Satanist” ad ını veren bu insanlar tam bir çeli şki 

içerisindedirler. Çünkü kendisini mabud konumuna yükselttikleri şeytanın atası olan 

İblis, her ne kadar Hz. Âdem’e secde emrini yerine getirmedi ği için lanetlenerek 

huzurdan kovulmu şsa da asla ilahl ık iddias ında bulunmad ığı gibi, kendisine 

tapanların bu davran ışlarını ahirette kabul etmedi ğini söyleyecek 429 ve âlemlerin 

Rabbi olan Allah’tan korktu ğunu itiraf edecektir. 430 İşte böyle bir varl ığa tapman ın 

tutarsızlığı da buradan kaynaklanmaktadır. 

Satanist dü şünce sisteminin tarihi Ortaça ğ’a kadar dayand ırılmaktadır. 

Hıristiyan din adamlar ının, günahkârlar ı şeytanla korkutmalar ı ve günah i şlemeye 

devam ettikleri takdirde şeytanın onlar ın ruhlar ına hâkim olaca ğı dü şüncesini 

yaymaya çal ışmaları, ters tepkiye yol açm ış ve baz ı insanlar şeytanın yan ında yer 

alarak adeta onu kahramanlaştırmışlardır.431 

Bu hareket ba şta Hıristiyanlık olmak üzere bütün dinlere ve kutsal de ğerlere 

karşı bir ba şkaldırıyı temsil etmektedir. Dolay ısıyla Satanizm, şeytanın en önemli 

özelliği olan muhalefet ve ba şkaldırıyı esas alarak, dinin ve dini olan her şeyin 

karşısında fakat şeytanın ve onun temsil ettiği şeyin yanında yer alma hareketidir. 

Günümüz Satanizm hareketi 1960’l ı y ıllarda ABD’li Macar as ıllı Anton 

Szander La Vey taraf ından San Fransisco’da kurulan “Şeytanın Kilisesi”  ile ortaya 

çıkmış ve şekillenmiştir. La Vey’in yazm ış oldu ğu “Satanist Bible”  isimli kitap, 

müntesiplerince “şeytanın kutsal kitabı” olarak kabul edilmekte,432 kendisi de “Kara 

Papa” olarak tanınmaktadır.433 

                                                           
429 İbrahim, 14/22 
430 Haşr, 59/16; Enfâl, 8/48 
431 Güç, Ahmet, Satanizm, s: 441 
432 www.sensizliksokagi.org. 
433 Güç, Ahmet, Satanizm, s: 441 

http://www.sensizliksokagi.org


“The Dark Book Of Satan” ( Şeytanın Kara Kitab ı) adl ı eserde satanislerin 

hayatı nas ıl anlamalar ı gerektiği ile ilgili ve di ğer bireylerle ili şkilerini düzenleyen 

prensipler yer almaktad ır. Buna göre Satanizm’de inançlar; 21 satanist nokta, 9 

büyük yasak ve 9 bildiri olarak ele al ınabilir.434 Burada bu ilkeleri tek tek ele alacak 

değiliz. Ancak bu ilginç ö ğretilerden, satanizmin temelini olu şturan şiddet içerikli 

bazı bölümler sunmamız yerinde olacaktır. 

“Gücünü kaybetmemek için zay ıf, aciz (karaktersiz, ki şiliksiz) olanlara sayg ı 

gösterme.” 

“Yeni bir şey yaratacaksan eskiyi tamamen yok et.” 

“Boyun eğmektense öl.” 

“Demircilik, ölümün k ılıcını i şlemek d ışında hiçbir sanatsal de ğere sahip 

değildir. Çünkü ölüm getiren kılıç, bir sanat şaheseridir.” 

“Yaşayanların kanı, yeni bir tohum yaratmak için iyi bir gübredir.” 

“Kurukafadan olu şan piramitlerin üzerinde duran ki şi daha uzaklar ı 

görebilir.” 

“Bütün büyük olan şeyler acı üzerine kurulmuştur…”435 

İşte bu ve buna benzer ö ğretilere gönül veren insanlar; Allah’ ın kendilerini 

yaratmış oldu ğu “fıtratlarına” ters dü şerek bu bata ğa saplanm ışlardır. Maalesef 

ülkemizde de bu bata ğa saplanan gençlerimiz bulunmaktad ır. Zaman zaman bu 

batağa saplananlara “psikolojik dengesizlik” damgası vurulmuştur. Ancak bu batağın 

kaynağı san ıldığı gibi salt psikolojik dengesizlik de ğildir. Onlar ı bu bata ğa, bu 

dengesizliklerinin yan ında, insan ı bir hayvan türü olarak gören ve “Doğa 

acımasızdır, sen de ac ımasız olmal ısın” mesaj ını veren bir felsefe sokmu ştur. Bu 
                                                           
434 www.sensizliksokagi.org. 
435 www.blogcu.com; www.sensizliksokagi.org. 

http://www.sensizliksokagi.org
http://www.blogcu.com
http://www.sensizliksokagi.org


felsefe de sosyal Darvinizm’dir. Dolay ısıyla Satanizm ele al ınırken bu gerçek göz 

ardı edilmemelidir.436 

Satanist dü şüncenin ruh halini mükemmel bir tespitle ortaya koyan bir 

alıntıyla konuyu bitirelim: 

“Ateizmi, taşıyamayacağı yükün alt ına giren akl ın kendinden intikam almas ı 

diye nitelendirecek olursak, Satanizmin bu intikam duygusunu ikiye katlad ığını 

söyleyebiliriz. Manevi değer yoksunu insanl ığı artık ateizm tatmin etmiyor. Daha da 

aşırı bir tutumla Allah’ ı kabul edip ona isyan eden şeytana taparak Yarat ıcı’dan –

ama asl ında ak ıldan- güya intikam almaktad ırlar. ‘Yoktur’ demek yetmiyor insana. 

‘Varsın, ama sen de ğil, sana isyan eden şeytandır tanr ı’ demi ş oluyorlar. Gerçek 

‘Dost’un has ım bilinmesi, ‘Hasm ın hasm ını dost edinmek’ uygulamas ını nas ıl da 

uçuruma götüren yol haline sokuyor!”437 

 

3.a.4. Şeytan İnsanın Düşmanıdır 

Yüce Allah insanı şeytana karşı şöyle uyarmıştır: 

“Ey İnsanlar! Şüphesiz Allah’ ın vadi gerçektir. Sak ın dünya hayat ı sizi 

aldatmasın. Sak ın çok aldat ıcı (şeytan), Allah hakk ında sizi aldatmas ın. Şüphesiz 

şeytan sizin için bir dü şmandır. Öyle ise (siz de) onu dü şman tan ıyın. O, kendi 

taraftarlarını ancak alevli ateşe girecek kimselerden olmaya çağırır.”438 

Bu uyar ı yukar ıdaki ayetten hariç dokuz ayette daha tekrar edilerek ak ıl 

sahiplerinin bu önemli dü şmanlarını unutmamaları istenmiştir. Bu ayetlerde şeytanın 

                                                           
436 www.islamcenneti.com.; www.satanizmtehlikesi.com.; ayrıca Bkz: Arslan, Arif, Şeytan ve Cinler,  

Nesil Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 2004, s: 65-84 
437 Altuntaş, Halil, Pencereyi Işığa Açmak, s: 249 
438 Fât ır, 35/5-6, Kr ş: Bakara, 2/168-208; En‘âm, 6/142; Yusuf, 12/5; İsrâ, 17/53; Yâsîn, 36/60-61; 

Zuhruf, 43/62; Kehf, 18/50; Tâhâ, 20/117 

http://www.islamcenneti.com
http://www.satanizmtehlikesi.com


insanın düşmanı olduğu ısrarla vurgulanmaktadır. Bazı dinlerdeki, Allah ile şeytanın 

birbiriyle savaşmakta olduğuna dair inanc ın aksine,439 İslam’da tek bir güç vard ır ve 

bu güç Allah’ın gücüdür. 

Şeytanın Allah’ ın dü şmanı olduğu telakkisi hay ır ve şer için iki ayr ı gücün 

varlığını kabule götürür ki bu İslam’ın temel anlayışı olan “Tevhit” ilkesine terstir.440 

Ancak Allah ile şeytan arasındaki bu “savaş” insanın derinliklerinde cereyan 

etmektedir. Dolay ısıyla İslam’daki bu düalizm, iki ilah olma ve iki ilaha tap ınma 

durumu, tabiatta de ğil bizzat insan ın içindedir.441 Yani İslam’a göre evrende tek bir 

güç varken, insan ın kendi nefsinde bu düalizm meydana ç ıkmaktadır. Zaten Allah, 

Kur’an’da kendisinin yüceli ğini şeytana itiraf ettirerek onun ikinci bir ilah olarak 

algılamasını engelleme yoluna gitmiştir.442 

 

4. ŞEYTAN İNSAN DİYALOĞU 

İblis, Hz. Âdem’e secde etmedi ği için lanetlendikten ve cennetten 

kovulduktan sonra, onlar ı cennetten ç ıkarmak için çabalamaya ba şlamıştır. O, Hz. 

Âdem ve e şiyle uğraşırken onun zürriyeti ve avanesi de, Hz. Âdem’in zürriyetinin 

cennetten mahrum kalmalar ı için çal ışmaktadır. Bu ba şlık altında İblis’in Hz. Âdem 

ve e şini aldatarak onlar ın yasak a ğaçtan yemelerini sa ğlamasını ve mah şerdeki 

şeytan ve insan arasında geçen konuşmaları inceleyeceğiz. 

 

4.a. İblis’in Hz. Âdem ve Havva’yı Aldatması 
                                                           
439 Tümer, Günay – Küçük, Abdurrahman, Dinler Tarihi,  Ocak Yay ınları, 3. Bask ı, Ankara, 1997, s: 

119,121,468 
440 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 528 
441 Şeriati, Ali, İnsan, s: 20 
442 Haşr, 59/16; Enfâl, 8/48 



İblis, cennetten kovulu şuna sebep oldu ğunu düşündüğü insana di ş bilemekte 

ve fırsat kollamaktaydı. Artık onun tek gayesi vard ı, kendisine ebedi dü şman olarak 

seçtiği insan ın helakine sebep olmak. İşte bu u ğurda tüm gayretini sarf etmeye 

başlamıştı.  

Peki, İblis, cennetten kovuldu ğu halde, Hz. Âdem ve e şini aldatmak için 

oraya nasıl girebilmişti? Şimdi bu konuyu inceleyelim: 

 

4.a.1. İblis Cennete Nasıl Girdi 

İblis’in cennete nasıl girdiğine dair birçok görüş zikredilmiştir. Bu görüşler şu 

şekilde özetlenebilir: 

Cennetin yeryüzünde oldu ğunu savunanlar için İblis’in cennete nas ıl girdiği 

konusu bir problem de ğildir. Ancak cennetin Huld Cenneti oldu ğunu savunanlar 

çeşitli görü şler ileri sürmü şlerdir. Buna göre İblis, y ılan şekline girerek cennete 

girebilmiştir. Ancak bu rivayetin k ıssacıların görü şü oldu ğu ve de ğer verilmemesi 

gerektiği söylenmiştir.443 Bu görüşün Tevrat’taki bilgilerle örtüştüğü gözlenmektedir. 

Tevrat’a göre yasak a ğaçtan yemesi için Havva’y ı kand ıran y ılandır.444İncil’de ise 

yılanla ilgili şu bilgiye rastlamaktayız: 

“Ve gökten inmekte olan bir melek gördüm; elinde cehennemin anahtar ı ve 

büyük bir zincir vard ı. Ve İblis ve şeytan olan ejderi, eski y ılanı tuttu ve onu bin y ıl 

müddetle bağladı ve bin y ıl tamam oluncaya kadar art ık milletleri sapt ırmasın diye, 

kendisini cehenneme at ıp onu kapad ı ve onun üzerine mühürledi; bundan sonra k ısa 

bir müddet çözülmesi gerektir.” 445 İncil’deki bu bilgiye göre Havva’y ı kand ıran 

                                                           
443 er-Râzi, Mefatîhu’l-Ğayb, II, 413 
444 Tevrat, Tekvin, 3/1-6 
445 İncil, Yuhanna’nın Vahyi, 20/1-3 



yılanın şeytan/ İblis olduğu aç ığa ç ıkmaktadır. İsmail Cerrahoğlu, bu konuyla ilgili 

ayeti Vehb b. Münebbih’in tefsir ederken Havva’ya hitap ederek onu kand ıranın 

yılan olduğunu söylediğini zikretmekte ve Vehb b. Münebbih’in İsrailî rivayetlerin 

en mühim kayna ğı addedildi ğini not dü şmektedir.446 Dolay ısıyla İblis’in y ılan 

şekline girerek cennete girdi ği görü şünün Tevrat’tan al ındığı ve İsrailî bir bilgi 

olduğu ortaya çıkmaktadır. 

İblis’in cennet bekçilerinin tan ımadığı bir hayvan şeklinde cennete girdi ği 

rivayeti de aktar ılmıştır.447 Hz. Âdem ve Havva’n ın bazen cennetin kap ısına yak ın 

bir yere geldikleri, İblis’in de bu s ırada onlar ı kand ırdığı rivayeti de tefsir 

kitaplarımızda mevcuttur.448 

Hasan Basri’den rivayet edilen bir görü şe göre de İblis yeryüzünde oldu ğu 

halde oradan cennete vesvesesini ula ştırabilmiştir.449 Bunun da, vesvesenin gizli 

söylenen bir söz olduğu için uzak bir ihtimal olduğu söylenmiştir.450 

İblis’in, kendisine tabi olanlar vas ıtasıyla onlar ı kand ırdığı da bu konudaki 

rivayetler arasındadır.451 Ancak ayette geçen şu ifadelerden Hz. Âdem ve Havva’ya 

bizzat İblis’in vesvese verdi ği anla şılmaktadır: “  Şeytan o...فَوَسْوَسَ لَھُمَا الشَّیْطَانُ 

ikisine vesvese verdi”  ve “ Şüphesiz ben size ö…وَقَاسَمَھُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنْ النَّاصِحِینَ  ğüt 

verenlerdenim” diye onlara yemin etti.” 452 Bu ifadelerden de İblis’in bizzat 

kendisinin Hz. Âdem ve Havva ile konu ştuğu anlaşılmakta ve dolay ısıyla kandırma 
                                                           
446 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, Fecr Yayınevi, Ankara, 1996, I, 121 
447 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I,375; er-Râzi, Mefâtîhu’l-Ğayb, II, 414 
448 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Ğayb, II, 414; el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 374; el-Kurtubî, el-Câmiu li 

Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 177; Yazır,  Hak Dini Kur’an Dili, IV, 25 
449 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 25 
450 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Ğayb, II, 414 
451 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 375; er-Râzi, Mefâtîhu’l-Ğayb, II, 414 
452 A‘râf, 7/20-21 



işini başkası vasıtasıyla gerçekleştirmediği ortaya çıkmaktadır. 

Âlûsî bu rivayetleri tefsirinde k ısaca zikrettikten sonra Ebû Mansur’un, 

İblis’in cennete nasıl girdiğine dair kesin bir delil olmaks ızın bir hükme varılmasının 

ve bu konuda konuşulmasının doğru olmadığı sözünü aktarmakta ve bu sözü “doğru 

ve yerinde söylenmiş bir söz” olarak nitelemektedir.453 

Gerçekten de bu tür konularda İslâm kaynaklarında o kadar çok rivayet vard ır 

ki; Hz. Âdem’in yarat ılışından, meleklerin yak ılmasına; yasak ağacın cinsinden, Hz. 

Âdem’e bu a ğacın meyvesinden kimin yedirdi ğine; Hz. Âdem ve e şinin cennetten 

indirildiklerinde Hz. Âdem’in beraberinde getirdi ği şeylere… kadar çok geni ş bir 

yelpazede ele alınmışlardır. Bu rivayetlerin genişliği ve çokluğu yanında gereksizliği 

ve faydadan hali oluşu, incelendiklerinde hemen fark edilecek durumdadır.454 

İblis’in cennete nas ıl girdiği hususunda da bu kabilden say ılabilecek birçok 

görüş serdedilmi ştir. O halde bu hadise de ilahi takdirin bir neticesi olarak kabul 

edilmesi gereken hadiseler grubunda de ğerlendirilmelidir. Zira Yüce Allah, İblis’in 

Hz. Âdem’e vesvese verebilece ğini elbette bilmekteydi. Bunun vukuuna izin 

vermeyebilir ve böylece Hz. Âdem de ilk safiyetini korumu ş olurdu. Ancak Allah 

Teâlâ, hadisenin bu şekilde cereyan etmesini yaln ızca kendisinin bildiği bir hikmete 

binaen dilemi ştir. Bu yüzden “bütün olaylar Âdem’in cenneti gördükten sonra, 

dünyaya indirilmesi için gerekli olan maddî şartların geli şmesi şeklinde 

değerlendirilmelidir. Şeytanın cennete giri şi de ilahi hükmün bir gere ği olarak 

görülmelidir.”455 

 

                                                           
453 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, I, 375 
454 Bu konular hakkında geniş bilgi için bkz: Aydemir, Abdullah, Tefsirde İsrailiyyât, s: 303-334 
455 Erdem, Mustafa, Hz. Âdem, s: 160 



4.a.2. İblis’in Sonsuzluk ve Saltanat İsteğinden Vurması 

İblis cennetten kovulmu ştu kovulmas ına; ancak Hz. Âdem ve zürriyetini 

aldatma, saptırma ve azdırma imkânı, kendisinden alınmamıştı. “Çünkü Âdem’e özgü 

şeref as ıl bununla ortaya ç ıkacaktı, hilafet tasarrufu bizzat bununla tahakkuk 

edecekti. Bu imkândan dolayı şeytan ne yaptı yaptı cennete bile girebildi.”456 

Bundan sonra yeminler edip nasihatçi rolüne bürünerek onları şöyle kandırdı: 

“… ‘Rabbiniz size bu a ğacı ancak, melek olmayas ınız, ya da (cennette) 

ebedi kalacaklardan olmayas ınız diye yasaklad ı.’ ‘ Şüphesiz ben size ö ğüt 

verenlerdenim.’ diye de onlara yemin etti. Bu suretle onlar ı kand ırarak yasa ğa 

sürükledi…”457 

Böylece cennette ebedi kalma arzusuyla yasak a ğaçtan onlara yedirtti. Çünkü 

onlar biliyorlard ı ki melekler k ıyamete kadar ölmezler. 458 İşte İblis henüz cennette 

bulunan Hz. Âdem ve Havva’n ın en gizli arzular ını anlayabilmek için çok çabalad ı 

ve sonunda anladı ki ikisinin de gizli ve asıl arzuları ebediliktir. Böylece İblis onların 

bu damarlar ından girmi ş; yeminler edip nasihatçi rolüne bürünerek onlar ı 

kandırmıştır.459 

Bazı mutasavv ıflara göre nefis, ruhun cesede kar ışmış şeklidir. Ruh cesede 

karışınca cesedin baz ı tesirleri alt ında kalm ış ve baz ı istekleri ortaya ç ıkmıştır. 

Bunlardan biri de ebedilik arzusudur. İşte bu da İblis’in Hz. Âdem’i aldatmak için 

                                                           
456 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I, 277 
457 A‘râf, 7/20-22 
458 el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 178 
459 el-Cevziyye, İbn. Kayy ım, Vesveseden Korunmak,  (Çeviren: Ömer Temizel), Polen Yay ınları, 

İstanbul, 2005, s: 26 



istismar etti ği bir meseledir. 460 İblis onlar ı bu zaaf noktalar ından yakalam ış ve 

yaratılışlarındaki ebediyet arzusu ve ebediyen cennette kalma duygusunu harekete 

geçiren telkinlerle aldatmak suretiyle onlar ı kand ırarak cennetten ç ıkarılmalarını 

sağlamıştır.461 

20. Taha Sûresi’nin 120. ayetinde ise İblis’in Hz. Âdem’i kand ırırken 

kullandığı ifadeler şu şekilde nakledilmektedir: 

“Nihayet şeytan ona vesvese verip şöyle dedi: ‘Ey Âdem! Sana ebedilik 

ağacını ve yok olmayan bir saltanatı göstereyim mi?’” 

Bu ayette geçen “… ”yok olmayan saltanat ,…وَمُلْكٍ لَا یَبْلَى   ifadesi İblis’in 

onlara saltanata olan zaafiyeti cihetinden de sald ırdığını göstermektedir. A‘raf 

suresindeki “……  ifadesindeki lam harfini bu ayete dayanarak esre ile  ”..… مَلَكَیْنِ

okuyan âlimler vard ır. Bu durumda bu ayetteki “melikeyni” ifadesi saltanat ı ifade 

etmektedir.462 Her iki halde de İblis’in, insan ın sonsuzluk, mülk ve saltanata olan 

zaafiyetleri noktasından Hz. Âdem’e ve eşine saldırdığı ortaya çıkmaktadır. 

 

4.a.3. Hz. Âdem ve Eşinin Yasak Ağaçtan Yemeleri 

İblis, Hz. Âdem ve Havva’ya, onlar ın en zay ıf noktalar ından yakalay ıp 

saldırınca ve üstelik Allah ad ına yemin edince, onlar da bu yemine aldanarak 

kendilerine yasaklanan a ğaçtan yediler. İbn Abbas’ ın, İblis’in onlar ı yemin ederek 

kandırdığını, Hz. Âdem ve e şinin, Allah ad ına hiç kimsenin yalan yere yemin 

                                                           
460 Havva, Said, Ruh Terbiyemiz İslâm Tasavvufu,  (Çevirenler: İbrahim Sarm ış, M. Sait Şimşek), 

Kayıhan yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1995, s: 85 
461 Şengül, İdris, Kur’an Kıssaları Üzerine, s: 23 
462 el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 179 



edemeyeceğini zannettiği için buna aldandıklarını söylediği kaydedilmiştir.463 

Hz. Âdem ve e şinin “yasak a ğaç”tan yemeleri Tevrat’ta farkl ı şekilde 

anlatılmaktadır. Buna göre yasak a ğaçtan yemesi için “yılan” kad ını kand ırmıştır. 

Kadın da meyveyi yemi ş ve adama da yedirmi ştir. Bunun üzerine Allah y ılanı 

lanetleyerek karnı üzerinde yürüme cezas ı; kadına yasak ağacın meyvesinden adama 

yedirdiği için gebeli ği süresince zahmet çekme ve a ğrı ile do ğum cezas ı vermi ştir. 

Adama da kar ısının sözünü dinledi ği için topra ğın lanetlendi ğini ve bu yüzden 

topraktan zahmetli bir şekilde yiyebileceğini söylemiştir.464 

Ancak Kur’an’da her iki insan ı da aldatan ın İblis oldu ğu belirtilmekte ve 

a ..…فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ ……“ ğaçtan tatt ıklarında…”465 ifadesinden de Tevrat’taki 

ifadenin aksine, yasak meyveyi Hz. Âdem’e yedirenin Havva de ğil bizzat kendisinin 

yediği sonucu ortaya ç ıkmaktadır. Ayetteki “…  ifadesi tesniyedir. Bu da bu ”… ذَاقَا

fiili her ikisinin de birlikte i şlediğini göstermektedir. Dolay ısıyla bazı âlimlerimizin 

Hz. Âdem’i kand ıranın Hz. Havva oldu ğu şeklindeki aktar ımları;466 bu tür 

rivayetlerin Tevrat’tan aynen nakledildi ğini,467 oradaki bilgilerle örtü şmesi 

dolayısıyla göstermektedir. 

İblis, Hz. Âdem ve Havva’y ı, zay ıf noktalar ından yakalay ıp kand ırınca, her 

ikisi de o a ğaçtan yemi şler; bu yüzden kendilerine avret mahalleri görünmü ş ve 

çıplak kalmışlardır. 

Hz. Âdem ve Havva bu zamana kadar kendilerini utand ıracak yerlerini 

                                                           
463 el-Kurtubî, a.g.e., VII, 180; es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 13; eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 196 
464 Tevrat, Tekvin, 3/1-6, 14-19 
465 A‘râf, 7/22 
466 Köksal, M. Âsım, Peygamberler Tarihi, I, 36 
467 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, I, 121 



görmemişlerdi. Yüce Yarat ıcı o yerleri örtmü ş, kendilerinden gizlemi şti. Bu örtü ise 

bir nur468 ya da el ve ayak tırnakları cinsinden bir örtü469 şeklindeydi. 

İşte onlar o a ğaçtan yeyince üzerlerindeki örtü aç ıldı ve ç ıplak kald ılar. 

Böylece çirkin yerlerini gördüler. Zaten günah böyledir. Küçük veya büyük, her 

günah Allah ile kul aras ındaki örtüyü kald ırır ve kulun Allah’tan uzakla şmasına 

sebep olur. Zahiri ve batınî çirkinlikler de bu şekilde açığa çıkmış olur.470 

Bundan sonra Hz. Âdem ve Havva ç ıplaklıklarının fark ına var ınca utanarak 

avret mahallerini Kur’an’ ın ifadesiyle “cennet yapraklarıyla”471 örtmeye ba şladılar. 

Tevrat’ta onlar ın, ç ıplaklıklarının fark ına vard ıklarında incir yapraklar ını dikerek 

kendilerine elbise ve önlükler yaptıkları belirtilmektedir.472 

Her iki halde de önemli olan onlar ın utanarak avret mahallerini örtme çabas ı 

içerisine girmiş olmalarıdır. Bu çaba, örtünme ve hayâ duygusunun insan ın fıtratında 

var olduğunu göstermektedir. 

İblis de onlar ın bu yönünü tespit etmi ş; önce onlar ı soyma, mahrem yerlerini 

açığa ç ıkarma ve bu şekilde onlar ın bu duygular ını y ıpratarak temiz f ıtratlarından 

saptırma ve bulunduklar ı makamdan uzakla ştırma yoluna gitmi ştir.473 Bunda da 

başarılı olarak Hz. Âdem ve Havva’nın cennetten indirilmesine sebep olmuştur. 

İblis’in bu şekilde ilk insanlar ı kand ırması Yüce Allah’ ın hikmetinin bu 

yönde cereyan etmesi sebebiyledir. Sadece O’nun vak ıf olduğu bazı sırlardan dolayı 

                                                           
468 eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 195 
469 el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an, VII, 180; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 24 
470 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 25 
471 A‘râf, 7/22 
472 Tevrat, Tekvin, 3/7 
473 Saka, Şevki, Yabancılaşma Karşısında Kur’an, Fecr Yayınevi, 1. Bask ı, Ankara, 1997, s: 68; Kr ş: 

el-Mevdudî, Ebu’l-A‘lâ, Tercümânü’l-Kur’an, (Çeviren: Muhammed Han Kayani), İnkılab Yayınları, 

İstanbul, 2004; s: 153 



dünyayı imar emri vuku bulmu ş ve Hz. Âdem ve e şinin cennetten ç ıkmalarına, 

birbirlerine dü şman olarak yeryüzüne inmelerine ve belli bir süre oradaki 

nimetlerden yararlanmalar ına hükmedilmi ştir.474 Ancak buradaki ini şin hikmeti, 

insanın geli şip olgunla şarak bu süreçte yepyeni bir evreye, ahlâkî bilinç evresine 

ulaşmasına mebnidir.475Yüce Allah’ın insanı hür iradeyle donatma niyeti, cennetteki 

belli bir a ğacın meyvesini yeme yasa ğını takip eder. Zira hiçbir irade yasaks ız 

şekillenmez.476 Ardından bu yasağın delinişi ve cennetten indirili ş gelir. Allah Teâlâ 

adeta insan ı, mükemmelle şmek ve cenneti hak edebilmesi, oraya lay ık bir varl ık 

olabilmesi için yeryüzüne indirmiştir. 

 

4.a.4. İblis’in İsyanıyla Hz. Âdem’in Zellesinin Mukayesesi 

Melekler, Hz. Âdem’in yarat ılmasına bozgunculuk yapma ve kan dökme 

nitelikleri yüzünden kar şı ç ıkmışlardı.477 Onlar bu nitelikleri onun asli nitelikleri 

zannetmişlerdi. Hâlbuki insan ın ilk ve temel niteli ği iman ve teslimiyettir. Onun 

asiliği ise ar ızîdir. Hz. Âdem’in i şlediği zelleden dolay ı tövbe etmesi bunu 

göstermektedir. Bu sayede o temel niteli ğine ve asli kimli ğine dönmüştür. Yine bu 

sayede bu dönüşü kabul görmüştür.478 İblis ise bunun aksine hareket etmiştir. 

Verilen emre kar şı gelmek, yasaklanan bir ameli i şlemekten daha kötüdür. 

Çünkü yasak olan şeyin işlenmesi daha çok şehvet ve ihtiyaçtan kaynaklan ır. Emri 

beğenmemek ve bu yüzden onu terk etmek ise kibir ve büyüklenme sebebiyle ortaya 

                                                           
474 Bakara, 2/36; A‘râf, 7/24; Tâhâ, 20/123 
475 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 274 
476 Baljon, J. M. S., Kur’an Yorumuna Ça ğdaş Yönelimler,  (Çeviren: Şaban Ali Düzgün), Fecr 

Yayınevi, 1. Baskı, Ankara, 1994, s: 81 
477 Bakara, 2/30 
478 Altuntaş, Halil, Pencereyi Işığa Açmak, s: 176 



çıkmaktadır.479 İşte İblis’in hareketi tam da bu sebepleydi. 

Âlimlerimiz bu konuda bu noktaya i şaret ederek Hz. Âdem’in seçkinli ğine 

karşın İblis’in lanetleni şinin temelinde birbirine z ıt şu be ş esas ın oldu ğunu 

söylemişlerdir: 

1-) Hz. Âdem suçunu kabullenmiş, İblis ise kabullenmemiştir. 

2-) Hz. Âdem i şlediği suçtan dolay ı pişman olduğunu itiraf ederken, İblis bu 

itirafa yanaşmamıştır. 

3-) Hz. Âdem pi şmanlığından dolay ı kendini k ınarken, İblis bundan da 

kaçınmıştır. 

4-)Hz. Âdem bu aşamalardan sonra hemen tövbeye sarılmıştır. İblis ise bunun 

yerine, işlediği suçun ve azgınlığın sorumluluğunu Allah’a yüklemeye cüret etmiştir. 

5-)Hz. Âdem, Allah’ın rahmetinden ümidini kesmemiş, tövbesini samimiyetle 

sürdürmüştür. İblis ise Allah’ ın rahmetinden ümidini kesmi ştir. Bu anlam da 

kendisine isim olmuştur.480 

İşte Hz. Âdem sayd ığımız bu özellikleri sayesinde –ki bu özellikler onun 

yaratılmış olduğu madde olan toprakta vard ır- kurtuluşa ve mutluluğa ermiştir. İblis 

ise sayd ığımız bu davran ışları sebebiyle –ki bu özellikler onun yarat ıldığı madde 

olan ateşte mevcuttur- lanetlenmiş ve ebedi azaba düçar olmuştur. 

 

4.a.5. Hz. Âdem’e Secde Kıssasının Tekrarı 

Hz. Âdem’e İblis’in secde etmemesini hikâye eden ifadeler Kur’an- ı 

                                                           
479 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, (Tercüme: Abdullah Tuncer), Polen Yayınları, 2004, s: 201 
480 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 224 



Kerim’de yedi surede tekrar edilmi ştir.481 Kur’an’daki bu k ıssaların tekrarının genel 

sebepleri şu şekilde açıklanmıştır: 

1. Kur’an’da k ıssaların tekrar ının sebep ve hikmetlerinden biri, Kur’an’ ın 

belagatını en yüksek mertebedeki örnekleriyle beyan etmektir. Çünkü tekrarlanan 

kıssa her tekrarlanışında diğerinden farklı bir üslup ve belagat örneği ile gelmektedir. 

2. Kur’an’ ın icaz kuvvetini belirtmek için de k ıssalar tekrarlanm ıştır. Zira 

insanların bir tekini bile olu şturmakta aciz kald ıkları bir şeyi tekrar tekrar getirmek, 

onun icaz ının derecesini ortaya koymakta ve meydan okuman ın482 en üstün ve en 

güzel yönteminin örneğini sergilemektedir. 

3. K ıssalarla, insanlara mesaj verilmesi hedeflenmi ştir. K ıssaların anlat ıldığı 

her yerde farklı bir mesaj gayesi güdülmüştür. 

4. Kur’an’da k ıssalar, insanlar ın onlardan ibret almalar ı için tekrarlanm ıştır. 

Bu ibret almanın nefislerde yerleşmesini sağlamak için k ıssaların durum ve değerine 

önem verilmi ştir. Çünkü tekrar, tekit yollar ından ve olaya verilen önemin 

belirtilerindendir.483 

Sıralanan bu genel sebeplerin yan ında özelde Hz. Âdem’e secde k ıssasının 

tekrarlanmasındaki amacın, yaratılmışların içinde insanın seçkinliğine dikkat çekmek 

olduğu ifade edilmiştir.484 Ancak bundan çok daha önemli olan bir mesaj daha vard ır 

ki o da şeytanın insana dü şmanlığını vurgulamakt ır. İblis’in şahsında bu dü şmanlık 

vurgulanarak, onun insanl ığın atas ı Hz. Âdem’e yapt ıkları tekrar tekrar insanlara 

anlatılmış; bir peygamber olan Hz. Âdem’in cennetten ç ıkmasına sebep olacak 

                                                           
481 Bakara, 2/34; A‘râf, 7/11-25; Hicr, 15/28-43; İsrâ, 17/61-65; Kehf, 18/50; Tâhâ, 20/116-123; Sâd, 

38/71-85 
482 Bakara, 2/23-24; Yunus, 10/38; Hûd, 11/13-14; İsrâ, 17/88 
483 el-Kattân, Mennâ Halil, Ulûmu’l-Kur’an, s: 431-432 
484 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, III, 499 



zelleyi ona i şletme gücüne sahip olan bir varl ığın onun zürriyeti üzerinde olumsuz 

etki bırakabilme imkânına da sahip olduğu485 anlatılmak istenmiştir. 

İnsanoğlu, “Hafıza-i be şer nisyan ile maluldür.”  vecizesinde ifade edildi ği 

gibi unutkan bir varl ıktır. Bu sebeple bir fikrin ve mesaj ın insan zihninde yerleşmesi 

ve iyice anla şılabilmesi için takip edilecek en etkili yollardan birisi tekrarlamakt ır. 

Bu sayede herhangi bir bilgi, mesaj, fikir… vb. insan haf ızasına iyice yerleşir.486 Bu 

da bu kıssanın tekrarının hikmetlerinden biri olabilir. 

 

4.b. Mahşerde Kendisini Suçlayan İnsanlara Şeytanın Cevabı 

İnsana duydu ğu öfke ve k ıskançlıktan dolay ı yan ıp tutu şan ve bu yüzden 

kıyamete kadar onu sapt ırmayı ve azd ırmayı kendisine görev olarak seçen şeytan, 

hesap gününde insanlar ın, kendilerinin sapmalar ına ve azmalar ına sebep olarak 

kendisini göstermeleri üzerine bunu kabul etmeyecektir. Bu sahne Kur’an’da tüm 

canlılığıyla şöyle anlatılmaktadır:  

“İş bitirilince şeytan da diyecek ki: ‘ Şüphesiz Allah, size gerçek olan ı söz 

verdi. Ben de size söz verdim ama yalanc ı çıktım. Zaten benim sizi zorlayacak bir 

gücüm yoktu. Ben sadece sizi ça ğırdım, siz de hemen bana geliverdiniz. O halde 

beni k ınamayın, kendinizi k ınayın. Art ık ben sizi kurtaramam, siz de beni 

kurtaramazsınız. Şüphesiz beni Allah’a ortak ko şmanızı kabul etmemi ştim.’ 

Şüphesiz zalimlere elem dolu bir azap vardır.”487 

İnsanı yanl ışa sevk eden şeytan onun iç dengelerini alt üst etmekte ve 

gerçeğin çehresini değiştirmektedir. İnsanın yanlışı fark edememesi bu şekilde başlar 

                                                           
485 Saka, Şevki, Yabancılaşma Karşısında Kur’an, s: 69, 275, 276 
486 Saka, Şevki, Kur’an-ı Kerim’in Davet Metodu, Seha Neşriyat, Ankara, Trh., s: 140 
487 İbrahim, 14/22 



ve bu gidi ş sapma ve ebedi felaketle noktalan ır. İşte tam da bu anda insan, ayette 

olduğu gibi şeytanın kahredici alayıyla karşılaşacaktır.488 

Şeytanın kendisine tabi olanlara verece ği tek şey, onlar ı yapayaln ız ve 

yardımcısız b ırakmak olacakt ır. Bu ac ı ak ıbetin Kur’an’daki ismi “hizlân” d ır. 

Hizlânın manası ise “Allah’ın, kendi buyruklarına karşı gelen insanlardan yard ımını 

kesmesi, onlar ı yapayaln ız ve yard ımcısız b ırakması”489, onları nefislerine terk 

etmesi, nefisleriyle ba ş ba şa b ırakması,490 razı olaca ğı şeylerde onlar ı muvaffak 

kılmayıp yardımını kesmesi491 anlamına gelmektedir.  

Gerçi insan ı kahreden bu diyalogdan sonra şeytan da kendisine uyanlarla 

birlikte ayn ı ak ıbeti payla şacaktır. Ancak bu durum insan ın ac ısını hafifletmeye 

yetmeyecektir. Çünkü dünyadayken ortak olunan ac ılar payla şıldıkça hafifler. 

Ahirette ise herkesin hak etti ği cezay ı çekmesi murat edildi ği için şeytanın da ayn ı 

akıbeti payla şması, çekilen cezaya bu manada ortak olmas ı, insan ın ac ısını 

hafifletmeyecek ve ona hiçbir faydası olmayacaktır.492 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
488 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 533 
489 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, IV, 120 
490 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Medâricu’s-Sâlikîn, I, 146, 323 
491 Öz, Mustafa, İmam A‘zam’ın 5 Eseri, (el-Fikhu’l-Ekber), s: 58 
492 Zuhruf, 43/38-39 



 

 

 

III. BÖLÜM 

ŞEYTANIN İNSANI 

ALDATMA 

YÖNTEMLERİ  

 

 

 

 

 



ŞEYTANIN İNSANI ALDATMA YÖNTEMLERİ 

İnsanoğlu tarih boyunca varl ık âleminin sahibi olan Yüce Kudreti tan ımaya, 

anlamaya çal ışmış ve bundan hiçbir zaman vazgeçmemi ştir. Ancak insan, varl ık 

âlemindeki üstün konumuna ra ğmen ayn ı zamanda yarat ılmış bir varl ık olma 

hasebiyle, akl ı, bilgisi, duygular ı… s ınırlı bir varl ıktır. Bu yüzden her yönüyle 

kusursuz ve mükemmel bir ilme; her şeyin sahibinin ilmine muhtaçtır. Yüce Allah bu 

ihtiyacı peygamberler ve ilahi vahiy göndererek karşılamıştır.493 

Bu desteğe rağmen, Allah’ı anlama, O’na ula şma ve O’nun r ızasını kazanma 

yolunda şeytan kendi tabiriyle “oturarak”494 insana engel olmaya çal ışmış, halen 

çalışmakta ve kıyamete kadar da çalışmaya devam edecektir. 

O, bu yolda “oturma” noktas ında çe şitli stratejiler geli ştirerek insanlar ı bu 

stratejiler sayesinde bu yoldan al ıkoymaktadır. Bu bölümde şeytanın bu stratejilerini 

inceleyerek bunların nasıl aşılabileceğini ele alacağız. 

Kur’an-ı Kerim’de bu stratejiler incelendi ğinde ortaya ç ıkan sonuç şudur: 

Aslında şeytanın birçok aldatma yöntemi bulunmakla birlikte o bu yöntemlerini 

sadece vesvese yoluyla insanlar üzerinde gerçekle ştirmekte ve uygulama alan ına 

koymaktadır. Bu sebeple biz de şeytanın insanlar ı aldatmakta kulland ığı yöntemleri 

vesvese başlığı altında incelemeyi uygun görmekteyiz. 

 

1.Vesvese Vermesi 

Vesvese kelimesi “lügatte gizli ses, nefiste olu şan dü şünce,495 sapt ırmak 

                                                           
493 Şengül, İdris, “Kur’an Üzerine”, AÜİFD. AÜ. Basımevi, Ankara, 1997, XXXVII, 233 
494 A‘râf, 7/16 
495 el-Cevherî, es-Sihâh, II- 985; eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 194; el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-

Kur’an, VII, 177 



kastıyla söylenilen gizli söz, nefiste meydana gelen hat ıra, içi rahat etmeme, kuruntu, 

şüphe, tereddüt,496 h ışırtı, f ısıltı gibi gizli ses”  anlam ına gelmektedir.497 Avc ının ve 

köpeklerin, av ın yuvas ından ç ıkması için hafifçe ç ıkardığı ses ile ziynet e şyasının 

çıkardığı sese de vesvese denmiştir.498 

Kavram olarak vesvese, “yavaşça kula ğa f ısıldama tonunda söylenmi ş 

insanın kafas ını kar ıştırıp ona yanl ış telkinler sokan 499 kulakla duyulamayacak 

şekilde söylenen söz, 500 nefsin veya şeytanın kalbe koydu ğu faydas ız, hat ıra ve 

düşünceler demektir ve bir nefse bu şekilde gizli olarak söz b ırakmaya da vesvese 

vermek denir.” 501 Bu kelimede, gerçekle ştirilen fiilin süreklili ği ve tekrar ı söz 

konusudur. Çünkü insan ı bir kere k ışkırtmak yeterli olmaz. Ona bir fiili i şletebilmek 

için onu tekrar tekrar kışkırtmak gereklidir.502 

Şeytan insana vesvese vermek için onun kalbini hedef almaktadır. Çünkü kalp 

bütün duygular ın merkezidir. 503 Kalp Allah’ ı bilme tan ıma yeri, Allah’ ın kap ısı ve 

kul için de Rabbinin huzurunda duraca ğı mekândır.504 İnsan bedeninde bir et parças ı 

olarak duran kalp e ğer bozulursa insan bozulmakta, düzgün olursa da insan düzgün 

                                                           
496 Dölek, Âdem, “Hadislerde İman Hususundaki Vesveseler Tedavi Yollar ı ve Telkinin Önemi”,  

Diyanet İlmî Dergi, DİB. Yayınları, Ankara, 2006, XXXXII, S: 4, s: 123 
497 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 24; X, 187 
498 el-Cevherî, es-Sihâh, II, 985; eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadir, II, 194; el-Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-

Kur’an, VII, 177 
499 İzutsu, Toshihiko,  Kur’an’da Allah ve İnsan, (Çeviren: Süleyman Ate ş), Yeni Ufuklar Ne şriyat, 

İstanbul, Trh., s: 206 
500 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, XVI, 452 
501 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, X, 187; IV, 24 
502 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, VII, 337 
503 Paksu, Mehmet, Vesvese Sebepleri ve Kurtulu ş Yolları, Nesil Yay ınları, 22. Bask ı, İstanbul, 2005, 

s: 23 
504 Erzurumlu İbrahim Hakkı, Marifetname, (Sadeleştiren: Abdullah Ayd ın), Akpınar Yayınları, Trh., 

II, 573, 578 



olmaktadır.505 Şeytan da bunu çok iyi bildi ği için insan ın kalbini ifsat ederek onu 

helak etme çabası içerisindedir. 

Şeytanın, vesvesesini uygulama alan ı olarak kulland ığı kalbi Gazzâlî; her 

taraftan üzerine oklar ya ğdırılan bir hedefe, kar şısındaki şekilleri aksettiren, as ılı bir 

aynaya ve muhtelif kanallardan içine su akan bir havuza benzetmi ştir. Bu hedefe, 

aynaya ya da havuza, çe şitli iç ya da d ış kuvvetler etki etmektedir. 506 İşte insan ın 

kalbine bu kuvvetlerin tesiriyle çe şitli manalar do ğmaktadır. Tasavvuf erbab ının 

“havâtır” diye adland ırdığı bu manalar bazen şeytandan, bazen bizzat nefsin 

kendinden, bazen meleklerden ve bazen de Allah Teâlâ’dan gelmektedir. Şeytandan 

gelenlere vesvese, nefisten gelenlere hevacis (f ısıltı), meleklerden gelenlere ilham, 

Allah’tan gelenlere ise hâtır-ı Hakk 507 veya vârid508 denmektedir. Allah Teâlâ 

tarafından peygamberlere gelen vahiy “hakiki vahiy”  olarak adland ırılmış ve dini 

terim olarak vahyin anlamının bu olduğu kaydedilmiştir. 509 

Bu anlamdaki vahyin vesveseden fark ı, tabiatüstü bu konu şmanın şeklinde 

değil, kayna ğındadır. Vahiyde konu şan Allah Teâlâ; vesvesede ise şeytandır. Bu 

bağlamda vesvese büyük vahiy alan ı içerisinde küçük bir bölümdür. 510 A şağıdaki 

ayetlerde vahiy kelimesi vesvese anlamında kullanılmıştır: 

“İşte böylece biz her peygambere insan ve cin şeytanlarını düşman k ıldık. 

Bunlar aldatmak için birbirlerine yaldızlı laflar fısıldarlar… 511 ” یُوحِي بَعْضُھُمْ إِلَى 

                                                           
505 Buhârî, İmân, 39; Müslim, Müsâkât, 107 
506 el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 59 
507 Cebeci, Lütfullah, Kur’an’da Şer Problemi, s: 152 
508 Havva, Said, Ruh Terbiyemiz, s: 304 
509 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, TDV. Yayınları, 8. Baskı, Ankara, 1991, s: 39 
510 İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, s: 205-206 
511 En‘âm, 6/112 



“… bir de şeytanlar kendi dostlarına sizinle mücadele etmeleri için mutlaka 

fısıldarlar…----ْ512”.-----  وَإِنَّ الشَّیَاطِینَ لَیُوحُونَ إِلَى أَوْلِیَائِھِم  

Bu ayetlerde şeytanların aldat ıcı, yald ızlı sözler uydurup telkin etmekteki 

süratlerini anlatmak için mecazî anlamda vahiy (süratli bir i şaretle söz) kelimesi 

kullanılmıştır.513 İşte şeytan bu şekilde insana vesvese verir ve onu aldat ır. İnsan 

bazen bunun şeytandan geldiğini bile bile aldanmaktad ır. Bu durum bir hastal ık, bir 

rahatsızlık sayılabilir. Bu rahatsızlıkta kişinin aklına kendi iradesi olmaks ızın mantık 

dışı garip fikirler gelir. Ki şi bundan rahats ızlık duyar ve bu fikirlerden kurtulmak 

ister; fakat bunu beceremez. Kendini zorlad ıkça bu fikirler hem artar hem de 

çeşitlenir. Kişi mant ığı ve akl ıyla bu fikirleri de ğerlendirdiğinde bunlar ın saçma ve 

mantıksız olduğunun farkındadır.514 

Bu yüzden vesvesenin, sistemli bir zihin faaliyetine dayanmayan, zaman 

zaman kendili ğinden beliriveren hat ıra türünden psikolojik bir olay oldu ğu; insan ı 

din d ışı davran ışlara yönelten bir “iç itme”  olarak hissedildi ği; bu anlamdaki 

vesvesenin kayna ğının şeytan oldu ğu belirtilmi ştir. Dolay ısıyla şeytanın insan ın 

zaaflarını çok iyi değerlendirmek suretiyle günümüz psikolojisinde “şuur altı teklin” 

olarak bilinen yöntemle insanları aldattığı ifade edilmiştir.515 

Şeytanın vesvese verme faaliyetinden peygamberler de dâhil olmak üzere 516 

hiçbir insan muaf tutulmam ıştır. Hz. Peygamber (sas) bir soru üzerine her insan ın 

yanında bir şeytan bulundu ğunu söylemi ş, kendisin de buna dâhil olup olmad ığı 

sorusuna, “Evet, fakat Rabbim ona kar şı bana yard ım etti de o bana teslim oldu”  
                                                           
512 En‘âm, 6/121 
513 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, III, 501 
514 Saygılı, Sefa, Strese Son, Elit Yayınları, İstanbul, 2006, s: 45 
515 Hökelekli, Hayati, “Vesvese”, İslâm’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi, IV, 2140 
516 En‘âm, 6/112 



cevabını vermi ştir.517 Ba şka bir hadislerinde Hz. Peygamber (sas) şeytanın, kan ın 

damarda dola şması gibi her insan ın damarlar ında dola ştığını bildirerek 518 hiç 

kimsenin şeytanın vesvesesinden kurtulamayaca ğına i şaret etmi ştir. Şeytanın kan ın 

damarlarda dolaşması gibi insanın damarlarında dolaşması benzetmesi de onun insan 

tarafından hissedilmeyecek şekilde kendisine yaklaştığı ve tam bir gizlilik içerisinde 

hareket ettiğine işaret etmektedir. 

114. Nâs Suresi’nde vesveseci şeytanın “Hannâs” s ıfatıyla zikredilmesi de 

bunu göstermektedir. Hannâs kelimesi “hunus”tan türetilmiştir. “Hunus”un anlam ı 

açığa ç ıktıktan sonra saklanmak veya ileri ç ıkıp geri çekilmektir. Hannâs ise 

“hunus”un mübala ğa s ığasıdır. Bu nedenle “Hannâs” kelimesi, söz konusu fiili 

çokça yapan, tekrarlayan 519 anlam ına gelmekte ve şeytanın vesvese verme i şini 

gizlice yaptığını ve bu iş için sinsice fırsat kolladığını ifade etmektedir.520 

Şeytanın insanlar ın zaaflar ını çok iyi de ğerlendirerek ona gizlice yakla şıp 

sinsice f ırsat kollamas ı, onun güçlü olmaktan ziyade, aldat ıcı ve kurnaz oldu ğunu; 

insanı doğrudan karşılamak yerine tuzak kurma ve arkadan vurma yolunu seçti ğini 

göstermektedir. O “erkekçe sava şmak yerine hile yapmay ı ve tuzak kurmay ı tercih 

etmektedir.”521 Bu hileleri ise gizli ve sürekli bir şekilde insana vesvese vermek 

suretiyle uygulamaya koymaktadır. 

 

1.a. Vesvesenin Fiiliyata Dönüşme Şekli 

Şeytanın verdi ği vesvese kalbe girdi ği zaman bu vesveseler dü şünceye,  

                                                           
517 Müslim, Münâfikûn, 70; Nesâî, İşâretu’n-Nisâ, 4 
518 Buhârî, İ‘tikâf, 8; Edeb, 121; Müslim, Selâm, 8,24; Ebu Davûd, Edeb, 81 
519 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, VII, 337 
520 Kutub, Seyyîd, Fî Zilâli’l-Kur’an, XVI, 454 
521 Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’an, s: 207 



düşünceler zikretmeye, zikretme melekesi de iradeye dönü şmektedir. Vesvese 

iradeyi yönlendirir. İrade ise vesveseyi azalara sevk eder ve azalar da bu ameli 

işlemiş olur.522 Böylece vesveseyle kalbe do ğan “havatır” arzuyu, arzu azmi, azim 

niyeti, niyet de azalar ı harekete geçirir ve vesvese amele dönü şmüş olur. 523 Bu 

şekilde amel sağlamlaşır ve âdet halini alır. 

İbn. Kayy ım el-Cevziyye nefsi harika bir ifadeyle tavsif ederek şunları 

söylemektedir: 

“Kuşkusuz Yüce Allah kulun nefsini, hiç durmayan ve devaml ı dönen bir 

değirmen gibi yaratm ıştır. Mutlaka bir şeyleri ö ğütmesi gerekir. Şayet içine dane 

konursa onu ö ğütür, içine toprak ya da ta ş da koysan onu ö ğütür. Öyleyse ki şinin 

nefsine gelen fikirler ve hat ıra gelenler/vesveseler de ğirmenin içine konan daneler 

konumundadır. Nitekim bu de ğirmen bozulacak da de ğildir. Hatta içine bir şeylerin 

konulması gerekir. Buna göre insanlardan kimisi vard ır ki, de ğirmene daneler de 

koyar. Hem kendisine hem başkasına yararlı ince toz, un vb. çıkar. Kuşkusuz çoğu da 

kum, ta ş, saman vb. şeyleri de ğirmende ö ğütür. Hamurun ve ekme ğin vakti 

geldiğinde, o takdirde gerçek öğütülmüş olan karşısına çıkacaktır.”524 

Yukarıda izah ettiğimiz, vesvesenin amele dönüşmesi şekliyle ilgili ifadelerin 

hayatımızda kulland ığımız şekliyle de ğişik bir benzetmesi de yap ılmıştır ki bu 

benzetmeyi konuyu daha da anla şılır hale getirmesi hasebiyle aynen zikretmek 

yerinde olacaktır: 

“Uzaktan kumanda; içinde bulunan verici vas ıtasıyla kar şısındaki al ıcıya 

gözle görülemeyen ve hissedilmeyen k ızıl ötesi (infrared) ışınları belirli frekanslarda 

                                                           
522 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 286 
523 el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 59 
524 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 287 



göndermektedir. Alıcı da aynı şekilde aynı frekanslara ayarlı olan ışınları almakta ve 

içindeki çe şitli devreler vas ıtasıyla istenilen tarafa yönlendirmektedir. Böylece 

istenilen ses, görüntü izlenmektedir. İşte bunun gibi, şeytan verici, lemme-i şeytanî 

de, insan ın içindeki nefis ve buna ba ğlı duygular da al ıcı durumundad ır. Şeytanın 

vesveseleri de, al ıcı olan duygular taraf ından alınmakta ve insan ın hayal dünyas ına 

yönlendirilmektedir. Verilen sinyale göre hayal aynas ında suretler ve dü şünceler 

oluşmaktadır.”  

“Uzaktan kumanda ile çal ışan her cihaz ın kumandas ı ve frekanslar ı farkl ı 

olduğu gibi, her insan ın zaaf noktalar ı (gazab, şehvet, şöhret, h ırs, cimrilik, 

tembellik, korku, zenginlik vs.) da farkl ıdır. Şeytan bu zaaf noktalar ını 

değerlendirmekte ve ona göre sinyaller, di ğer bir ifadeyle vesveseler 

göndermektedir.”525  

İşte şeytan bu şekilde vesvese vermektedir. Ku şkusuz bu vesveseyi daha ilk 

aşamasındayken yani kalbe daha yeni at ılmışken reddetmek, kovmak, kuvvetlenip 

tamamlandıktan ve bir âdet haline geldikten sonra reddedip kovmaktan çok daha 

kolaydır. 

İnsana, kalbine iradesi dışında gelen vesveseyi amele dönüştürmedikçe günah 

yazılmayacağını bir kudsî hadiste Hz. Peygamber (sas) şu şekilde ifade etmiştir: 

“Allah şöyle buyurdu: ‘Kulum bir iyilik yapmak ister de onu yapmazsa, ona 

bir iyilik yazar ım. E ğer yapar da o niyetini amele dönü ştürürse, ona da on 

katından yediyüz kat ına kadar iyilik yazar ım. Kulum bir günah i şlemek ister de 

onu yapmazsa, ona günah yazmam. Eğer yaparsa bir günah yazarım.”526  

                                                           
525 Dölek, Âdem, “Hadislerde İman Hususundaki Vesveseler.”,  Diyanet İlmî Dergi, XXXXII, S: 4; s: 

137, 83. dipnot 
526 Müslim, İmân, 204 



Bir ba şka hadis-i kudside ise Allah’ ın, insan ın içinden geçirdi ği kötülükleri 

amele dönü ştürmedikçe affetti ği ve meleklere bunlar ı yazmamalar ını emretti ği527 

belirtilmiştir. Yine Hz. Peygamber (sas) bu konuda şöyle buyurmuştur: 

“Allah iyilikleri ve kötülükleri yazm ıştır. (Takdir etmi ştir.) Sonra 

(bunları)şöyle beyan etmi ştir. Kim bir iyilik yapmay ı dü şünür de onu yapmazsa, 

Allah onu kendi katında tam bir iyilik olarak yazar. Şayet onu düşünür de yaparsa, 

Allah Azze ve Celle on kat ından yedi yüz ve daha fazla kat ına kadar yazar. E ğer 

bir kötülük dü şünür de yapmazsa Allah o kötülü ğü kendi kat ında tam bir iyilik 

olarak yazar. Kötülü ğü dü şünür de bunu yaparsa Allah onu bir kötülük olarak 

yazar.”528 

Hadis-i Şerif’ler insan ın istemeyerek içinden geçirdi ği kötülükler söze ve 

amele dönüştürülmediği müddetçe Allah’ ın, bu vesveselerden dolay ı insanı sorumlu 

tutmadığını; hatta ki şinin o vesveselere ilgi göstermeyerek amele dönü ştürmediği 

için bir iyilik sevabı aldığını göstermektedir. 

Ancak, ‘madem vesvese amele dönü ştürülmedikçe sevap yaz ılıyor; o halde 

kötü dü şünceleri içimden geçireyim, ama onu yapmayay ım da sevap kazanay ım’ 

düşüncesi de yanlıştır. Çünkü bu durumda irade devreye girdiği için vesveseye kulak 

vermek suretiyle boyun e ğilmiş olunaca ğı ve insan ın sorumluluk alt ına girece ği 

belirtilmiştir.529 

Oysa kalbe gelen vesveseye kulak verilmemeli ve bu dü şüncenin şeytandan 

geldiği hat ırda tutularak kovulmal ıdır. Böyle yap ıldığında daha sonra gelen 

vesveselerin kovulması da kolayla şacaktır. Eğer bu vesveseler kovulmazsa, devaml ı 

                                                           
527 Müslim, İmân, 205 
528 Müslim, İmân, 207 
529 Dölek, Âdem, “Hadislerde İman Hususundaki Vesveseler” Diyanet İlmî Dergi, XXXXII,  S:4, 131 



düşünülen ve dönüp dolaşan fikirler halini alırlar. Bu fikirler düşünüle düşünüle irade 

harekete geçer. İrade organlar ı harekete geçirir. Organlar harekete geçmese de bu 

fikirler bir temenni olarak kalbe geri döner ve kalpte bir istek, murat etme halini 

alır.530 İşte bu sebeple vesvesenin hiç dü şünülmeden hemen reddedilmesi ve 

kovulması gerekir ve yine bu sebeple ‘vesveseyi dü şünme, ama onu amele 

dönüştürmeyerek sevap kazanma’ düşüncesi sorumluluğu beraberinde getirir. Zira bu 

düşüncede bir irade söz konusudur ve iradi i şlerde ve dü şüncelerde sorumluluk 

devreye girmektedir. 

 

1.b. Nefsin Arzu ve İsteklerine Göre Vesvese Vermesi 

Şeytan, insana ard ı arkas ı kesilmeyen vesveseler verir.  O bu i şi yaparken 

nefsin meyyal oldu ğu taraf ı iyice ara ştırıp anlayarak ona göre hareket etmektedir. 

Her nefis kuşkusuz bir değildir ve her nefsin daha çok meyyal oldu ğu taraflar vardır. 

İşte şeytan vesvese verirken insan ın bu zaaf noktalar ından içeri s ızar. T ıpkı sava ş 

anında taraflar ın, dü şmanlarının zay ıf noktalar ını ara ştırarak onlara buralardan 

taarruz etmesi gibi. 

Nefis hangi yöne meyilli ise şeytan insana, bu hususta kendisine emredilen ve 

kendisinden beklenenlerle yetinmeyip çok ileri ve a şırı gitmesini temin etmek için 

telkin ve teşviklerde bulunur. Hiçbir zaman insanlar ın itidal ve hakkaniyet ölçüsünde 

olmalarından razı değildir, ya ifrat ister ya da tefrit.531 

Şeytanın bu şekildeki vesveselerinden, nefsanî arzu ve isteklerin, heva ve 

heveslerin egemen oldu ğu hasta kalpler 532 çok çabuk etkilenir ve onun etkisi alt ına 

                                                           
530 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 287 
531 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 32,33 
532 Bakara, 2/10 



girerler. Bu kalplerin sahiplerinin şeytanın bu vesvese ve k ışkırtmalarına olumlu 

tepkiler vermesi ve şeytanın oyuncağı haline gelmeleri çok da zor de ğildir. Böylece 

zaten hasta olan kalplerinin hastalığı daha da artar ve durumları giderek ağırlaşır. 

Kendi nitelik ve yarat ılışını, evrenin niteliğini ve kendisi ile evren aras ındaki 

ilişkinin niteliğini algılayıp idrak ederek, “insan olma” aşamasına gelebilenler533 ve 

o en zor günde Allah’a kalb-i selim ile gelip Rablerine bu takdimeyi sunabilecek 

olanlar534 ise şeytanın bu k ışkırtmalarına ve vesveselerine ald ırmayarak kendilerini 

korurlar. 

Nefs-i Emmâre (Kötülü ğü emreden nefis), şeytanın vesveselerine olumlu 

yönde cevap verdi ğinde şeytan daha güçlü bir şekilde vesvese vermek için nefsin 

kötü yöndeki arzu ve isteklerinden faydalanarak ondan destek al ır. Yani şeytan 

nefsin arzu etti ği ve güzel gördü ğü şeylerle insana vesvese verir. Nefsin bu arzu ve 

istekleri artt ıkça şeytanın vesvese verme yollar ı da buna paralel olarak artmaktad ır. 

Nefsanî arzu ve istekler sınır tanımaz hale gelince şeytan artık o insanla sıkı bir ilişki 

kurar. Onu diledi ği şekilde hareket ettirerek vesveselerinin kölesi durumuna 

getirir.535 Bu yüzden nefsin, şeytanın adeta bir destekçisi ve yard ımcısı konumunda 

olduğu ifade edilmiştir.536 Böylece insan, aralar ında bu şekilde sıkı bir ilişki bulunan 

içte nefsin dışta da şeytanın oyununa gelmiş olur. 

Kur’an bu iki dü şmana kar şı dikkatli olma uyar ılarını sürekli tekrarlam ıştır. 

Nefisle ilgili olarak, onun hal ve mertebeleri ile onun kötü arzular ından korunmak 

gerektiğine dair ayetlerin 537 azl ığına kar şın şeytanla mücadele hususundaki ayetler 

                                                           
533 Şeriati, Ali, İnsanın Dört Zindanı, s: 22 
534 Şu‘arâ, 26/88-89 
535 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 17,18 
536 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 26 
537 Yusuf, 12/53; Kıyâme, 75/2; Nâziât, 79/40 



çok daha fazlad ır. Bu da nefse kar şı yap ılacak mücadelenin çok daha fazlas ının 

şeytana karşı yapılması gerektiği sonucunu ortaya koymaktad ır. Bu ayetler sebebiyle 

şeytanın şerrinin, nefsin şerrinden daha fazla oldu ğu ve nefsin şerrinin şeytanın 

şerrinden kaynaklandığı söylenmiştir.538 

Bu derece tehlikeli olan şeytana, ayn ı derecede tehlikeli silah olan 

vesvesenin, insanlar ı aldatma yöntemi olarak kullanmas ı için verilmesinin elbette 

bazı hikmetleri vardır. Bunlar özetle şu şekilde sıralanmıştır: 

Aşırıya kaçmamak kayd ıyla vesvese, insan ı teyakkuzda tutar ve onun gaflete 

düşmesini önler. Çünkü vesvese şeytanın tuza ğıdır. Bunu bilen insan dü şmanın 

taarruzlarına karşı daima uyanık olur. Bunun yan ında vesvesenin, insanı inceleme ve 

öğrenmeye sevk eden bir taraf ı da vard ır. İnsan vesveseye kap ıldığı konu hakk ında 

inceleme ve ara ştırma yapar ve bilgi sahibi olur. Vesveseli insan gerek imanî gerek 

taabbüdî konularda ciddiyet içinde hareket eder. Üzerindeki miskinlik ve tembelli ği 

atar. Vesvese insanın imanını taklidi iman seviyesinden, ara ştırmaları sonucu tahkiki 

iman seviyesine yükseltir. 539 Bu sebeplerle, kendisine vesvese hakk ında sorulan 

soruya Hz. Peygamber (sas), “Vesvese apaçık bir imandır.” cevabını vermiştir.540 

 

1.c. Vesvese Vermekte Tedriciliği 

Şeytan insana vesvese verirken a şamalı bir yöntem izlemektedir. O, bu 

yöntemi o kadar iyi kullan ır ki birçok insan onun tuza ğına düşmektedir. Zira şeytan, 

verdiği vesvesenin ba şarısız oldu ğunu ve i şe yaramaz hale geldi ğini görünce bir 

                                                           
538 el-Cevziyye, İbn. Kayy ım, Şeytanın Hileleri,  (Çeviren: Mehdi Ayd ın), Özlem Yay ın Da ğıtım, 

İstanbul, 2005, s: 59 
539 Paksu, Mehmed, Vesvese, 61-66 
540 Müslim, İmân, 211 



başka yönteme geçer. Şeytanın Hz. Âdem ve e şini kand ırdığı sahneyi anlat ırken 

Kurân-ı Kerim, “----- ifadesini kullanm ”----- فَدَلَّاھُمَا بِغُرُورٍ ıştır.541 Buradaki “--  فَدَلَّاھُمَا

---” kelimesinin, onlar ın şeytan taraf ından a şamalı olarak aldat ıldığını ifade etti ği 

belirtilmektedir.542 

İbn. Kayyım el-Cevziyye şeytanın aldatmasındaki tedriciliği özetle şu şekilde 

kaydetmiştir: Şeytan insana önce dinini, Allah’a kavu şmayı, kemal s ıfatlarını ve 

peygamberlerin getirdiklerini inkâr ettirmeye çal ışır. E ğer kul bu engeli a şar ve 

yoluna devam ederse bidat engeliyle karşısına çıkar. Bunu da aşarsa büyük günahları 

ona i şletmeye çal ışır. Bu da olmazsa küçük günahlar ı ona i şlettirme yoluna gider. 

Eğer şeytan bu engellerde ba şarılı olamaz da kul bunlar ı teker teker a şarsa bu defa 

kişiyi nafile ibadetlerden al ıkoymak ve bo ş şeylerle meşgul etmek için mubah olan 

şeyleri çokça yaptırmaya çalışır. Bundan sonra şeytanın deneyeceği yol, kişinin daha 

üstün ameller yerine daha az fazileti olan amellerle me şgul olmas ı için gayret sarf 

etmektir. Son çare olarak şeytan, tüm bu engelleri ba şarıyla alt eden mümine, hiç 

kimsenin, hatta peygamberlerin bile kurtulamadığı şu engelle saldırır: Müminin hayır 

konusundaki derecesine göre, kendi taraftarlar ını ve içleri dü şmanlıkla dolu 

ordusunu, çe şitli eziyetlerle, ona sald ırtır ve musallat eder. Müminin hay ır 

konusundaki mertebesi yükseldikçe bu sald ırı da şiddetlenerek artar. Müminin bu 

engelden kurtulmas ı mümkün de ğildir. Ona dü şen görev bu bask ı ve şiddete göğüs 

germektir.543 Peygamberler bile buna maruz kalm ış ve muzdarip olmu ş, ancak onlar 

bu bask ılara gö ğüs germesini bilmi şlerdir. Müminlerin görevi peygamberlerin 

izinden gitmek olduğuna göre onlar da bu yolu seçmelidirler. 

                                                           
541 A‘râf, 7/22 
542 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 21 
543 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Medâricu’s-Sâlikîn, I, 181-183 



1.d. Allah Hakkında Tecessüse Sevk Etmesi 

Şeytan insan ın hat ırına Allah Teâlâ hakk ında baz ı hayali şeyler getirir. Bu 

düşünceler insanı felakete sürükleyecek türdendir. Ebu Hureyre (ra)’dan bu konuyla 

ilgili Hz. Peygamber (sas)’in şöyle buyurduğu rivayet edilmektedir: 

“Şeytan herhangi birinize gelir ve ‘ Şunu kim yaratt ı, bunu kim yaratt ı?’ 

diye sorar. Sonra da ‘Rabbini kim yaratt ı?’ diye sorar. E ğer iş bu noktaya gelirse 

hemen Allaha sığının ve düşünmeyi bırakın.”544 

Yine Ebû Hureyre’den (ra) rivayet edilen ba şka bir hadiste Hz. Peygamber 

(sas); i ş bu noktaya geldi ğinde “Allah’a ve Rasulü’ne iman ettim.”  denmesini 

emretmiştir.545 Çünkü bu söz şeytanın vesvesesine itiraz mahiyetindedir ve onu 

giderir.546 

Şeytandan gelen baz ı dü şünceler vard ır ki bunlar çok tehlikeli sonuçlar 

doğurabilir. Bu konu hakkında Ebu Hureyre (ra)’dan şu hadis rivayet edilmiştir: 

“Hz. Peygamber (sas)’in arkada şlarından baz ıları yan ına gelip ona, 

‘Hiçbirimizin konu şmadığı hatta konu şmaktan hepimizin şiddetle kaç ındığı baz ı 

söz ve dü şünceler aklımıza geliyor.’ dediler. Allah Rasulü, ‘Gerçekten öyle oluyor 

mu?’ diye sordu. Arkada şları, ‘Evet.’ deyince Rasulüllah (sas), ‘ İşte apaç ık iman 

budur.’ buyurdu.”547  

Hadisin ba şka bir varyant ında Allah Rasulü’nün, sahabenin “evet” cevab ı 

üzerine “Allahu Ekber, Allahu Ekber! Şeytanın hilesini vesveseye çeviren Allah’a 

hamd olsun.” buyurduğu rivayet edilmiştir.548 

                                                           
544 Müslim, İmân, 214 
545 Müslim, İmân, 212–213 
546 el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 80 
547 Müslim, İmân, 209 
548 Ebu Dâvûd, Edeb, 118 



Hadisteki “Şeytanın hilesini vesveseye çeviren…”  ifadesi ilgi çekicidir. Bu 

ifade şöyle yorumlanabilir:  

Müminin akl ına böyle şeytani dü şüncelerin gelmesi nedeniyle iman ından 

endişe etmesi, kalbinin derinliklerinde bulunan iman ının canlı ve uyan ık olduğunun 

nişanesidir. Bu endişe şeytanın kendisine egemen olamadığını göstermektedir.549 

Hz. Peygamber (sas)’in, ak ıllarına gelen şeytani dü şünceleri gözlerinde 

büyüten ve o dü şünceleri ifade etmekten korkup kaç ınan sahabeye bu cevab ı 

vermesi, onlar ın iman ının canl ı ve uyan ık oldu ğunu belirtmek için olsa gerektir. 

Çünkü böylesi bir durum, iman ın kalbe yerle ştiğini ve şüphenin ortadan kalkt ığını 

göstermektedir. Aksi halde insan bu dü şünceleri gözünde büyütmez ve onlardan 

korkmaz. 

Daha önce de ele ald ığımız gibi 550 vesvese kalbe önce hat ıra olarak gelir. 

Sonra kalp bu hat ıraya meyleder. Buraya kadar insan ın iradesi henüz söz konusu 

değildir. Meyilden sonra azim ve kast gerçekle şir ki irade kullan ılarak bu vesvese 

azim ve kasta dönüşmektedir. Bu durumda sorumluluk devreye girmektedir. Azim ve 

kast olmazsa, dü şünce sadece vesvesede kal ırsa sorumluluk yoktur. İşte hadiste de 

kişinin iradesi i şin içine girmeden şeytanın hilesinin zarar vermedi ğine i şaret 

edilmektedir ki bu da Allah ‘a hamdetmek için yeterli bir sebeptir.551 

Kısaca, şeytanın bu tür tehlikeli dü şünceleri müminin kalbine atmas ı Hz. 

Peygamber (sas)’in deyimiyle “Mahza imand ır.”552 Zira şeytan insana vesvese 

vermekle onun iman ına sald ırmak ve onu yok etmek istemektedir. 553 Öyleyse iman 

                                                           
549 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 24 
550 Bkz: Tezimizin “Vesvesenin Fiiliyata Dönüşme Şekli”  Başlığı, s: 109 
551 Dölek, Âdem,“Hadislerde İman Hususundaki Vesveseler”Diyanet İlmî Dergi,XXXXII, S:4, s:139, 
552 Müslim, İmân, 211; Krş: Müslim, İmân, 209 
553 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 287 



vardır ki şeytanın saldırısı gerçekleşmektedir. 

 

1.e. İnsanın Karşısına Son Engel İle Çıkması 

Şeytan, insan ın sorumluluklar ını yerine getirmesi için ona son bir engelin 

kaldığını, bu engeli a ştıktan sonra sorumlulu ğunun gere ğini yapmas ını f ısıldar. 

Şeytanın bu faaliyetine, özellikle günümüz Türk toplumunun hacca gitme 

sorumlulukları hususundaki davranışları çok güzel bir emsal teşkil etmektedir: 

Hacc farîzasını eda edip dönenlerden zaman zaman şu tespiti dinlemekteyiz: 

“Bizim Türk hac ıları orada hemen ay ırt edilebiliyor. Çünkü Türk hac ılarının çoğu 

yaşlı; aralar ında genç olanlar çok çok az.”  Bu yerinde tespitin sebebi şudur: 

Anadolu’daki insanlar –istisnalar elbette mevcuttur.- “Önce çocu ğu bir ba ş göz 

edeyim hacca ondan sonra giderim. Hele şu evi bir bitireyim hacc ı sonra da eda 

ederim…” gibi dü şüncelerle bu ibadeti hep sonraya ertelemektedirler. Ancak ne 

hikmetse bu ‘bahaneler’ veya ‘ihtiyaçlar’ bir türlü bitmek bilmez. Böylece halk ımız 

bu ‘ihtiyaçlar ı’ yüzünden ya şlanır ve art ık belki de çevre bask ısı sonucu, Allah’ ın 

insanlar üzerindeki hakkı554 olan hacc farîzasını eda etmeye ancak fırsat bulur. 

Oysaki İslâm’ın beş şartından biri olan haccetmenin vücûb şartları aras ında, 

müminin ihtiyaçlar ı bittikten sonra haccetmesi gibi bir şart mevcut de ğildir. Fakat 

yeterli malî zenginlik hacc ın vücûb şartları aras ındadır.555 Öyleyse mümin, dinen 

zengin say ılacak kadar mali yeterlili ğe sahip oldu ğu andan itibaren bu görevle 

mükelleftir. Zengin bir mümin ileride fakir dü şebilir. Ancak zengin iken yerine 

getirmediği bu görev zenginlik elden gidince müminin sorumlulu ğundan 

düşmemektedir. Bu sebeple bu mükellefiyetin bir an önce eda edilmesi gereklidir. 
                                                           
554 Âl-i İmrân, 3/97 
555 Yücel, İrfan, İlmihal 1 İman ve İbadetler, TDV. Yayınları, I, 516 



İşte şeytan insan bu dü şünceleri telkin ederek ihmalkâr davranmas ını, bu 

duruma raz ı olmas ını ve varsay ılan engellerin ortadan kalkmas ını beklemesini 

sağlayarak salih amelleri hep erteletir. Ancak gerçekte son engel yoktur. Zira şeytan 

bu engeller tek tek ortadan kalkt ıkça her defasında başka bir engel ç ıkartmaktadır.556 

Bu böylece sürüp gitmekte ve şeytan insanın salih amel işlemesine engel olmaktadır. 

Ya da insanın salih amelleri işleme sayısını en asgaride tutmaya çalışmaktadır. 

 

1.f. İnsandaki Kendini Beğenme Duygusunu Kışkırtması 

Şeytan, insanda var olan kendini be ğenme (ucûb) duygusunu harekete 

geçirmek için uğraşmaktadır. Şeytanın bu k ışkırtmasına kulak veren ve aldanan ki şi 

artık kendinden ba şka hiç kimseyi be ğenmez. Keşf ehli oldu ğuna kendini inand ırır. 

İlmi, kitap ve sünneti bunlar ın şeriatın d ış yüzü oldu ğu gerekçesiyle bir kenara 

bırakır. Kendisi şeriatın iç yüzüne vak ıf oldu ğu için art ık ilme, kitap ve sünnete 

ihtiyacı bulunmamaktad ır. Bu tür insanlar kendisini herkesten üstün gördükleri için 

kendisine hürmet ve tazim edilmesini beklerler. Hatta hürmette kusur gösterenlere 

içten içe kin beslerler.557 

Şeytanın bu tuza ğına kap ılan baz ı mutasavv ıflar, keramet ehli olduklar ına 

inanarak kendilerine ilham geldi ğine inand ıkları gibi bu ilhamlar ında zerre kadar 

hata olmadığını iddia ederler. Ancak bu bir yan ılgıdır. Çünkü kalbe gelen zanlar ya 

Rahmanî, ya şeytanî ya da nefsanî olur. İnsan zühd ve ibadette ne kadar ileri giderse 

gitsin hiçbir zaman nefis ve şeytandan tamamen kurtulamaz. 558 Bu yüzden de, 

kendisine gelen bu zanlar şeytanî veya nefsanî de olabilir. Ancak onlar kesin olarak 

                                                           
556 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 27 
557 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Şeytanın Hileleri, s: 115–116, 124–125 
558 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 45 



Rahmanî olduğuna inanmaktadırlar. 

Bu tür insanlara şeytan diğer insanlar ın aras ına kar ışmamalarını telkin eder. 

Aksi takdirde onlar nazar ındaki heybet ve vakarlar ının azalacağını, böylece onlar ın 

itibarına önem vermeseler bile, sözlerinin geçmeyece ğini, bu yüzden de emr-i bi’l-

ma’ruf ve nehy-i ani’l-münker görevlerini lay ıkıyla yapamayacaklar ını f ısıldar.559  

Şeytan bu tür insanlara tek ya şam tarz ını benimsetir. Öyle ki bu insanlar ın bu tek 

yaşam tarz ı üzerindeki ısrarları, farzlar üzerindeki ısrar ve devamlar ından daha 

fazladır. Asla bunun dışına çıkmazlar, çıkanları da şiddetle kınarlar.560 

Şeytanın tuza ğına dü şen bu insanlar, içinde bulunduklar ı durumdan 

hoşnutturlar. Yapt ıkları her şeyin doğru olduğuna, şeytanın başkalarına yak ın oluşu 

kadar kendilerine uzak oldu ğuna inanmakta ve hidâyet üzere olduklar ını 

zannetmektedirler. Ayet-i Kerime’de onların bu durumu şöyle anlatılmaktadır: 

“Şüphesiz bu şeytanlar onlar ı do ğru yoldan sapt ırırlar. Onlar ise do ğru 

yolda olduklarını sanırlar.”561  

Düşünceleri bu mecrada olan insanlar kendilerini tam bir olgunluk içinde 

gördükleri için, ay ıplarını ve eksikliklerini görmezler. Buna ba ğlı olarak da verilen 

öğütleri üzerlerine al ınıp dinlemezler. Dinlemedikleri için de hatalar ını düzeltmek 

için çaba sarf etmezler. 562 Zaten onlar dalâlette olduklar ını nefislerine bile itiraf 

edemezler.563 

 

 

                                                           
559 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, a.g.e., s: 41-42 
560 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, a.g.e., s: 50 
561 Zuhruf, 43/37; Krş: A‘râf, 7/30 
562 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 28 
563 eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, II, 199 



1.g. İbadetler Hususundaki Vesvesesi 

Şeytanın vesvesesine maruz kalan insanlar en çok bu tür vesveseyle 

karşılaşırlar. Asl ında bu vesvesenin alt ında yatan sebep, insan ın ibadetini en güzel 

şekilde yapma gayretidir. İnsan, ibadet görevini yanl ışsız ve eksiksiz yaparak en 

mükemmel ibadeti gerçekle ştirme azmindedir.564 Şeytan işte burada devreye girerek 

bu insan ın kalbine “acaba abdestim oldu mu? Acaba şunu eksik mi yapt ım?” 

şeklinde vesvese verir. Bu vesveseye tak ılıp kalan insan tekrar tekrar ayn ı ibadeti 

yapar. Bu böylece devam eder ve insan ümitsizliğe düşer. 

Bu tuza ğa cahillerin dü şebileceğini anlatan İbn. Kayy ım el-Cevziyye, bu 

cahillerin Hz. Peygamber (sas)’in sünnetini adeta yetersiz gördüklerini, bu yüzden de 

sıkıntıya düştüklerini aktarmakta565 ve şu sözleri kaydetmektedir: 

“Yine bilinen bir husustur ki, ashab ın içinde bir tek vesveseli kimse yoktu! 

Eğer bu, dinen ihtiyat olsaydı, muhakkak onlarda da bunun görülmesi lazımdı…”566 

Gerçekten de bu hususta vesveseye kap ılanları zaman zaman görmekteyiz. 

İçlerine dü şen vesvese nedeniyle tekrar tekrar abdest alanlar suyu israf ettiklerini 

düşünmelidirler. Çünkü Hz. Peygamber (sas), akarsu kenar ında abdest al ırken bile 

suyun israf edilmemesi gerektiğini beyan etmiştir.567  

 

1.h. Bedir Savaşı, Su Kuyuları ve Şeytanın Vesvesesi 

Bedir Savaşı’nda müşrikler Müslümanlardan daha önce sava ş alanına gelmiş 

ve su bulunan yerleri tutmu şlardı. Müslümanlara su vermiyorlar ve bu sayede kolay 

                                                           
564 Paksu, Mehmed, Vesvese, s: 36 
565 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 52 
566 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak,  s: 68 
567 İbn. Mâce, Tahâret, 425 



bir zafer elde etmeyi umuyorlard ı.568 Müslüman askerlerden baz ıları ihtilam olunca 

şeytan hemen onlara bu haldeyken dü şmana kar şı nas ıl çarp ışacakları hususunda 

vesvese verdi. 569 Sava şın gün ışığında yap ıldığı eski zamanlarda, gece istirahata 

çekilen asker, sava ş psikolojisi sebebiyle uykusuz kal ır, fizik ve moral aç ısından 

olumsuz etkilenirdi. 570 Bunlar ın haricinde Müslümanlar ın bulunduklar ı yer 

kumluktu. Yürürken ayaklar ı kuma gömülüyor, bu yüzden de zorluk çekiyorlard ı.571 

Şeytan bu f ırsatı da de ğerlendirerek müminlere “Eğer siz hak yolda olsayd ınız, 

aranızda peygamber de bulundu ğu halde susuz kalmazd ınız ve bu zorluklar ı 

çekmezdiniz.” şeklinde vesvese verdi. Ancak Allah Teâlâ, müşriklerin üzerine felaket 

gibi, müminlerin üzerine rahmet gibi ya ğmur yağdırarak bu vesveseyi giderdi. 572 Bu 

durum Kur’an’da şöyle anlatılmaktadır: 

“Hani (Allah) kendi taraf ından bir güvenlik olarak sizi hafif bir uykuya 

daldırıyor; sizi temizlemek, sizden şeytanın vesvesesini gidermek, kalplerinizi 

pekiştirmek ve ayaklar ınızı sa ğlam bast ırmak için üzerinize gökten ya ğmur 

yağdırıyordu.”573  

Şeytanın vesvesesi, ba şlayacak sava ş nedeniyle müminlere korku ve 

karışıklık duygusunu vermekti. Bu kritik anda Allah taraf ından indirilen ya ğmur ve 

uyuklama şeytanın vesveselerini gidermi şti.574 Müminlere ilahi yard ım bu şekilde 

tecelli etmişti.575 

                                                           
568 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 208 
569 Ebu Bekir Abdurrezzak b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzâk, I, 234 
570 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, II, 670 
571 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 208 
572 el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, II, 400–401 
573 Enfâl, 8/11 
574 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, II, 157 
575 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, II, 670 



Hamdi Yazır bu ayetteki ifadelerin şu hikmetleri ihtiva ettiğini belirtmektedir: 

sizi bununla temizlesin -----لِیُطَھِّرَكُمْ بِھِ -----“ …. Kirli şeylerden temizleyip 

arındırsın. Abdestinizi, guslünüzü yapman ıza yarasın da bu yüzden gönlünüz huzura 

kavuşsun. Çünkü Müslümanlar su bulamad ıkları zaman s ıcak ve susuzluktan 

etkilendikleri kadar belki de daha fazlas ıyla gusülsüzlük ve abdestsizlikten dolay ı 

rahatsız olurlar, elem duyarlar. Gerçekten temizlik her nimetin temelidir. Bu hikmete 

binaen Allah Teâlâ bunu ilk önce zikretmiştir.” 

 ve sizden şeytanın vesvesesini gidersin …-----وَیُذْھِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّیْطَانِ -----“

diye… Dü şman Bedir suyunu tutmu ş bulundu ğu için şeytan Müslümanlar ı 

susuzluktan k ırılmakla korkutuyordu. Rivayete göre Müslümanlardan baz ıları 

uyuyup ihtilam olunca şeytan kendilerine görünüp demi şti ki: ‘Siz hak yolda 

olduğunuzu san ıyorsunuz, hâlbuki bu şekilde namaz k ılacaksınız ve susuzluktan 

helak olacaks ınız. Eğer hak yolda olsayd ınız, düşman su ba şlarını tutabilir miydi?’ 

İşte yağmurun yağması şeytanın bu gibi vesveselerini de gidermişti.” 

ve kalpleriniz üzerine bir rab …-----وَلِیَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ ----“ ıta olsun diye … 

Allah’ın lutfunun bir ba şlangıcı olan bu olay ı hepiniz görüp de kalpleriniz kuvvet 

bulsun, Allah’a olan güveniniz ve tevekkülünüz kesinlik kazans ın; Allah’a ve 

birbirinize bağlılığınız artsın diye.” 

ve bununla ayaklar …-----وَیُثَبِّتَ بِھِ الْأَقْدَامَ ----“ ınızı sabit k ılsın diye … 

Ayaklarınızı yerli yerinde tutsun, sizi yere s ımsıkı bast ırsın da kumlara gömülüp 

kaymasın diye. Veya düşman karşısında ayak direten kimseler olasınız diye.”576 

Gerçekten de Allah’ ın lütfetti ği uyku müminler için bir moral kayna ğı 

olurken ya ğan ya ğmur da Müslümanlara birçok fayda sa ğlamıştır. Müslümanlar 
                                                           
576 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 208–209 



yağmur sular ıyla temizlenmenin yan ında su depolama imkân ı buldular. 

Müslümanların mevzilendikleri vadinin üst tarafındaki kumluk alan sertleşti ve onlar, 

sağlam zemine emin ad ımlarla basar oldular. Ayr ıca ya ğmur mü şrik ordusu için 

zorluklara sebep oldu. Çünkü ya ğmur sular ı onlar ın mevzilendikleri vadinin alt 

taraflarına birikti ve zemini kayganla ştırdı. Mü şrikler bu kaygan zeminde zorlukla 

hareket eder oldular.577 Böylece müşrikler için bir avantaj olan su kuyularının olduğu 

yerde mevzilenme, Allah’ ın müminlere lütfu sebebiyle mü şrikler için dezavantaja 

dönüşmüş oldu. Şeytanın müminlere bu yüzden vermiş olduğu vesvese de bu şekilde 

giderilmiş oldu. 

 

1.i. Kötü Amelleri Süslü ve Güzel göstermesi 

Şeytan, insana kötü amelleri süsleyip püsleyerek güzel göstermektedir. 

Süsleme, şeytanın, gerçe ği oldu ğundan farkl ı göstererek insanlar ı kand ırdığı bir 

aldatma sanat ıdır. O, bu sanatla gerçek ve çirkin yüzünü gizlemekte, insanlar ı 

kurduğu tuzaklara dü şürmek amac ıyla, kötü amellerinin içerisinde bulunan iyi 

yönleri abartılı olarak göstermektedir.578 Böylece gerçeğin çehresini değiştirmekte ve 

insanın iç dengelerini alt üst etmektedir. İnsanın bunun etkisine girerek yanl ışı fark 

edememesi bu şekilde başlamakta ve bu gidi ş sapmayla ve uçuruma yuvarlanmayla 

sonuçlanmaktadır.579 

İnsan şeytanın bu yöntemine kand ığı anda her kötü ameli için bir “kılıf” 

bulmaktadır. Allah’a ortak ko şanların amellerine bulduklar ı “kılıfı” Kur’an şu 

sözlerle tanımlamaktadır: 

                                                           
577 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, II, 157 
578 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 18 
579 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 533 



“İyi bilin ki, halis din yaln ız Allah’ ındır. Onu b ırakıp da ba şka dostlar 

edinenler, ‘Biz onlara sadece bizi Allah’a daha çok yakla ştırsınlar diye ibadet 

ediyoruz.’ diyorlar. Şüphesiz Allah, ayr ılığa dü ştükleri şeyler konusunda 

aralarında hüküm verecektir. Şüphesiz Allah, yalanc ı ve nankör olanlar ı do ğru 

yola iletmez.”580 

Şeytan, ayette geçen mü şriklerin kötü amellerini tezyin etmi ş ve onlar da 

hemen “bizi Allah’a yakla ştırmaları için onlara ibadet ediyoruz.”  k ılıfını 

uyduruvermişlerdi. Bazı müşrikler de şeytanın tezyinine aldanarak putlara taparken, 

bu amellerine uydurduklar ı k ılıf da “ölmüş ki şilere sayg ı, onlar ın hat ıralarını yâd 

etme” kılıfı olmuştur.581 

Geçmiş ümmetlerde Âd ve Semûd kavimleri de şeytanın tezyinine 

aldanmışlardır: 

“Âd ve Semûd kavimlerini de helak ettik. Bu, onlar ın (harap olmu ş) 

yurtlarından size besbelli olmuştur. Şeytan onlara işlerini süslemiş ve onları doğru 

yoldan alıkoymuştur. Hâlbuki onlar gözü açık kimselerdi.” 582 

Ayette şeytanın bu toplulukların üzerindeki etkisinden bahsedilmekle birlikte, 

aslında onlar ın gerçe ği görme (ibtisar -- yetene (--وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِینَ   ğine sahip 

oldukları özellikle belirtilmektedir. Bu da insan ın, şeytanın etkisini a şacak zihinsel 

ve iradî güçlerle donatılmış olduğunu göstermektedir.583 

Onların ak ılları ba şlarındaydı, hidayet delilleri gözlerinin önündeydi. Fakat 

şeytan onlara yapt ıklarını güzel göstermi şti. Şeytan onlar ın kendilerine güvenme, 

                                                           
580 Zümer, 39/3; Krş: Yunus, 10/18 
581 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Şeytanın Hileleri, s: 38 
582 Ankebût, 29/38 
583 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, IV, 269 



yaptıkları şeylere hayranl ık duyma, mallar ına ve güçlerine güvenme gediklerinden 

sızarak onları aldatmıştır.584 

Bu kavimler, şeytanın tezyinine aldand ıkları için daha dünyadayken 

cezalandırılmışlardır. Elbette ba şka kavimler de bu tuza ğa dü şerek cezalar ını 

çekmişlerdir.585 Bu kavimlerin anlat ıldığı k ıssalarda şeytanın fiili olarak geçen 

“tezyin” yani süsleme, şu manalarda kullanılmaktadır. “Bir şeyi işin aslında süslü ve 

güzel yapmak tezyindir. Güzel olmayan bir şeyi süsleyip güzelleştirmek de tezyindir. 

Aslında güzel olmayan bir şeyi nefsin ho şuna gidecek ve kendisine meyledecek 

şekilde, asl ının aksine güzel gibi göstermek de tezyindir. Bu manalardan son ikisi 

şeytana isnat olunan tezyindir.”586 

İşte şeytanın bu tezyinine aldananlar daha dünyadayken cezaland ırılırlar. Bu 

cezalandırma, şeytanların o ki şiye musallat k ılınmaları587 ve ona geçmi şte yaptırdığı 

ve gelecekte de yapt ıracağı amelleri süsleyerek güzel göstermesi şeklinde 

gerçekleşir. Bu cezadan sonra şeytanın oyuncağı haline gelmiş kişi, kalbi karanlık ve 

karmakarışık duygular ve dü şüncelerle dolu oldu ğu için gerçek d ışı şeylerin gerçek 

olduğuna inanır.588 

Şeytanın   süslü   tuzaklar ına   bu  şekilde  aldanan  insan  art ık  

yaratılışındaki temiz  f ıtratına589  ayk ırı  davranarak  Allah’a  ortaklar  ko şmaktadır.  

Kur’an  bu ortaklara  çe şitli  adlar  vermektedir.  İlahlar  (âlihe), 590                   

                                                           
584 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, XI, 356 
585 En‘âm, 6/43; Enfâl, 8/43, 48; Nahl, 16/63; Neml, 27/24 
586 Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin - Şeytan, s: 88 
587 Zümer, 43/36; Fussilet, 41/25 
588 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 19 
589 Rûm, 30/30 
590 Yâsîn, 36/74; Furkân,25/3; Meryem, 19/81; İsrâ, 17/42; Sâffât, 37/86; Ahkâf, 46/28; Enbiyâ, 

21/21-22, 24 



heva,591  şürekâ,592  bo ş isimler, 593 erbâb, 594 evliya, 595 şüfeâ,596 endâd,597 bâtıl598 ve 

tağut599 bu adlardandır. Bu adlardan özellikle tağut daha öne çıkmış bir isimdir. 

Tağut kelimesi 4. Nisa Suresi’nin 51. ayetinde “cibt” kelimesi ile birlikte 

kullanılmıştır. Cibt kelimesinin kendi ba şına hiçbir de ğeri veya faydas ı olmayan,600 

anlamsız, hiçbir dayanağı olmayan saçma bir şey anlamına geldiği ifade edilmiştir.601 

Cibt kelimesinin put ve Allah’tan ba şka tap ınılan her şeyin ismi oldu ğu,602 ayr ıca 

önceleri put ismi olup daha sonralar ı bat ıl olan her şey için kullan ıldığı da 

söylenmiştir.603 Kâhine de cibt dendi ği nakledilmi ştir.604 İslam ıstılahında ise 

büyücülük, müneccimlik, gelecekten haber verme, kehanet gibi şeylere cibt dendiği, 

batıl inanç, hurafe ile eş anlamlı olduğu ifade edilmiştir.605 

Cibt ve Ta ğut kelimelerinin iki put ismi oldu ğu606 bunlar ın Kurey ş’e ait 

oldukları da söylenmiştir.607 Sonuç olarak cibt kelimesinin putlara, onlara tap ınmaya, 

hurafeye bula şmış her türlü kutsamaya ve falc ılığa delâlet etti ği dü şünülmüş, 

                                                           
591 Furkân, 25/43 
592 Fâtır, 35/40; Yunus, 10/34-35, 66; Sebe’, 34/27; Fussilet, 41/47; Rûm, 30/40; Ra‘d, 13/16, 33 
593 Yusuf, 12/40; Necm, 53/23 
594 Yusuf, 12/39; Tevbe, 9/30 
595 Zümer, 39/3; Ra‘d, 13/16 
596 Zümer, 39/43 
597 Fussilet, 41/9 
598 Hacc, 22/62 
599 Bakara, 2/256-257; Nisâ, 4/51, 60, 76; Mâide, 5/60; Nahl, 16/36; Zümer, 39/17 
600 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 148 
601 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 367 
602 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 258 
603 es-Sâbûnî, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefâsîr, I, 279 
604 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, III, 9 
605 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 367; el-Mevdûdî, Kur’an-ı Kerim’de Dört Terim, s: 96 
606 Ebu Bekir Abdurrezzak, b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzak, I, 160 
607 el-Mahallî ve’s-Suyûtî, Celâluddin, Tefsîru’l-Celâleyn, s: 86 



“şaşkınlık verici, kafa kar ıştırıcı fikirler, fantezi kuruntular ve as ılsız hikâyeler 

bileşimi olarak, ba şka bir ifadeyle hiçbir gerçe ğe dayanmayan anlams ız gizler” 608 

anlamında kullan ılan ku şatıcı bir kavram ve bir anahtar terim oldu ğu ifade 

edilmiştir.609 

Tağut kelimesi tek ba şına ele alındığında ise şeytan,610 şeytan ya da putlar,611 

Allah’tan ba şka ilah olarak tap ılan varl ıklar,612 şeytanlar, putlar, kâhinler gibi hak 

yoldan sapt ıran di ğer bütün şeyler613 anlamlar ına gelmektedir. Buna göre insan ı 

azdıran, onu hidayet ve hak yoldan ay ıran, Allah’tan ba şka, ta ş, insan veya şeytan 

gibi614 mabud edinilen canlı-cansız ilahların tam isimleri tağut olmaktadır.615 

İbn. Kesir, tağutun şeytan olduğu sözünü daha isabetli görmektedir. Çünkü o, 

putlara tapma, onlarla hüküm verme ve onlardan yard ım isteme gibi cahiliye 

âdetlerinin tümünü kapsamaktadır.616 

Kur’an’da ta ğut kelimesinin, insanlar taraf ından ilah edinilmi ş bütün bat ıl 

tanrıları; insanların Allah’a isyan etmelerine vesile olan görünür görünmez varl ıkları; 

insanlık tarihi boyunca hakk ı bat ıl, bat ılı hak olarak gösterme gayreti güden bütün 

küfür ve ilhad faaliyetlerini; tevhid dü şüncesinin benimsenmesine engel olan insan, 

şeytan, kâhin ve sihirbazlar ın hepsini; Allah’a kar şı kulluk vazifelerini yapmay ı 

                                                           
608 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 148 
609 el-Mevdûdî, Kur’an-ı Kerim’de Dört Terim, s: 96 
610 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 258, 266, 329, 680, II, 451 
611 el-Mahallî ve’s-Suyûtî, Celâluddin, Tefsîru’l-Celâleyn, s: 42, 90, 271, 461 
612 et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, I, 369 
613 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, III, 23; e ş-Şevkâni, Fethu’l-Kadîr, III, 161; es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, 

III, 514; Güngör, Mevlüt, Kur’an Ara ştırmaları 2,  s: 203; Saka, Şevki, Kur’an’dan Mesajlar I, 

Ankara Okulu Yayınları, I. Baskı, Ankara, 1997, s: 56 
614 es-Sâbûnî, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefâsîr, I, 163, 279, 281 
615 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, III, 9 
616 İbn. Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, III, 1024–1025 



engelleyen düşünce sistemlerini ifade ettiği belirtilmiştir.617 

Kur’an-ı Kerim’in, Allah’a isyan ederek O’nun kullar ının hâkimi ve maliki 

olduğunu iddia etmekle kalmay ıp onlar ı kendi kulu olmaya zorlayan, 618 s ınırlı, 

sınıfsal ve bölgesel konum ve ortamları genel geçer olgular olarak sunan, toplumu da 

bu s ınırlı çerçeveye sokmaya çal ışan ki şi veya güç odaklar ına ta ğut ad ını verdi ği 

ifade edilmektedir.619  

Tağutun Allah’a isyan derecesi özetle şöyle ifade edilmiştir: Allah’a isyan üç 

derecede olabilir: 

1. E ğer bir kimse Allah’ ın kulu oldu ğunu kabul eder, fakat pratikte O’nun 

emirlerinin aksini yaparsa buna fasık denir. 

2. Bir kimse Allah ile irtibat ı koparır ve başka birine bağlanırsa o kimse kafir 

olur. 

3. E ğer bir kimse, kendisi Allah’a isyan etti ği gibi insanlar ı da kendisine 

boyun eğmeye zorlarsa bu kimse ta ğut olur. Bu sebeple ta ğutu reddetmeyen Allah’a 

inanmış sayılamaz.620 

Tağut kelimesi hem tekil hem de çoğul anlama sahiptir.621 Çünkü Allah’a şirk 

koşan kimse sadece bir tek de ğil birçok ta ğutun kölesidir art ık. Bunlardan biri, 

sürekli aya ğını kayd ırmak isteyen şeytan, di ğeri ona yard ım eden nefsidir. Daha 

sonra başkaları; kar ısı, çocuklar ı, akrabalar ı, … gelir. Bütün bunlar o ki şi için birer 

tağuttur ve onu kendi istek ve arzularının esiri durumuna düşürmek isterler. Bütün bu 

                                                           
617 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, II, 300 
618 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 202; el-Mevdûdî, Kur’an-ı Kerim’de Dört Terim, s: 96–121 
619 es-Sadr, Muhammed Bâk ır, Kur’an Okulu,  (Tercüme: Mehmet Yolcu), Fecr Yay ınevi, 3. Bask ı, 

Ankara, 1996, s: 148 
620 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 202 
621 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 78 



efendilerin kölesi durumuna dü şen kimse, bütün hayat ını, imkânsız olan bir şey için, 

yani tüm bu efendilerin hepsini teker teker ho şnut etmek u ğruna harcar. 622 Böylece 

bu ki şi ayetin ifadesiyle ta ğutun ayd ınlıktan karanl ıklara sürükledi ği623 bahts ız 

insanlardan olur. 

Ancak kendi ak ıl ve iradelerini kullanarak ta ğutu reddedip Allah’a kullu ğu 

tercih edenler ise O’nun manevi yak ınları (evliya-  olurlar. Ayet-i Kerime’de (أَوْلِیَاءُ 

bu durum şöyle ifade edilmektedir: 

“Allah, iman edenlerin dostudur. Onlar ı karanl ıklardan ayd ınlığa ç ıkarır. 

Kâfirlerin velileri ise ta ğuttur. (O da) onlar ı aydınlıktan karanlıklara (sürükleyip) 

çıkarır. Onlar cehennemliklerdir. Orada ebedi kalırlar.”624  

Ayette evliya kelimesinin kullan ılması önemlidir. Allah Teâlâ kendisinin 

iman edenlerin dostu, velisi oldu ğunu ifade etmektedir. Bu ifadenin önemine şöyle 

işaret edilmiştir: 

“…Velayet iki yoldan olu şur. Akrabal ık ve iman. Veli, velayeti alt ındaki 

insanı korur, menfaatini gözetir, yard ımcısı olur, taraf ını tutar, sahiplenir ve 

gerektiğinde temsil eder. Bu ayette Allah, imana ba ğlı velayet çerçevesine kendisini 

de dâhil etmektedir. Bu, müminler için büyük bir şeref, güven kayna ğı ve heyecan 

vesilesidir. Velisi Allah olan bir müminin elbette yolu ayd ınlık olur, Yüce Velisi onu 

karanlıklardan ç ıkarır, nura ve ayd ınlığa kavu şturur; kalbi huzurlu ve nurlu, zihni 

berrak, aklı karışıklıktan uzak olur, yani mümin için tabi hal budur.625 

 

                                                           
622 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 202 
623 Bakara, 2/257 
624 Bakara, 2/257 
625 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 407 



1.j.  Dostlarıyla Korkutması 

Şeytan, inananlar ın kalbine kendi dostlar ı vas ıtasıyla korku salmaya çal ışır. 

Onların güçlü kuvvetli oldukları vehmini müminlere verir.626 Kur’an’da bu durum şu 

şekilde açıklanmıştır: 

“O Şeytan sizi ancak kendi dostlar ından korkutuyor. Onlardan korkmay ın, 

eğer mümin iseniz, Benden korkun.”627 

Bu ayetin nüzul sebebi hakkında şu hadise rivayet edilmiştir: 

Uhud Savaşı bitip mü şrikler geri dönerlerken Müslümanlardan yetmi ş kişilik 

küçük bir grup mü şriklerin peşine dü şmüştü. Müşrikler yolda Huzaa Kabilesi’nden 

bir kafileye rastlad ı. Onlara kendilerinin çok kalabal ık olduklar ını Müslümanlara 

söylemelerini istediler. Müslümanlar da bu kafileye rastlay ınca kafiledekiler, 

Müslümanların az say ıda olduklar ını, mü şriklerin ise çok kalabal ık olduklar ını, 

müşriklerin kendilerini yeneceklerini söylediler. Ancak Hz. Peygamber (sas) ve 

beraberindekiler onlar ı takip etmekten vazgeçmediler. Mü şrik ordusuna da 

rastlamadan geri döndüler.628 

Başka bir rivayette de Kurey ş mü şriklerinin lideri Ebu Süfyan’ ın casusu, 

müşrik ordusunun Uhud Sava şı bittikten sonra geri dönüp Medine’ye bask ın 

yapacağı ve Müslümanlar ın kökünü kaz ıyacağı şeklinde propaganda yaparak 

Müslümanları korkutmaya çal ışıyordu. İşte Yüce Allah bu şahsı veya onu göndereni 

“şeytan” olarak nitelendirdiği bu ayeti inzal buyurmuştur.629 

İbn. Abbas (ra)’dan da şu hadise rivayet edilmi ştir: Mekkeli mü şrikler 

                                                           
626 İbn. Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, IV, 1451; et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, I, 313 
627 Âl-i İmrân, 3/175 
628 el-Vâhidî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed, Esbâb-ı Nüzûl, (Tercüme: Necati Tetik, Necdet Ça ğıl), İhtar 

Yayıncılık, Erzurum, Trh. S: 136–137 
629 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 718 



Uhud’tan geri dönerlerken, Müslümanlar ı alt etmeye bu kadar yak ınken geri 

döndüklerine pi şman olmu şlardı. Bu yüzden tekrar geri dönerek Müslümanlar ın 

kökünü kaz ımak niyetine girdiler. Bunu haber alan Hz. Peygamber (sas) 

Müslümanları, onlar ı kar şılamaya te şvik etti. Beraberce yola ç ıktılar ve Hamrâu’l-

Esed denilen yere vard ılar. Ancak mü şrikler geri dönmü şlerdi. Bu durumda 

Müslümanlar da geri döndüler.630 

Ayet-i Kerime, Müslümanlara bu tür propagandalara aldanmamalar ı gerektiği 

mesajını vermektedir. Ancak ayete “İşte o şeytan, ancak kendi dostlar ını korkutur.” 

manasını vermenin de mümkün oldu ğu söylenmi ştir. Bu takdirde şeytanın 

propagandasına aldanarak korkanlar, şeytanın dostları olan münafıklar ve kalplerinde 

hastalık bulunan zayıf imanlı kimselerdir. Yüce Allah bu kimseleri uyarmıştır.631 

Âlûsî ise ayetteki “evliya” kelimesinden kast ın Ebû Süfyan ve arkada şları 

olduğunu ifade etmiş; bazı müfessirlerin bu ayeti “Şeytan sizi dostlar ıyla korkutur.” 

şeklinde açıkladıklarını, bu görüşü de ayetin devamının desteklediğini söylemiştir.632 

İşte şeytan müminleri bu şekilde korkutmaya çal ışır ki, bu korkunun tesiri 

sebebiyle müminler şer ehlinden ve şeytanın dostlarından korkarak Allah yolundaki 

mücadele ve mücahedelerini gev şetsinler. Müminlerin kalplerindeki imanlar ının 

kuvvetine nispetle bu korku artar veya azal ır. İman ço ğaldıkça ve kuvvetlendikçe 

korku azal ır ve mümin sonunda sadece Allah’tan korkan gerçek mümin olur. İman 

zayıfladıkça da kalplerindeki Allah korkusu azal ır ve olmas ı gereken bu korkunun 

yerini şeytan ve dostlarının korkusu alır.633 

                                                           
630 el-Kâdî, Abdulfettâh, Esbâb-ı Nüzûl, (Türkçesi: Salih Akdemir), Fecr Yay ınevi, 3. Bask ı, Ankara, 

1996, s: 104 
631 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 718–719 
632 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, IV, 202–203 
633 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 21–22 



1.k. Fakirlikle Korkutması 

Şeytan yoksul kalma korkusuyla insan ı, müminlerin hasletlerinden biri olan 

infak etmekten634 alıkoyar. Kur’an şeytanın bu sözlerini şu şekilde ifşa etmektedir: 

“Şeytan sizi fakirlikle korkutur ve size, çirkinli ği ve hayâs ızlığı emreder. 

Allah ise size kendi kat ından ma ğfiret ve bol nimet vaat ediyor. Şüphesiz Allah, 

lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.”635 

Ayette şeytanın insanlar ı fakirlikle korkuttu ğu vurgulanmaktad ır. Çünkü 

fakirlik, insan ın şer olarak gördü ğü şeylerdendir.636 İşte şeytan bu fakirlik korkusu 

sayesinde insan ı cimrili ğe sevk eder. Cimrilik de insan ı infaktan al ıkoyarak mal 

biriktirmeye yöneltir. Bu sebeple şeytan insana infak etti ği takdirde mal ının 

azalacağını telkin eder ve onu fakirlikle korkutarak cimriliğe sevk eder.637 

Ayette şeytanın vaadi ile Allah’ ın vaadi kar şılaştırılmaktadır. Allah’ ın 

vaadine kulak verenler bir sonraki ayette sözü edilen “hikmet”e mazhar 

olanlardandır. İnfak ve tasadduk konusunda hikmet uyguland ığında şu sonuç ortaya 

çıkmaktadır: 

“Aklını veriliş amacına ters olarak işletip onu kötüye kullanan “şeytanî akıl” 

sahipleri, kendilerinden maddi, dünyaya ait bir menfaat görmedikleri kimselere 

para, mal ve hizmet vermeyi ‘ak ılsızlık’ olarak görür ve bunu yapmazlar. ‘Hikmet’ 

özelliği ta şıyan, f ıtratı bozulmam ış, verili ş amac ı do ğrultusunda i şletilen akl ın 

sahipleri ise (hakîmler) faydayı daha geniş çerçevede düşünürler. Onlara göre ebedi 

                                                           
634 Bakara, 2/3, 177, 274; Âl-i İmrân, 3/17, 134; Enfâl, 8/2-3; Tevbe, 9/99; Ra‘d, 13/22; Hacc, 22/35; 

Kasas, 28/54; Secde, 32/16; Fât ır, 35/29; Şûrâ, 42/36-39; Zâriyât, 51/16-19; Ha şr, 59/9; Meâric, 

70/22-25; İnsân, 76/8-10; Leyl, 92/17-21 
635 Bakara, 2/268 
636 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, II, 64 
637 el-Gazzâli, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 76 



hayatta karşılığı al ınacak olan harcama bo şuna değildir. Dünyada insanlar ı mutlu 

edecek harcama –ayn ı zamanda bu harcamay ı yapana da mânevi bir haz verece ği 

için- boşuna değildir. Yak ın çevrenin sevgi ve sayg ısını kazand ıracak ve bu sayede 

bir koruma çemberi olu şturacak harcama; kezâ sosyo-ekonomik s ınıflar aras ında 

çatışmayı engelleyecek yardımlar boşuna ve akılsızca değildir. (…)”638  

Bu menfaatleri dü şünen insan Allah’ ın vaadine sar ılarak, şeytanın fakirlikle 

korkutmasına aldanmayacakt ır. Çünkü bu dü şünceye sahip bir insan infak etmenin 

salih amellerden oldu ğunu; yap ılan amellerin ise hiçbir şekilde kar şılıksız 

kalmayacağını bilir.639 Bu bilinç de insanı şeytanın bu korkutmasından emin kılar. 

 

1.k.1. İnfak ve Faiz İlişkisi 

Şeytanın, fakirle şmekle korkutarak insan ın vermesini engellemek istedi ği 

sadaka Kur’an’da faizle irtibatlandırılmış ve şu tespitte bulunulmuştur: 

“Allah faiz mal ını mahveder, sadakalar ı ise art ırır (bereketlendirir). Allah 

hiçbir günahkâr nankörü sevmez.”640  

Sadakaların artmas ı ve faizin yok olu şunun hangi aç ıdan ele al ındığını 30. 

Rûm Süresi’nin 39. ayetinden öğreniyoruz: 

“İnsanların malları içinde artsın diye faizle her ne verirseniz, Allah katında 

artmaz. Ama Allah’ ın ho şnutluğunu isteyerek her ne zekât verirseniz; i şte bunu 

yapanlar sevaplarını kat kat arttıranlardır.” 

Ayetten anla şıldığı gibi faizdeki art ışın Allah nezdinde bir k ıymetinin 

olamayacağı vurgulanmaktad ır. Dolay ısıyla faiz alan kimsenin mal ında veya 

                                                           
638 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 423 
639 Kehf, 18/30 
640 Bakara, 2/276 



parasında kemiyet aç ısından bir azalma ve eksilme söz konusu de ğildir. Ayn ı şey 

verilen sadaka, zekât vb. için de geçerlidir. Kemiyet aç ısından zekât veya sadaka 

verenin malı veya paras ı artmamaktadır, ancak bu davran ışın sahipleri Allah kat ında 

kazançlıdırlar.641 Kur’an-ı Kerim’de yerilen, hatta Allah ve Rasulüne sava ş açmakla 

eş değer tutulan642 faiz nedir? Bu derece çirkin oldu ğunun vurgulanmasına sebep ne 

olabilir? 

Kur’an-ı Kerim’de faiz “riba” ismiyle geçmektedir. 643 Lugatte riba, fazla, 

fazlalık,644 bir şeyi art ırmak veya bir şeye eklemek, 645 ziyadele şmek, fazlala şmak 

manasına mastar olup faiz denen “artık değer” in ismi olmuştur.646 

Şeriat dilinde faiz, “özel ve belirli mallar üzerinde al ışveriş akdi yapan iki 

taraf aras ında taraflardan birisinin, elindeki mal ı teslim edece ği vaktin farkl ılığı 

dolayısıyla e şitliğin ortadan kalkmas ı”647 veya borç verenin, borç alandan, 

anaparanın üzerinde, belirli bir zamanl ık bekleyi şten do ğan, menfaat olarak elde 

etmiş olduğu fazlal ık demektir.648 K ısaca, karşılıklı faydaya yönelik bir sözle şmede 

karşılıksız kalan herhangi bir fazlalığın adı “riba”dır.649 

Riba, borç verilen miktar ın üzerindeki fazlal ığı kapsamaktad ır. Bu fazlal ık, 

                                                           
641 Albayrak, Halis, Kur’an’ın Bütünlüğü Üzerine, s: 95, 3. Dipnot 
642 Bakara, 2/279 
643 Bakara, 2/275, 276, 278; Âl-i İmrân, 3/130; Nisâ, 4/16; Rûm, 30/39 
644 Afzalurrahman, Sîret Ansiklopedisi, (Tercüme Kurulu: Yusuf Balc ı, Hakan Bayrak, Bülent Biberci, 

Kenan Dönmez, Talha Özkök, Sami Şener, Emine Ta şer, Selim Top), İnkılâb Yay ınları, 2. Bask ı, 

İstanbul, 1996, II, 496 
645 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I, 216 
646 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, II, 236 
647 el-Behiy, Muhammed, Kur’an ve Toplum,  (Türkçesi: M. Be şir Eryarsoy), Bir Yay ıncılık, İstanbul, 

1986, s: 227 
648 Afzalurrahman, Sîret Ansiklopedisi, II, 496 
649 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, II, 236 



herhangi bir emeğin karşılığı olmayıp anaparanın kullanılacağı süre için talep edilen 

artı değerdir. Buna göre riba üç unsurdan oluşmaktadır: 

1. Esas miktara ilave edilen miktar, 

2. Zamana göre bu ilave oranı, 

3. Pazarlık şartlarından olan bu ilave miktarının ödenmesi. 

Bu üç unsuru kapsayan bütün muameleler riba s ınıfına girmektedir ve riba 

hem tefeciliği, hem de faizi kapsamaktad ır. Hiçbir Kur’an ayeti tefecilik olan faizi 

feshedip öteki şekilleri muhafaza etmeyi ima etmemiştir. 

Cahiliye devrinde riba “Nesie” ve “Fadl” diye ikiye ayr ılırdı. Riba-i 

Nesie’de borç ödeme süresi sona erdi ğinde alacakl ı anaparan ın ödenmesini talep 

etmekteydi. Borçlu ödeyemeyecek durumda ise, alacakl ı, anlaşmada belirlenmiş olan 

bir miktar ilave paray ı ödemesi şartıyla süreyi uzatmaya yana şmaktaydı. Borçlu, 

zamanı geldiğinde birikmiş fazlalığı ve anaparayı ödeyemez ise, süre uzatılmaktaydı, 

fakat bu esnada borç da katlanmaktaydı. 

Riba-i Fadl’ ın esas ı ise, borçlunun alacakl ıya ayn ı tür mal de ğiş-tokuşunda 

ödemiş oldu ğu ilave (fazla) miktara dayanmaktayd ı.650 K ısaca Riba-i Nesie’de 

borcun ayl ık faizi tahsil edilirken, Fadl’da bir mal ayn ı cinsten daha fazla mal 

karşılığı satılmaktaydı.651 

Her iki pazarl ığın tabiatı tıpatıp aynıdır; yalnızca şekil olarak bir fark vard ır. 

Birincisinde, daha az para kar şılığında daha fazla para; ikincisinde daha az mal 

karşılığında daha fazla mal ödenmektedir. Hem de emeksiz bir art ış söz 

                                                           
650 Afzalurrahman, Sîret Ansiklopedisi, II, 496 
651 Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Adetleri , Beyan Yayınları, İstanbul, 

1996, s: 495 



konusudur.652 

Ribaya yönelenlerin bu hareketlerinin sebebi e şitliğe dayal ı al ışveriş ile faiz 

arasında herhangi bir fark görmemeleridir. Hâlbuki ribada e şitlik ve benzerlik 

ortadan kalkmaktadır. Bu sebeple de riba kesin olarak zararlıdır. Çünkü kişi böyle bir 

akit yapmaya ancak mecbur ve muhtaç kald ığında rıza gösterebilir. Buna muhtaç ve 

mecbur oldu ğu için de sonucuna katlan ır. Bu yüzden de ya faizle ödemeyi ya da 

kendisine teslimin geç yapılmasını kabul etmeyi mecburen sineye çekmektedir.653 

Faizin veya Kur’an’daki ifadesiyle riban ın çirkinli ği de buradan 

kaynaklanmaktadır. Ona bulaşan, bir batağa saplanıp kalmakta ve bir daha da ondan 

kurtulamamaktadır. Bu yüzden Kur’an faiz yiyenlerin durumunu şu şekilde tasvir 

etmiştir: 

“Faiz yiyenler, ancak şeytanın çarpt ığı kimsenin kalkt ığı gibi kalkar. Bu 

onların, ‘Al ışveriş de faiz gibidir.’ demelerinden dolay ıdır. Oysa Allah al ışverişi 

helâl, faizi haram k ılmıştır. Bundan böyle kime Rabbinden bir ö ğüt gelir de (o 

öğüde uyarak) faizden vazgeçerse, art ık önceden ald ığı onun olur. Durumu da 

Allah’a kalm ıştır. (Allah onu affeder.) Kim tekrar (faize) dönerse, i şte onlar 

cehennemliklerdir. Orada ebedi kalacaklardır.”654 

Ayetteki şeytanın çarpmas ı ifadesini müfessirler, faiz yiyenlerin yeniden 

dirilip kabirlerinden kalkarlarken veya buradan mah şerdeki hesab ın sonuna kadar 

sersemleşmiş, saraya tutulmu ş insanlar gibi ç ırpınacaklarını söylemi şlerdir. Çağdaş 

bazı tefsirciler ise bu etkinin dünyadayken yaşanacağını; fıtrata aykırı olan faizciliğin 

yaygın olduğu toplumlarda düzenin bozulaca ğını, sosyal adalet ve dengenin ortadan 

                                                           
652 Afzalurrahman, Sîret Ansiklopedisi, II, 496 
653 el-Behiy, Muhammed, Kur’an ve Toplum, s: 229 
654 Bakara, 2/275 



kalkacağını ahlak ın fesada u ğrayacağını ve nihayet çat ışmaların iç sava şa 

dönüşebileceğini söylemişlerdir.655  

Her iki halde de faizin zararlar ının boyutlar ı ortaya ç ıkmaktadır ve faiz 

yiyenler, şeytanın çarptığı bir deli, mecnun gibi olma656 cezasını, yalan söyleyip iftira 

atarak alışverişi faizle aynı kefeye koymaları yüzünden657 çekeceklerdir. 

Şeytan bu derece zararl ı ve tehlikeli olan faizi te şvik ederken bunun z ıddı 

sayılabilecek bir davran ış olan infak etmeyi, fakirle şme korkusunu vererek önlemek 

çabasındadır. Çünkü faizle infak ve sadaka aras ında şöyle bir z ıtlık ili şkisi vard ır: 

Birincisinde kar şılıksız almak, ikincisinde kar şılıksız vermek. 658 Kar şılıksız almak 

nefsin; kar şılıksız vermek ise Allah’ ın raz ı olaca ğı bir davran ıştır. Elbette şeytan 

nefsin raz ı olaca ğı davran ışı te şvik etme; Allah’ ın raz ı olaca ğı davran ışı ise 

engelleme çabası içerisinde olacaktır. 

 

1.l. Kötülükleri Emrederek Allah’a Karşı Bilmediklerini Söyletmesi 

Kur’an-ı Kerim’de 2. Bakara Süresi’nin 168 ve 169. ayetlerinde şeytanın bu 

yöntemi şöyle deşifre edilmektedir: 

“Ey insanlar! Yeryüzündeki şeylerin helal ve temiz olanlar ından yeyin. 

Şeytanın izinden yürümeyin. Çünkü o sizin için apaç ık bir dü şmandır. O, size 

ancak kötülü ğü, hayâs ızlığı ve Allah’a kar şı bilmedi ğiniz şeyleri söylemenizi 

emreder.” 

Ayette geçen “el-fahşâ’,-- الْفَحْشَاءِ  -” kelimesi, normal ölçünün ötesinde kötü 

                                                           
655 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 438–439 
656 Ebu Bekir Abdurrezzâk, b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzak, I, 119 
657 et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, I, 210 
658 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 429 



ve tiksinti verici olan herhangi bir şey659 ve haddi tecavüz eden her türlü günahkârl ık 

anlamını taşımaktadır.660 

Şeytan kötülükleri ve hayâs ızlığı emretme silah ını çok etkili bir biçimde 

kullanmaktadır. Şeytanın bu oyununa gelenler Allah’ ın evi Ka’be’yi ç ırılçıplak bir 

şekilde tavaf edebilecek kadar hayâs ızlaşabilmişler; bu davran ışlarının doğruluğunu 

da; “Biz atalar ımızı bunun üzerinde bulduk, Allah da bize bunu emretti.” 661 

sözleriyle savunmaya çal ışmışlardır. Bunu onlara söyleten de şeytandır.662 Çünkü 

“Allah çirkin işleri emretmez.”663 

Cahiliye devrinde Hums ad ı verilen Kurey ş, Beni Amr, Sakîf, Huzâa gibi 

kabilelerden olmayanlar, eğer Hums kabilelerinden birinden ödünç elbise bulurlarsa, 

bu elbiselerle tavaf ederlerdi. E ğer bulamazlarsa Kâbe’yi ç ıplak olarak tavaf 

ederlerdi. Kendi elbiseleriyle tavaf etmeyi şlerinin sebebini de “içlerinde günah 

işlediğimiz elbiselerle tavaf etmek caiz de ğildir.” sözleriyle aç ıklarlardı. Elbise 

bulamadığı için ç ıplak tavaf etmek zorunda olanlardan, utand ıklarından dolayı kendi 

elbiseleri ile tavaf edenler, sonra onlar ı atmak mecburiyetinde idiler. Bu at ılmış 

elbiselere de “Leka” derlerdi. Bu elbiseler de Mekkeliler taraf ından toplan ırdı. 

Ödünç elbise bulamayıp çıplak tavaf edenler, “Biz babalarımızı bu hal üzere bulduk, 

Allah bize böyle emretti.” derlerdi.664 

Kur’an, cahiliye devrinin, hayâsızlığın son raddesindeki bu davranış şeklini 7. 

                                                           
659 İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar,  (Türkçesi: Selahattin Ayaz), P ınar 

Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1997, s: 306 
660 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, II, 93 
661 A‘râf, 7/28  
662 Ateş, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, s: 114 
663 A‘râf, 7/28 
664 Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri, s: 157–158 



A’râf Sûresi’nin 31. ayetiyle yasaklamıştır.665 

“Fahşa” kelimesi çok kapsaml ı bir kelimedir. 2. Bakara Sûresi’nin 268. 

ayetinde geçen, “Şeytan siz fakirlikle korkutur ve size çirkinli ği ve hayâs ızlığı 

emreder.” ifadesi, bu kelimenin kapsad ığı başka bir alan ı ifade etmektedir. Bu alan 

şöyle tarif edilmiştir: 

“Müfessirler, ayette geçen hayâs ızlığı, mal hususunda cimrilikle tefsir 

etmektedirler. Bu duruma göre anlam şöyle oluyor: Şeytan sizi yoksullukla 

korkutarak, Allah yolunda infaktan men ederek, şer ve zarar olarak el-

fahşâ/hayâsızlık olan cimrililiği size emrediyor. (…)”666 

Bu ayet cimrilikteki fah şa/hayâsızlığı vurgularken ayn ı sûrenin yukar ıda 

geçen 168. ve 169. ayetleri ise Allah’ ın helalini haram, haram ını helal saymaktaki 

fahşa/hayâsızlığı vurgulamaktadır. Bu konuda Allah Teâlâ şöyle buyurmaktadır: 

“Dilleriniz yalana al ışageldiğinden dolay ı, Allah’a kar şı yalan uydurmak 

için, ‘ Şu helaldir’, ‘ Şu haramd ır.’ demeyin. Şüphes

667 

Bu davran ış sahipleri kurtulu şa eremezler, çünkü onlar ın şeytanî dürtüleri 

Allah’ın bu konudaki buyruklar ını gözden kaç ırmalarını sağlamak için neyin haram 

neyin helal oldu ğu konusunda kendilerini tart ışmaya çekerler. Böylece kendilerini 

veya bir ba şkasını kanun koyucu pozisyonuna ç ıkarmış olurlar ki bu da Allah’a ait 

olan bir hakk ı ba şkasına vermek anlam ını ta şır.668 Bu davran ışın Kur’an’daki ismi 

                                                           
665 el-Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, s: 241–242; el-Kâdî, Abdulfettâh, Esbâb-ı Nûzül, s: 187 
666 R ıza, Muhammed Re şid, Muhammedî Vahiy, (Türkçesi: Salih Özer), Fecr Yay ınevi, 1. Bas ım, 

Ankara, 1991, s: 302 
667 Nahl, 16/116 
668 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, I, 251 



şirktir ve şirk de Allah’ın bağışlamayacağı günahlardandır.669 

 

1.m. Dünyayı Sevdirmesi 

İnsana ahiretini unutturup dünya sevgisini a şılamaya çalışmak şeytanın temel 

gayelerindendir. Dünya sevgisiyle dolu insan ihtiyac ından fazla mala sahip olma 

arzusuna dü şer. Kur’an bu arzuya düçar olmu ş insan ı, “Malı da pek çok 

seviyorsunuz.”670 ifadeleriyle k ınamıştır. Çünkü bu arzunun pe şine dü şen insan, 

devamlı yeni şeylere ve daha fazla mala sahip olma uğruna ömrünü harcar. Ancak bu 

tür isteklerin ardı arkası bir türlü kesilmek bilmez.671 

Şeytanın çe şitli hilelerle dünya sevgisini kalbine yerle ştirdiği insan, art ık 

tamah ettiği şeylere ulaşabilmek için ömrünü harcamakla kalmaz, bu uğurda her türlü 

yola başvurur. Tamahkâr insan için bu yollar ın me şruluğunun hiçbir önemi yoktur. 

Çünkü şeytan, bu yollar ne kadar çirkin olursa olsun, insana onu bu arzusuna 

ulaştıracak her yolu süsleyerek güzel göstermektedir. Hz. Âdem’i bile yasak a ğaca 

olan hırsı sebebiyle şeytan aldatabilmiştir.672 

Dünya sevgisi iki k ısma ayr ılabilir: Birinci derece dünya sevgisi, insan ın 

temel sevgisini olu şturmaktadır. Bu sevgi insan ın hareketlerinde, davran ışlarında ve 

tasarruflarında temel kaidedir. E ğer ki şinin şahsi menfaati hareket etmesini 

gerektiriyorsa hareket eder; durmas ını gerektiriyorsa durur; kulluk etmesini 

gerektiriyorsa bunu da yapar. Dünya art ık onun için temel kaidedir. Buna ra ğmen 

kişi bazen dünyan ın etkisinden kurtularak sadece Allah (cc) için salih ameller 

                                                           
669 Nisâ, 4/48,116 
670 Fecr, 89/20 
671 el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 76 
672 el-Gazzâlî, a.g.e., III, 73-74 



işleyebilir. Fakat en kısa zamanda yine temel kaidesi olan dünya sevgisine döner. Az 

önce yaptığı salih ameller onu şeytanın çemberinden kurtaran anlard ır. Sonra tekrar 

şeytanın çemberine döner. 

İkinci derecedeki dünya sevgisi ise art ık insan ı kör etmi ştir; salih amel 

işlerken bile ondan ba şkasını dü şünemez. Salih amelleri bile dünyevi gözlükle 

değerlendirir; onlardan şahsi menfaat elde etme umudundad ır. O ki şi i şlediği her 

amel için elde edece ği menfaati, bir avuç mal ı, bir makam veya rütbeyi dü şünür.673 

Şeytandan gelen dünya sevgisi ve bu sevgiye ba ğlı olarak mal biriktirme sevdalar ını 

bu dereceye getirenler için acıklı bir son hazırlanmıştır.674 

Ancak şeytandan gelen bu tutku tamamen zararl ı de ğildir. Hatta uygun 

dozajda kal ırsa gereklidir bile. Çünkü uygun dozajdaki dünya sevgisi insan ı 

çalışmaya; dünyan ın imar ına, sanayinin geli şmesine ve insanlar ın kalk ınarak 

ilerlemesine sebep olur. Fakat dozaj kaç ırılır da bu sevgi a şırı olursa felakete yol 

açar.675 İşte Kur’an da bu dengeyi sağlamak gerektiğini şöyle ifade etmektedir: 

“Allah’ın sana verdi ği şeylerde ahiret yurdunu ara. Dünyadan da nasibini 

unutma. Allah’ ın sana iyilik yapt ığı gibi sen de iyilik yap ve yeryüzünde 

bozgunculuk isteme. Çünkü Allah, bozguncuları sevmez.”676 

Şeytan, Uhud Sava şı’nda baz ı Müslümanlar ı bu tuza ğa düşürmüştü. Savaşın 

en çetin anlar ından birinde Rasulullah’ ın şehid edildi ği haberi yay ıldığında 

Müslümanlar pani ğe kap ılıp sava ş alan ını terk etmi şlerdi. Yüce Allah, “Sırf 

yaptıkları baz ı şeyler yüzünden şeytan onlar ın ayaklar ını kayd ırmıştı.”677 

                                                           
673 es-Sadr, Muhammed Bâkır, Kur’an Okulu, s:234 
674 Fecr, 89/15-26 
675 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, III, 324-325 
676 Kasas, 28/77 
677 Âl-i İmrân, 3/155 



buyurarak bu duruma i şaret etmektedir. Ancak şeytanın ayaklar ını kayd ırdığı 

kimselerin Hz. Peygamber (sas)’in Ayneyn geçidine yerle ştirdiği okçular oldu ğu da 

ifade edilmiştir. Çünkü bu okçular sava şın başlarında düşman askerlerinin bozguna 

uğradıklarını görünce art ık savaşın kazanıldığı zannıyla geçidin beklenmesine gerek 

kalmadığını dü şünmüşler ve emre itaatsizlik edip ganimet toplamak için yerlerini 

terk etmi şlerdi. Böylece onlar ın yerlerini terk etmesini bekleyen takviye dü şman 

güçleri saldırarak Müslümanların yenilmesine sebep olmuşlardı.678 

Nitekim Allah’ ın yard ım vadine ra ğmen neden yenildiklerini soranlara Hz. 

Peygamber (sas)’in, “İçinizden baz ıları dünyay ı istiyordu.”  cevab ını vererek Uhud 

günü yerlerini terk eden okçular ı kastettiği kaydedilmiş ve 3. Âl-i İmrân Sûresi’nin 

152. ayetinde a şağıya aktaraca ğımız 155. ayete kadarki ayetlerin bu sebeple nazil 

olduğu ifade edilmiştir.679  

“İki toplulu ğun kar şılaştığı gün, içinizden yüz çevirip ko şanları, şeytan 

ancak yapt ıkları baz ı hatalardan dolay ı yoldan kayd ırmak istemi şti. Ama yine de 

Allah onlar ı affetti. Ku şkusuz Allah çok ba ğışlayandır, halimdir (hemen 

cezalandırmaz, mühlet verir).” 

Bu ayetin nefislerindeki tamah hissiyle hareket ederek Rasulullah’ ın (sas) 

kendilerini ganimetten mahrum b ırakacağını sanan okçulara hususi olarak i şaretinin 

yanında umumi olarak günahlar ı irtikab eden, Allah ile ba ğları zay ıflayan ve bu 

yüzden vesveselerin ve şeytani duyguların oynaştığı saha haline gelen insan nefsinin 

tasvir edildi ği söylenmi ştir. Şeytan böyle bir nefse girmenin ve ona vesvese 

vermenin yolunu bulur ve onu kuvvetli desteklerden uzaklaştırarak zillete düşürür.680 

                                                           
678 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 696 
679 el-Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, s: 132 
680 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, II, 495 



Allahu Teâlâ müminlere bu örne ği vererek, şeytanî vesveselerden beslenip 

büyüyen dünya sevgisi ve tamahkârl ığın sonuçlar ına dikkat çekmi ş ayn ı yanl ışa 

onların da düşmemeleri gerektiğini vurgulamıştır. 

 

1.n. İnsanların Arasına Kin ve Düşmanlık Sokması 

Şeytan insanların aras ına tefrika sokup onlar ın birbirlerine dü şman olmas ına 

ve birbirlerine kin duymalar ına sebep olma hususunda oldukça mahirdir. O, Hz. 

Yusuf ve kardeşlerinin bile aralarını bu maharetiyle bozmuştur.681 

Kin, insanlar ın aras ını bozmak için kullan ılabilecek en etkili silahlardand ır. 

Şeytan da bu yüzden bu yöntemi kullanmaktad ır. Çünkü kinden do ğan birtak ım 

kötülükler vardır ki bunlar insanların arasını açmaya kâfi gelmektedir. 

Bu kötülüklerden birincisi hasettir. Ki şi bu yüzden kin besledi ği ki şinin 

sevinmesine üzülür, üzülmesine ise sevinir. İkincisi kin besledi ği ki şinin belaya 

uğramasına sevindiği gibi bu sevincini söz ve fiilleriyle de izhar eder. Üçüncüsü, Hz. 

Peygamber (sas)’in bir müminin di ğer müminler üzerindeki haklar ı aras ında 

zikrettiği682 ve müminlerin sevgi ba ğını ancak onunla kurabilece ğini vurgulad ığı683 

selamı kin besledi ği ki şiden keser. Bu noktadan sonra kin duydu ğu insana hakaret 

gözüyle bakar, onu hor görür, onunla alay etmeye ve onu incitmeye ba şlar, 

başkalarını da bu davran ışa teşvik eder. Ardından da hakk ını vermekte kusur etmeye 

başlar. Meselâ bu ki şi akrabaysa, s ıla-i rahimi keser; bu ki şiye borçlu ise borcunu 

                                                           
681 Yusuf, 12/100 
682 Buhârî, Cenâiz, 2; Müslim, Selâm, 4–5; Ebu Dâvûd, Edeb, 90; Tirmizî, Edeb, 1; Nesâî, Cenâiz, 52; 

İbn. Mâce, Cenâiz, 1; Ahmed b. Hanbel, 2/540 
683 Müslim, İmân, 93-94 



vermez…684 Bu davran ışların insanlar ın aras ının aç ılmasına sa ğlayacağı katk ının 

boyutlarının izaha ihtiyacı yoktur. 

İşte şeytan insanlar ın aras ına tefrika sokarak onlar ın birbirlerine kar şı 

görevlerini ihmal etmelerini, böylece aralar ında kin ve dü şmanlık tohumlar ının 

yerleşmesini sa ğlamaya tarih boyunca çal ışmıştır, hâlâ da çal ışmaya devam 

etmektedir. 

Hz. Peygamber (sas) zaman ında bu tefrikalar son bulmu ştu. Onun vefat ı 

esnasında da Müslümanlar, görüntüde inanan münaf ıkların haricinde tek yumruk 

gibiydiler. Ancak onun vefat ından sonra tefrikalar ba ş göstermi ş ve bunlar 

nübüvvetten uzakla ştıkça ço ğalmış ve geni şlemiştir.685 Bu yüzden Müslümanlar 

arasında savaşlar çıkmış; mümin mümini kırmıştır. Sonuçta itikadi ama aslında siyasi 

sayılabilecek bazı mezhepler tezahür etmiştir.686 

Bu mezheplere intisap edenler birbirlerini tekfirle suçlayabilmi şler,687 bu 

yüzden de Müslümanlar ın aras ındaki tefrikalar günden güne ço ğalmıştır. Bunun 

sebebi, insanlarda bulunan, diğer insanlarda kusur arama özelliğinin fitilini ateşleyen 

şeytandır. Çünkü şeytan bu tabiattaki insana onun bu davran ışının güzel bir davran ış 

olduğunu kabul ettirmiştir. Dolayısıyla insan da bu yolda gayret sarf eder ve bunu da 

din adına, mezhebini savunmak adına yapar. 

Oysaki bu, şeytanın vesvesesidir. Zira “bir mezhep imam ının ya da bir 

sahabînin izinden gitti ğini iddia etti ği halde onlar ın ahlak ıyla ahlaklanmayan 
                                                           
684 el-Gazzâli, Zeynuddin Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed et-Tûsî, Kimya-yı Saadet, 

(Tercüme: Ali Arslan) İmaj yayınları, Ankara, 2004, II, 553 
685 el-Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkadir b. Tahir b. Muhammed, Mezhepler Aras ındaki Farklar (El-

Farku Beyne’l-Firâk), (Çeviren: Ethem Ruhi Fığlalı), TDV. Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1991, s: 15 
686 Akbulut, Ahmet, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, Pozitif Matbaacılık, Ankara, 2001, s: 146–284 
687 Onat, Hasan, Emeviler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği, TDV. Yay ınları, 1. Bask ı, 

Ankara, 1993, s: 132 



insanların kıyamet günündeki en büyük hasımları, izinden gittiklerini iddia ettikleri o 

muhterem zatlar olacaktır.”688 

Günümüzdeki b ırakın mezhebi, cemaatlerin birbirlerine kar şı tutumlar ı ve 

birbirlerinin kusurları ve zay ıf yönleri üzerinden yükselme çabalar ı, Hz. Peygamber 

(sas)’in vefat ından sonra ortaya ç ıkan tefrikan ın çe şitlenerek geni şlemesinin 

boyutlarını gözler önüne sermektedir. Maalesef bu gayet naho ş olan manzara da 

şeytanın insanlar ın aras ına kin ve dü şmanlık tohumlar ı ekmekteki maharet ve 

ustalığını göstermektedir. 

 

1.n.1. İçki ve Kumar 

Şeytan, insanlar ın aras ına kin ve dü şmanlık sokmak için içki, kumar gibi 

pislikleri vasıta olarak kullanmaktadır. Bu durum Kur’an’da şöyle beyan edilmiştir: 

“Ey iman edenler! (Akl ı örten) içki (ve benzeri şeyler), kumar, dikili ta şlar 

ve fal oklar ı ancak, şeytan i şi birer pisliktir. Onlardan kaç ının ki kurtulu şa 

eresiniz. Şeytan içki ve kumarla, ancak aran ıza dü şmanlık ve kin sokmak; sizi 

Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçiyor musunuz?”689 

Ayette hamr (-- -) meysir ,(-الْخَمْرُ  -) ensâb ,(--َالْمَیْسِرُ --) ve ezlâm ,(--الْأَنصَابُ

kelimeleri geçmektedir. Hamr kelimesinin manas (-الْأَزْلَامَُ ı, üzüm suyundan yap ılan 

sarhoşluk veren her türlü içki veya aklı gideren sarhoşluk veren her türlü içecektir.690 

Meysir ise bir şeyi çal ışıp çabalamadan kolayca ele geçirme veya 

çalışmaksızın kazanç elde etme anlam ına gelir 691 ve bu yüzden kumarla e ş anlaml ı 

                                                           
688 el-Gazzâli, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 78–79 
689 Mâide, 5/90-91 
690 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VII, 22 
691 Afzalurrahman, Sîret Ansiklopedisi, II, 603 



olarak kullanılmaktadır.692 

Cahiliye devrinde Araplar ın bu isimle adland ırdıkları bir kumar çe şidi vard ı. 

Bu kumarda on adet “ezlâmu aklâm”  denen oklar ı vard ı. Bu oklara “ fezz, tev’em, 

rakîb, hils, nafîs, müsbil, muallâ, menih, sefih, va ğd” derlerdi. Piyango çekilmek 

üzere bir deve kesilir, etleri yirmi sekiz hisseye ayr ılırdı. Bu hisselerin her birine 

“sehim” ad ı verilirdi. Bu hisseler birinci oktan (fezzden) ba şlamak üzere birinciye 

bir, ikinciye iki, … yedinciye yedi hisse ayr ılır, son üç ok olan menih, sefih ve va ğd 

okları bu hisseden mahrum b ırakılırdı. Bu on adet ok, “Rebâbe” denilen bir torbaya 

atılır, “Yâsir” denilen güvenilir bir şahsın önüne konulur, o da devenin paras ına 

iştirak eden her şahıs ad ına bir ok çekerdi. Her okun hissesi kime ç ıkarsa okun 

payına dü şeni kadar et hissesini al ır, bo ş ok çekenler deveye para ödedikleri halde 

mahrum kalırlardı.693 

Ensâb, ibadet için yap ılan putlard ır. Ensâb ile esnâm aras ındaki fark; ensâb, 

huzurunda kurbanlar kesilen, adaklar adanan resmedilmemi ş tabi haldeki ta şlar, 

esnâm ise resmedilmi ş (tabi hali de ğiştirilmiş, oyulmu ş vb.) ta şlardır. İkisi de 

müşriklerin Allah’tan ba şka tapt ıkları putlard ır.694 Ezlâm ise yukar ıda geçen meysir 

adlı kumar oyununda çekilen okların adıdır. 

Yüce Allah ayette bunlar ı “şeytan işi birer pislik” olarak nitelemektedir. Zira 

şeytan bu vasıtayla ve özellikle içki ve kumarla insanlar ın aralarına kin ve düşmanlık 

sokmak ve Allah’ ın inananlar ı İslâm karde şliğiyle bir araya getirmesinden sonra 

araya tefrika sokarak bu birlikteliği bozmak istemektedir.695 

                                                           
692 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VII, 22 
693 Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri,  s: 483 
694 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, VII, 22 
695 et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, II, 517 



İçki ve kumar neden şeytan işi birer pislik olarak nitelendirilmiş ve bunlardan 

kaçınılması gerektiği ısrarla vurgulanmıştır? 

İçkinin içerisinde bulunan alkol ba ğımlılık yapmaktad ır ve bu ba ğımlılık 

hücre seviyesinde bir olaydır. Kişi alkolü bıraksa ve bünyesi alkolden temizlense bile 

bu maddeyi hücrelerin tanıması devam etmekte, yıllar sonra bir gram dahi alınsa yine 

aynı bağımlılık ortaya çıkmaktadır.696 

Bunun yan ında içki içen ki şi bu i şi bir grupla yapmaktad ır ve maksad ı 

arkadaşlarıyla e ğlenerek aralar ındaki dostlu ğu kuvvetlendirmektir. Ancak içki akl ı 

giderdiği için bu durum ço ğu zaman tersine dönmektedir. Ak ıl gidince de şehvet ve 

gazabın insan ı hâkimiyeti alt ına almas ından dolay ı bu arkada şlıklar ve dostluklar, 

yerini çeki şmelere, tart ışmalara, kavgalara ve nihayetinde de cinayetlere 

bırakmaktadır.697 Nitekim cahiliye devrinde bu tür olaylar vuku bulmu ş ve baz ıları 

ayılınca duruma vak ıf olduklar ından dolay ı içkiyi kendilerine haram k ılmışlardır.698 

Günümüzde de içki sebebiyle bu tür kavga ve cinayetlerin vuku buldu ğu herkesçe 

malumdur. 

İçki içenlerin bir ba şka amac ı da, içip keyiflenerek bütün dertlerini unutmak 

istemesidir. Bir psikiyatrisin gözüyle bu durum şöyle ifade edilmektedir: 

“Eğlence denince bugünün insan ının akl ına maalesef ilk ba şta içki almak 

geliyor. Biraz alkol içilince ki şi kendini daraltan baz ı meseleleri unutuyor ve bu ona 

keyif veriyor. Tabi bu sahte bir neşe. Alkolün tesiri geçince problem yine onu üzmeye 

devam ediyor. Alkolün verdiği sersemlik ve diğer zararlar da cabası.”699 

                                                           
696 Saygılı, Sefa, Strese Son, s: 224 
697 er,Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 207 
698 Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri,  s: 481 
699 Saygılı, Sefa, Strese Son, s: 143; Ayrıca alkolün ruhsal ve bedensel zararlar ı için bkz: Aynı Eser, s: 

220-222 



İçkinin bu dünyevi zararlar ı yanında bir de dinî zararlar ı vardır ki asıl önemli 

olan ve insan ın ahiretini, ebedi saadetini kaybetmesine yol açan da bunlard ır: İçki, 

kendisini içen ki şiye Allah’ ı unuttururur ve O’nu zikretmekten al ıkoyar. Zira içki 

içmek bir neşe ve bedeni bir haz do ğurur. Nefis, bedeni haz ve lezzetlere dal ınca da 

Allah’ı unutur. 700 Bu yüzden 5. En’âm Sûresi’nin 91. ayetinde, “Şeytan, içki ve 

kumarla, ancak aran ıza dü şmanlık ve kin sokmak; sizi Allah’ ı anmaktan ve 

namazdan alıkoymak ister. Art ık vazgeçiyor musunuz?”  buyurulmaktadır. Yine bu 

yüzden Hz. Peygamber (sas) içkinin tüm kötülüklerin anas ı olduğunu vurgulamış,701 

içki içenlerin, onu içerlerken mümin olarak içmediklerini kaydetmi ş,702 sarho şluk 

veren her şeyin haram oldu ğunu bildirmi ştir.703 Bu hadise dayan ılarak haram 

hükmünün illeti olan sarho ş etme, uyuşturma özelliği taşıyan maddeleri kullanmanın 

da haram olduğu bildirilmiştir.704 

Alkollü içkileri kullananlar onu belli bir seviyede tutamaz. Meselâ ilk defa 

içki içen şahıs bir bardakla bile sarho ş olabilmektedir. Ayn ı şahıs bir sonraki içi şte 

sarhoş olabilmesi için ilk içti ğinden daha fazla miktarda kullanmas ı gerekir. Üçüncü 

de ikinciden daha fazla… Bu böylece devam eder ve insan ı bağımlılığa götürür.705 

Bunun sonu psikolojik buhran ve çöküştür.706 

İşte bu derece zararl ı olan bir illetin yasaklanmas ı elbette gerekliydi. Ancak 

                                                           
700 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 208 
701 Nesâî, Eşribe, 44 
702 Buhârî, Mezâlim, 30, Eşribe, 1; Müslim, İmân, 100; Ebu Dâvûd,  Sünnet, 15; Tirmizî, İmân, 11; 

Nesâî, Sârik, 1; İbn. Mâce, Fiten, 3; Ahmed b. Hanbel, 2/376 
703 Buhârî, Vudû, 81; Eşribe, 73–75; Ebu Dâvûd, Eşribe, 5 
704 Bardakoğlu, Ali, İlmihal II İslâm ve Toplum, TDV. Yayınları, II, 69 
705 Özyazıcı, Alparslan, Alkollü İçkiler Sigara ve Diğerleri, DİB. Yayınları, 3. Baskı, Ankara, 2001, s: 

5–6 
706 Saygılı, Sefa, Strese Son, s: 224 



bu yasak bir kerede de ğil de tedricen uygulanm ıştır. Bunda da gerçekten çok harika 

bir incelik mevcuttur. 

Cahiliye ça ğındaki içki tüketiminin boyutlar ını göstermesi aç ısından şu iki 

misali vermek yeterli olacakt ır: Bu ça ğın önemli şairlerinden İmru’l-Kays’a 

babasının öldürüldüğü haber verildiğinde bu ünlü şair şarap içmekteydi. O, bu haber 

karşısında, “Bugün içmek laz ım, yar ın intikam ı dü şünürüz.” deyivermi şti.707 Bu 

tüketim ç ılgınlığının bir ba şka örneği de bu devirde lisanlar ında içkinin yüz kadar 

isminin geçmesi ve şiirlerinde de bu çeşitleri özendire özendire anlatmalarıdır.708 

Tabiidir ki bu derece tüketilen bir maddenin birden yasaklanmas ı iyi bir 

sonuç vermeyeceği gibi ters tepkiye de sebep olabilirdi. Bu yüzden Kur’an içkinin 

haram kılınmasında üç a şama kullanmış ve bu taktik çok ba şarılı sonuç vermiştir.709 

O kadar ki küplerinden bo şaltılan ve dökülen içkiler Medine sokaklar ında su gibi 

akmıştır.710 

İçkinin haram kılınmasındaki üç merhaledeki incelik şöyle anlatılmıştır: 

“Gerçekten ilk ayet, sadece, (Bakara, 2/219) Müslümanlar ın vicdan ına 

içkinin kötülü ğünü nak şetmektedir. Bu tarz, yeni do ğan toplumlarda, bir meseleyi 

diğer birçoklar ı aras ından, çekip vazetmenin en ihtiyatl ı yoludur. Bu tarz ihtiyar 

edilince, mesele önce münevverin vicdan ında geli şir, o münevver ki, o toplumun 

ictimai motorudur. Birinci vaziyet, bu sebepten zaruri olarak, meselenin bir nevi 

psikolojik safhası, bir başka deyişle kuluçka devresi olacaktır.” 

“Bunun arkas ından, müslüman ın vicdan ının bu sahada olgunla şmasından 

                                                           
707 Mâlik, b. Nebi, Kur’an-ı Kerim Mucizesi,  (Tercüme: Ergun Göze), TDV. Yay ınları, Ankara, 1991, 

s: 232 
708 Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Âdetleri,  s: 479 
709 Çağatay, Neşet, İslâm Tarihi, TTK. Basımevi, Ankara, 1993, s: 262 
710 Köksal, M. Âsım, İslâm Tarihi, Köksal Yayıncılık, İstanbul, 2005, IV, 305 



sonra, ikinci ve tahdidi ayet inecektir. Sarhoşken namaza yaklaşmayınız. (Nisâ, 4/43) 

Burada tam bir tahdit vard ır, zira sarho şken namaza yakla şmamak için günün be ş 

namaz vaktinde sarhoş olmamak, yani hiç sarhoş bulunmamak lazımdır.” 

“Bu ayet bir taraftan, zehirden yavaş yavaş sıyrılma metodunu güderken, kati 

yasak emri inmeden önce ayetlerde içki yasa ğının haz ırlıklarına f ırsat haz ırlıyor. 

Böylece ayet indi ği zaman zaten bu yasak herkes taraf ından gerek mucip sebebi 

itibariyle kabul edilmiş ve gerek örf ve âdete kadar nüfuz etmiş bulunacaktır. Böylece 

Kur’an-ı Kerim ayn ı zamanda bir ekonomik kriz yaratmaktan içtinap etmi ş 

bulunmaktadır. Eğer şarap ticaretinin vüs’ati hakk ında bir fikir edinmek gerekirse, 

Cahiliyet devrinde şarap için kullanılan, sayısız isimleri tespit etmek kâfidir.”711 

İşte Kur’an bu yasa ğı, o devrin insan ının yeni duruma intibak edebilmesinin 

psikolojik ve ekonomik ba ğlardan dolay ı zor olaca ğını öngördü ğünden dolay ı üç 

aşamada hükme bağlamıştır.712 

Kumarın zararlarına gelince bu da içkinin zararlar ıyla –içkinin aklı gidermesi 

dışında- hemen hemen ayn ıdır. Kumar oynayan insan bir defa kaybetti ği zaman, 

bundan sonraki oyunda kazanacağı ümidiyle yeniden oynar. Bu böylece sürüp gider. 

Bazen öyle olur ki elinde hiçbir şeyi kalmaz ve böylece fakir ve muhtaç duruma 

düşer. Kumarda kendisini yenenlerin en şiddetli dü şmanı oluverir. Bu yüzden 

kumarın cemiyet hayat ını sekteye uğratan önemli amillerden oldu ğu belirtilmiştir.713 

Kumar oynarken onun verdi ği kazanma h ırsı sebebiyle ki şinin Allah’ ı unutmas ı da 

kumarın dini kötülüklerindendir.714 

                                                           
711 Mâlik b. Nebi, Kur’an-ı Kerim Mucizesi, s: 230 
712 İçkinin yasaklanışındaki üç aşama için bkz: Bakara, 2/219; Nisâ, 4/43 ve Mâide, 5/90–91 
713 er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 207 
714 er,Râzî, a.g.e., IX, 208 



Bir psikiyatriste tedavi için gelen bir kumarbaz ın, kumarın yıpratıcı ve insan ı 

kıskaca alan etkisini anlatan şu ibret verici sözleriyle bu başlığı kapatalım: 

“Doktor bey, öyle bir durum oluyor ki ba şlıyorum, kazanaca ğımı 

zannediyorum. Fakat kaybeden ben oluyorum sonunda. Bir dahaki kumar seans ında 

muhakkak kazanaca ğımı dü şünüyorum, yine kaybediyorum. Art ık b ırakacağım 

derken bir miktar kazan ıyorum. İşte şansım döndü diye yine devam ediyorum ama 

kaybediyorum. Önce cebimde ne kadar para varsa gitti, sonra bankadaki yüklü 

hesabım. Ardından arabamı koydum ortaya, onu da yutuldum. Derken oturdu ğum ev 

de gitti kumara…”715 

 

1.o. İnsanı Kuşatarak Allah’ı Unutturması 

İnsan hiçbir zaman Allah’tan ba ğımsız ve müsta ğni de ğildir. Çünkü onu 

yaratan ve ya şatan Allah’t ır. Bu yüzden insan her zaman ve her yerde Allah’a 

muhtaçtır.716 Dolay ısıyla insan ın, kalbini Allah’a ba ğlaması ve hiçbir zaman O’nu 

unutmaması gerekir.717 Eğer kişi kalbini Allah’a bağlamazsa kalp boş kalmayacak ve 

bağlanacak başka bir şey bulacaktır. 

Şeytan işte bu noktada devreye girmekte ve kalpteki bu bo şluğu doldurmada 

insana olumsuz telkin ve vesveseler vermektedir. Bu sebeple insan ne zaman 

şeytanın ve nefsinin arzular ına kulak verirse şeytanın vesvese vermesi kolaylaşır. Ne 

zaman da Allah hat ırlanır ve kalp O’na ba ğlanırsa şeytan uzakla şır ve kalbe hulul 

imkânları daral ır.718 Yani Allah’tan ba şka kalbe konan her şey şeytana yard ımcı 

                                                           
715 Saygılı, Sefa, Strese Son, s: 164 
716 Fâtır, 35/15 
717 Saka, Şevki, Yabancılaşma Karşısında Kur’an, s: 64-65 
718 el-Gazzâli, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 62 



olmaktadır. 

Şeytan da bu sebeple insanın Allah’ı unutması için çabalayarak onun kalbinde 

yer bulmak istemektedir. Yüce Allah şeytanın bu oyunu hakk ında insanlar ı şöyle 

uyarmaktadır: 

“Şeytan onlar ı hâkimiyeti alt ına al ıp kendilerine Allah’ ı anmay ı 

unutturmuştur. İşte onlar şeytanın taraf ında olanlard ır. İyi bilin ki şeytanın 

tarafında olanlar ziyana uğrayanların ta kendileridir.”719 

Şeytanın insanı kuşatması ve hâkimiyeti alt ına almasının alametinin; onu d ış 

görünüşünü yemek, içmek, giyinmekle güzelle ştirmek gibi i şlerle me şgul etmesi; 

Allah’ın görünür görünmez nimetlerini tefekkür etmek ve bu nimetlere şükretmekten 

alıkoyması; dilini de yalan, g ıybet ve bühtanla Rabbinin zikrinden al ıkoyması 

anlamına geldiği kaydedilmiştir.720  

Şeytan insan ı süslenmeye te şvik eder ve onu süslü şeylere bağlar. Bir defa 

onu bağladı mı artık onun yan ına uğramasına da gerek kalmaz. Ayn ı şekilde şeytan 

insanı doyas ıya yemek hususunda da aldatmaya çal ışır. Doyas ıya yemek insan ın 

şehvetini takviye eder. İnsana, başkalarına karşı suizanda bulunmasını telkin eder. Bu 

sayede insan suizanda bulundu ğu kimseler aleyhinde dil uzatmaya ve g ıybete 

başlar.721 

Bütün bunlar insan ın benliğini doyurmak için yeterlidir. Benli ği doyan insan 

da yukar ıda say ılan malayani i şlere dalarak gaflet içerisinde Allah’ ı unutur. 722 Bu 

unutma s ıradan bir unutma de ğil, daha çok ihmal ve umursamazl ığın sonucu olan 

                                                           
719 Mücâdele, 58/19 
720 en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, II, 660 
721 el-Gazzâli, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 73-82 
722 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 311 



“yarı kas ıtlı bir unutmad ır ki ilahi kelam bunu, insan ın savsaklay ıcı yan ının bir 

uzantısı saymaktad ır.”723 Bu yüzden Allah (cc) müminlere şu uyar ılarda 

bulunmaktadır: 

“Allah’ı unutan ve bu yüzden Allah’ ın da kendilerine kendilerini 

unutturduğu kimseler gibi olmayın. İşte onlar fasık kimselerin ta kendileridir.”724  

“Münafık erkekler ve münaf ık kad ınlar birbirlerindendir (birbirlerinin 

benzeridir). Kötülü ğü emredip iyili ği yasaklarlar, ellerini de s ıkı tutarlar. Onlar 

Allah’ı unuttular; Allah da onlar ı unuttu. Şüphesiz münaf ıklar, fas ıkların ta 

kendileridir.”725  

Ayet-i Kerime’ye göre, Allah’ ı unuttukları için O da onlar ı unutmuştur. Yani 

Allah (cc) Kendisini unutanlara, ceza olarak kendilerinin kemali hakk ında faydal ı 

ilim, salih amel, hidayet ve hak dini unutturmu ştur. Onlara bu meziyetlere eri şme 

sevgisi ve h ırsını da unutturmu ştur. Onlar bu cezaya s ırf Allah’ ı unuttuklar ı için 

çarptırılmışlardır.726 Bu unutman ın s ıradan bir unutma olmad ığını yukar ıda 

aktarmıştık. Bu konuda da Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: 

“Kim Rahman’ ın zikrini görmezlikten gelirse, biz onun ba şına bir şeytan 

sararız. Art ık o, onun ayr ılmaz dostudur. Şüphesiz bu şeytanlar onlar ı do ğru 

yoldan saptırırlar. Onlar ise doğru yolda olduklarını sanırlar.”727 

Ayette geçen “ya’şu=-- یَعْشُ   --” kelimesi gözde bir çe şit zay ıflık ve 

tavukkarası denilen bir çe şit körlük demektir. Fakat burada bu şekilde körlük edip 

                                                           
723 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 405 
724 Haşr, 59/19 
725 Tevbe, 9/67 
726 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 223 
727 Zuhruf, 43/36-37 



görmezlikten gelme manas ı vard ır.728 Bu “görmezlikten gelme”  yanl ışı insana 

pahalıya mal olmakta ve kendisine bir şeytan musallat edilmektedir. Bu ayetin nüzul 

sebebi hakkında şu hadise rivayet edilmiştir: 

Kureyş mü şrikleri her müslüman ın pe şine bir adam takm ışlardı. Talha b. 

Ubeyd’i de Hz. Ebu Bekir’in pe şine takmışlardı. Hz. Ebu Bekir, mü şriklerin yanında 

bulunduğu s ırada yan ına gelen Talha’ya, “Beni neye ça ğırıyorsun?” dedi. Talha, 

“Seni Lat ve Uzza’ya ibadete ça ğırıyorum.” dedi. Hz. Ebu Bekir’in “Peki öyleyse 

onlar nedir?” sorusuna Talha, “Allah’ın kızlarıdır.” cevabını verince Hz. Ebu Bekir, 

“Öyleyse onlar ın annesi kim?”  diye sordu. Orada bulunan hiç kimse buna cevap 

veremeyince Talha Müslüman oldu.729 

Allah’ın zikrini görmezlikten gelenlere ayrıca dünya hayatında zor ve sıkıntılı 

bir geçim ve k ıyamette kör olarak ha şredilme cezas ının730 yan ında kendilerine 

şeytanlar gönderilmektedir. 731 Yüce Allah’ ın şeytanları üzerlerine göndermesinden 

maksadın, kâfirlerin inkâr ve isyanda direnmeleri sebebiyle Allah’ın onları şeytanlara 

karşı korumaması veya şeytanları inkârcılara musallat kılması anlamına geldiği ifade 

edilmiştir. Yani kâfirler inat ve inkârlar ını sürdürürlerse Allah da onlara şeytanları 

gönderir.732 Bu tür insanlar şeytanlarla birlikte ha şredileceklerdir.733 Çünkü onlara, 

Allah’ın zikrini görmezden geldiklerinden dolay ı bir şeytan arkada ş olarak 

verilmiştir. Bu şeytan onları saptırır da onlar hidayet üzere olduklarını zannederler.734 

Onların bu zanlar ının sebebi, ki şinin kendi ay ıbını görememesidir. İnsanın 
                                                           
728 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, VII, 53 
729 el-Kâdî, Abdülfettâh, Esbâb-ı Nüzûl, s: 345–346 
730 Tâhâ, 20/124 
731 Meryem, 19/83 
732 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, III, 618 
733 Meryem, 19/83 
734 Zuhruf, 43/37 



kendi ayıbını, kusurunu görebilmesi için şu tavsiyelerde bulunulmuştur: Hakikat ehli 

bir insanla dostluk kurmas ı ya da bir dostu yolda ş edinmesi gerekir. Çünkü bu 

insanlar ki şinin kusurlar ı varsa bunlar ı örtmez ya da abartmaz, düzeltmesi için 

bunları o ki şiye söyler. Ki şinin, dü şmanlarının sözüne kulak verip onlar ın 

kötülemelerini dinlemesi de ay ıbını görmesi için gereklidir. Zira dü şman sadece 

ayıpları görür. Gerçi dü şman bu i şte, aşırı gider fakat sözünde do ğruluk payı vardır. 

İnsanın kendi kusurlarını görebilmesi için etkili olan yöntemlerden biri de etrafındaki 

insanların hallerine bakmas ıdır. Ki şi etraf ındakileri gözlemleyerek onlarda gördü ğü 

ayıpların kendisinde de bulunup bulunmad ığına bakar. Varsa onlar ı düzeltme yoluna 

gider.735 Ancak bu yollardan kendini müsta ğni görerek “her şeyi ben bilirim.”  

havasında olanlar kendi kusurlar ının farkına varamazlar. Uçuruma do ğru koşar adım 

ilerledikleri halde, kestirme yoldan dosdoğru yola ulaşacaklarını zannederler. 

 

1.o.1. Şeytanın Adımları 

Şeytanın kendilerini ku şatarak Allah’ ı unutturdu ğu insanlar art ık onun 

adımlarına tabi olurlar, onun izinden giderler. Bu yüzden Yüce Allah şeytanın 

izinden gitmemeleri hususunda insanlara uyarılarda bulunmuştur: 

“Ey iman edenler! Hepiniz topluca bar ış ve güvenli ğe ( İslâm’a) girin. 

Şeytanın adımlarını izlemeyin. Çünkü o size apaçık bir düşmandır.”736 

Şeytanın ad ımlarını takip etmek, onun k ışkırtmalarına, vesveselerine ve 

dürtülerine aç ık ve zay ıf bir ruha sahip olmak demektir. 737 Çünkü şeytan zay ıf 

ruhlara vesvese verebilir. Bu ruha sahip olan insanlar ı yava ş yava ş, ad ım ad ım 

                                                           
735 el-Gazzâlî, Kimya-yı Saadet, II, 476 
736 Bakara, 2/208; Krş: Bakara, 2/168; En‘âm, 6/142; Nûr, 24/21  
737 Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu, I, 254 



kötülüklere yaklaştırır, ardından onlara bu kötülükleri yaptırır. 

Şeytanın att ığı ad ımlar, ona aldananlarca önemsiz görülen davran ışlardır. O, 

böylece insanlara helak olacaklar ı i şleri ad ım ad ım, peyderpey, al ıştıra al ıştıra 

yaptırarak istediği sonuca ulaşır. Önce kötülüğe bakmaya davet eder, sonra o konuda 

konuşturur; daha sonra da insan ı o kötülükle yüz yüze getirir ve onun helakine sebep 

olur.738 Kur’an bu duruma düşen bir insanın örneğini şöyle vermiştir: 

“Kendisine ayetlerimizi verdi ğimiz halde, onlardan s ıyrılıp da şeytanın 

kendisini peşine takt ığı, bu yüzden de azg ınlardan olan kimsenin haberini onlara 

anlat. Dileseydik o ayetlerle onu elbette yüceltirdik. Fakat o, dünyaya saplan ıp 

kaldı da kendi heva ve hevesine uydu. Onun durumu köpe ğin durumu gibidir: 

Üzerine varsan da dilini sark ıtıp solur; kendi haline b ıraksan da dilini sark ıtıp 

solur. İşte bu, ayetlerimizi yalanlayan toplumun durumudur. Şimdi onlara bu 

olayları anlat ki düşünsünler.”739 

Bu ayet İbn. Mes’ud’un rivayetine göre İsrail o ğullarından olan Bel’am b. 

Ebreh, İbn. Abbas ve di ğer müfessirlerin rivayetine göre ise Bel’am b. Bâûrâ 

hakkında nazil olmuştur.740 

Bu adamın bazı ilahi kitaplar hakk ında bilgisi vard ı ve duas ı makbul bir veli 

iken Arz- ı Mukaddes’e girme meselesinde Hz. Musa’n ın veya Yu şa’nın aksine 

dünya sevgisi yüzünden zorbalara arka ç ıkmıştı.741 Allah’ ın İsm-i A’zam’ ını bilen 

biri olan Bel’am’a, kavmi ısrarla Hz. Musa aleyhine dua etmesini isteyince 742 

kavminin bu ısrarları ve kendisine verdikleri dünyal ık hediyeler neticesinde bunu 

                                                           
738 el-Hicâzî, Furkan Tefsiri, IV, 245 
739 A‘râf, 7/175-176 
740 Nesâî, Tefsîr, 213 
741 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 176 
742 el-Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, s: 243; en-Nesefî, Tefsîru’n-Nesefî, I, 450 



yaptı.743 

Ayette zikredilen ki şinin Ümeyye b. Ebi’s-Salt oldu ğu da rivayet 

edilmiştir.744 Ümeyye b. Ebi’s-Salt es-Sakafî baz ı din kitaplar ını okumu ş, eski 

şeriatler hakk ında epeyce bilgi edinmi şti. Ancak bu bilgisi ona bir fayda vermedi. 

Çünkü o Hz. Peygamber (sas) zaman ına yeti şmiş, onun mucizelerini ve 

peygamberlik alametlerini görmüş; bununla birlikte ona tabi olmam ıştı. Zira gelecek 

peygamberin kendisi olaca ğı ümidine kap ılmıştı. O s ırada Hz. Muhammed (sas)’e 

peygamberlik gelince de hasedinden dolayı küfre sapmıştı.745 

Bu kişi hakkındaki başka bir rivayet de gerçekten ilginçtir: Bu rivayete göre 

bahsedilen ki şi, kendisine kabul olunacak üç duan ın bah şedildiği ki şidir. Bu zat ın 

Besus isminde bir kar ısı vard ı. Bu kad ın, kocas ından kendisinin İsrailoğullarının 

içerisinde en güzel kad ın olmas ı için dua etmesini ister. Adam dua edince kad ın 

israiloğullarının en güzel kad ını olur ve art ık kocasından yüz çevirip başkasını murat 

eder. Bunun üzerine adam ikici dua hakk ını, kar ısının durmadan havlayan di şi bir 

köpek olmas ı yönünde kullan ır. Ancak çocuklar ı adama annelerinin eski haline 

dönmesi için dua etmesini isterler. Adam da bu yönde dua edince kad ın eski haline 

döner. Böylece adamın üç makbul duası da ziyan olur.746 

Abdullah Aydemir, ayette geçen ki şi hakk ında müfessirlerin alt ı görü ş ileri 

sürdüklerini aktarmakta ve bunlar ın, Beni İsrâîl’den Bel’am b. Bâûrâ, Ümeyye b. 

Ebi’s-Salt, er-Rahib Ebû Amr, İsrail oğullarından duası makbul bir ki şi, münafıklar, 

Yahudi, H ıristiyan ve Haniflerden olup Haktan ayr ılan herkes oldu ğunu 

                                                           
743 Ulutürk, Veli, Kur’an’da Temsili Anlatım, İnsan Yayınları, İstanbul, 1995, s: 49 
744 Ebu Bekir Abdurrezzâk, b. Hemmâm, Tefsîru Abdirrezzâk, I, 227 
745 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili,  IV, 176; Ulutürk, Veli, Kur’an’da Temsili Anlat ım, s: 49; el-Vâhidî, 

Esbâb-ı Nüzûl, s: 243 
746 el-Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, s: 244 



zikretmektedir. Bunlara verilen “âyât” hakk ında da; İsm-i A’zam, ilahi kitaplardan 

biri, peygamberlik, Allah’ın birliğine dair deliller ve ilâhi kitaplara ait bilgiler olduğu 

rivayetini kaydetmektedir. 

Bütün bu rivayetleri tahlil ederken Aydemir; 

1.Ayetin delâlet ettiği kişi hakkında sahih haberin olmadığını, 

2.İsm-i A‘zam’ı bilen birinin böylesine küçülerek kâfir olamayacağını, 

3.Hal ve şartlar ne olursa olsun bir peygamberin asla Allah’a isyan 

edemeyeceğini, dininden dönemeyeceğini, 

4. Rivayetlerdeki ravilerden biri dolay ısıyla kıssaların sıhhati hakkında şüphe 

olduğunu,  

5. Kur’an’da bu ayetin k ısa olduğunu ve ne ayetteki adam ın kimliği, ne de 

ona verilen “âyât” hakkında bir açıklama olduğunu gerekçe göstererek bu haberlerin 

tümünün İsrailiyattan olduğunu haklı olarak savunmaktadır.747 

İsmail Cerrahoğlu da Bel’âm b. Bâûrâ hakk ındaki k ıssanın aynen Tevrat’tan 

alındığını748 kaydederek749 İsraili haber olduğunu kabul etmektedir. 

O halde ayetteki k ıssadan maksat herhangi bir şahsın tarifi de ğil, bu şahsın 

davranışındaki yanl ışlığı söz konusu ederek 750 onun dü ştüğü duruma dü şülmemesi 

için bu yanlışlığın yapılmaması gerektiği mesajıdır. 

İşte dünyaya meylederek şeytanın adımlarına ve kendi hevasına tabi olan kişi, 

üstelik ilahi hakikatleri bildi ği halde bu yanl ışlığa düşerse, onun hali üstüne varsan 

da varmasan da dilini sark ıtıp soluyan bir köpe ğin acayip ve a şağılık haline 

                                                           
747 Aydemir, Abdullah, Tefsirde İsrailiyyât, s: 299-300 
748 Tevrat, Sayılar, 22 
749 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, I, 123 
750 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, IV, 176 



benzer.751  

 

1.p. Haddi Aşma Tuğyan 

Tuğyan kelimesi “Ta ğa” fiilinden türetilmi ştir. Ta ğa fiili ise “ölçüyü a ştı, 

şerefini çiğnedi, küfürde öne geçti, haddi a ştı,752 sınırı aştı, isyanda ve kar şı çıkışta 

fazla ileri gitti, haddi tecavüz etti.”  demektir. Bu fiilin mastar ı “tağva ve 

tuğyan”dır.753 

Tuğyan, küfürde ifrat, insan ın hakk ı kabul edemeyecek şekilde kendisini 

kibre kapt ırması, Allah’ ın elçisi ve müminlere kar şı aç ık bir husumet, 754 isyan ve 

günahta s ınır tan ımayacak ölçüde ileri gitmek demektir. Tu ğyan, insan ın tabiat ında 

mevcuttur.755 Ancak bunda ölçü kaç ırıldığında insan ın kendisini her şeyin ve 

herkesin üstünde görerek ilahla ştırmasına kadar var ır ki bu da tu ğyanın doruk 

noktasıdır.756 

Bu tanımlardan anlaşılmaktadır ki, itidali temel ölçü kabul eden Kur’an, her 

konudaki a şırılığın kar şısındadır. Şeytan bu noktada insan ın tabiat ında bulunan bu 

eğilimini k ışkırtmaktadır. İnsanın eğiliminin hangi noktada oldu ğunu fark etti ği an 

şeytan o ki şinin e ğilim gösterdi ği taraf ın önemini ve di ğer taraf ın önemsizli ğini 

abartılı bir şekilde düşünmesini telkin etmektedir. Buna aldanan insan ın diğer tarafın 

da önemli olduğunu görmesine mani olmaktadır.  

                                                           
751 Ulutürk, Veli, Kur’an’da Temsili Anlatım, s: 49 
752 Zeydan, Abdülkerim, İlahi Kanunların Hikmetleri (Sünnetullah), (Çeviri: Nizamettin Saltan), İhtar 

Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 1997, s:248 
753 Ünal, Ali, Kur’an’da Temel Kavramlar, s: 355 

754 İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s: 355 
755 Alak, 96/6 
756 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 559-560 



Kimi insan züht konusunda a şırıya kaçarak adeta dünya ile ba ğlarını koparır; 

ailesinin hak ve hukukunu unutur, başkalarına muhtaç olmamak için geçimini temine 

uğraşmaz. Kimi insan bunun aksine geçim derdine dü şerek dinin emir ve 

tavsiyelerini ihmal etmek suretiyle ahiretini unutur. Üstelik iyi bir şey yapt ığını 

zanneder. Böyle insanlara içlerinde bulundu ğu durum soruldu ğunda hemen 

kendilerini hakl ı ç ıkarmaya ve bunun için gerekçeler s ıralamaya ba şlarlar. 

Kendilerinde bulunan a şırılığın do ğru, di ğerlerinin yanl ış oldu ğunu ispatlamaya 

çalışırlar.757 

Kur’an bu davran ış biçiminin yanl ışlığını, insan ın ahireti için çal ışması 

gerektiğini, fakat bunu yaparken de dünyadan nasibini unutmamas ı gerekti ğini 

hatırlatarak itidali vurgulamak suretiyle anlat ırken,758 modern psikolojide de bu 

yanlışlık, “Aşırılıklar davranış kusuru sayılmaktadır.” sözleriyle ifade edilmiştir.759 

Mal konusunda haddi a şma ise israf veya cimrilikle tan ımlanmaktadır. Bu 

konudaki itidali de yine Kur’an’dan öğrenmekteyiz: 

“Eli s ıkı olma, büsbütün eli aç ık da olma. Sonra k ınanır ve çaresiz 

kalırsın.”760 

Cimriliğin “el-fahşâ’,-- الْفَحْشَاءِ  -” yani hayâs ızlık oldu ğu bildirilmi ş,761 

Kur’an’da bu davranış biçimine sahip olanlar kınanmıştır.762 

                                                           
757 Karzuk, Enes Ahmed, Manevi Gelişimin Önündeki Engeller, s: 30 
758 Kasas, 28/77 
759 Saygılı, Sefa, Strese Son, s: 137 
760 İsrâ, 17/29 
761 Rıza, Muhammed Reşid, Muhammedi Vahiy, s: 302 
762 Âl-i İmrân, 3/180; Nisâ, 4/37; Tevbe, 9/34-35, 75-80; İsrâ, 17/29, 100; Muhammed, 47/37-38; 

Necm, 53/33-35; Hadîd, 57/24; Leyl; 92/8-11; Cimrilik hususunda ayr ıca bkz: Tezimizin “Fakirlikle 

Korkutması”  başlığı, s: 134, 140-141 



İsrafa gelince, bu kavram ın kökü olan “seref”, “insanın fiillerinde s ınırı 

aşması”  anlam ına gelmektedir. S ınırı a şma her konuyu kapsamakla birlikte, 

dengesiz harcamay ı da ihtiva etmektedir. 763 “ Başkasının haklar ı söz konusu 

olmaksızın meşru s ınırların ötesine geçmek, a şırı sarfiyatta bulunmak ve o nedenle 

de itidal sahibi olmamak, aşırılık yapmak.” şeklinde tarif edilmiştir.764 

İsraf da cimrilik gibi Kur’an’ ın yermi ş olduğu davran ış biçimlerindendir. 765 

İsraf edenler Kur’an’da şöyle vasıflandırılmışlardır: 

“Akrabaya, yoksula ve yolda kalm ış yolcuya haklar ını ver, fakat saç ıp 

savurma. Çünkü saç ıp savuranlar şeytanların karde şleridir. Şeytan ise Rabbine 

karşı çok nankörlük etmiştir.”766 

Saçıp savuranlar şeytanların karde şleri nitelemesine lay ık görülmü şlerdir. 

Çünkü şeytan Rabbine karşı nankörlük etmi ştir. Aynı şekilde saçıp savuranlar da bu 

nankörlüğü yapm ış olmaktad ırlar.767 Şeytanın nankörlü ğünden maksat, onun, 

varlığını isyana adamas ı, yeryüzünde bozgunculuk yaparak insanlar ı sapt ırmasıdır. 

Bunun gibi Allah’ın kendisine mal ve mevki lütfettiği kimse bunları Allah’ın rızasına 

aykırı olarak kullanmak suretiyle israf ederse o da şeytanın niteli ği olan  “Kefûr” 

sıfatıyla vas ıflandırılır.768 Çünkü saç ıp savuranlar, gerçekle ştirmiş olduklar ı israfla 

geçim düzenini bozmu ş; nimeti de muhafaza edip uygun yerlere itidalle kanalize 

                                                           
763 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 254 
764 İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, s: 234 
765 En‘âm, 6/141; A‘râf, 7/31; İsrâ, 17/26-30 
766 İsrâ, 17/26-27 
767 el- Hicâzî, Furkan Tefsiri, III, 421 
768 er- Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX,194  



etmedikleri için nimete nankörlük etmi ş ve bu yüzden şeytanın karde şleri 

olmuşlardır.769 

İsraf konusunda Ya şar Nuri Öztürk şunları kaydetmektedir: “İsraf, Kur’an 

ahlakının özündeki denge prensibini bozmaktad ır. Çünkü birimizin gere ğinden çok 

harcaması için, bir ötekimizin gerekti ğinden az harcamas ı icap edecektir. Allah, 

yeryüzü sofras ına nimetleri dengeli bir biçimde göndermi ştir. İsrafa gidenler bu 

dengeyi, kendi lehlerine bozan isyancılardır. (…)”770 

Bu denge gerçekten çok ince bir dengedir. Maalesef Müslümanlar ın bu 

dengeyi hakk ıyla anlay ıp uygulad ıklarını söylemek mümkün gözükmemektedir. 

“Şayet Müslümanlar iktisada ilişkin bu ayetleri iyice inceleyip anlasalardı ve onların 

kılavuzluklarına uysalard ı, servetlerini koruma noktas ında tüm ekonomi 

kitaplarından ve ilkelerinden müsta ğni olurlard ı.” 771 Gerek fert olarak 

Müslümanların ve gerekse Müslüman halklar ı bar ındıran ülkelerin iktisadi 

durumlarının, di ğerlerine oranla hangi mevkide oldu ğu dü şünülürse bu tespitin 

doğruluğunu tartışmak anlamsız olacaktır. 

Bu durumun sebebi, insanlar ın şeytanın vesveselerine uyarak –her konuda 

itidali seçmek yerine- israf ve haddi a şmaktan kendilerini bir türlü 

kurtaramamalarıdır. 

Haddi a şmanın ve azg ınlığın bir ba şka şekli de kibirdir. Kibir kelimesi ve 

bundan türeyen kelimeler, “büyüklük taslamak, ululuk iddia ederek hakk ı kabul 

etmemek, kendini oldu ğundan üstün ve ba şkalarından yüksek görerek onlar ı 

                                                           
769 Rıza, Muhammed Reşid, Muhammedi Vahiy, s:310 
770 Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları, s: 255 
771 Rıza, Muhammed Reşid, Muhammedi Vahiy, s: 310 



aşağılamak” gibi manalara gelmektedir.772 Oysaki kendini büyük gören insan aslında 

zayıf yarat ılmış bir varl ıktır.773 Bu sebeple Kur’an, Hz. Lokman’ ın, oğluna verdiği 

nasihatler vasıtasıyla bu şeytani davranışı yermiştir: 

“Küçümseyerek surat as ıp insanlardan yüz çevirme ve yeryüzünde 

böbürlenerek yürüme! Çünkü Allah, hiçbir kibirleneni, övüngeni sevmez. 

Yürüyüşünde tabii ol. Sesini alçalt. Çünkü seslerin en çirkini, şüphesiz eşeklerin 

sesidir.”774 

Bir ba şka ayette ise kibirliler yerilmi ş ve sonlar ının ac ı bir azap olaca ğı şu 

şekilde haber verilmiştir: 

“Yeryüzünde böbürlenerek yürüme. Çünkü sen yeri asla yaramazs ın, boyca 

da dağlara asla erişemezsin.”775 

Kibirliler bu şekilde yerilmi ş ve sonlar ının ac ı bir azap olaca ğı haber 

verilmiştir.776  

Ayrıca hadislerde de kalbinde zerre kadar kibir bulunan kimsenin cennete 

giremeyeceği belirtilmi ştir.777 Şeytan insanlar ın bu ac ı ak ıbete duçar olmalar ını her 

şeyden daha çok istediği için onları kibre sokmak istemektedir. 

Kibrin birçok çe şidi vard ır. Kimi insan ilmiyle, kimi ibadetleriyle, kimi 

nesebinin üstünlüğüyle, kimi güzelli ğiyle, kimi zenginli ğiyle kimi kuvvetiyle… bu 

şeytani davran ışın içerisine girer. Nemrut, Firavun gibi baz ı insanlar Allah’a kar şı; 

                                                           
772 Çelik, Ömer vd., Üsve-i Hasene 2, s: 193 
773 Nisâ, 4/28 
774 Lokman, 31/18-19 
775 İsrâ, 17/37 
776 Nisâ, 4/36, 132-136, 146-147, 172-173; A‘râf, 7/36, 40, 48, 75-79; Yunus, 10/75; Hûd, 11/9-10; 

Nahl, 16/22-29; İsrâ, 17/37-38; Ankebût, 29/39-40; Lokmân, 31/7, 18-19; Sâffât, 37/34-39; Zümer, 

39/59-60, 71-72; Mü’min, 40/35, 56, 60, 69-76; Câsiye, 45/7-10; Ahkâf, 46/20; Münâfikûn, 63/5-6  
777 Tirmizî, Birr, 61; Müslim, İmân, 147; Ebû Dâvûd, Edeb, 8 



Kureyş mü şrikleri gibi insanlar peygamberlere kar şı kibre girerlerken baz ı insanlar 

da etraflarındaki insanlara karşı kibre kapılmaktadırlar.778 

En büyüğünden en küçü ğüne kadar kibrin bütün şekilleri yerilmiş ve küfrün 

rükünleri aras ında say ılmıştır. İbn. Kayy ım el-Cevziyye’ye göre küfrün dört rüknü 

vardır. Bunlar, kibir, haset, öfke ve şehvettir. Kibir, Allah’a boyun e ğmeyi; haset, 

nasihati kabul etmeyi ve gerçekle ştirmeyi; öfke, adaleti; şehvet ise ibadeti 

engellemektedir.779 

Öfke de haddi a şmanın bir ba şka şeklidir. Gazzâlî öfkenin sebeplerini şöyle 

sıralamaktadır: 

1. Kibir. Zira kibirli kimseler kendisine kar şı saygısızlık sayılacak az bir söz 

ve hareketten etkilenerek kızarlar. 

2. Ucûb (Kendini be ğenme): Kendisini anlay ış ve zekâda, söz ve harekette 

başkasından üstün görür. 

3. Şaka: Kişinin karşısındakiyle dalga geçmesi öfkeye sebep olur. 

4. K ınama ve ay ıplama: Ay ıplanan ki şi kendisini ay ıplayana k ızar ve ona 

mukabelede bulunur. Sonuçta her iki taraf da bu iş sonucunda öfkelenir. 

5. Mal ve makam h ırsı: Bu hırsı iki kötü özellik olu şturur: Hasislik ve tamah. 

Hasis bir insanın az bir mal ı ziyan olsa öfkelenir; tamahkâr kimse ise kazanabilece ği 

az bir malı kaçırırsa öfkelenir.780 

Öfke aklı giderir. Ak ıl zayıflayınca da şeytan hücuma geçer. Böylece öfkeye 

kapılan insan şeytanın elinde oyuncak olur. 781 Çünkü k ızgınlık an ında insan 

                                                           
778 el- Gazzâlî, Kimya-yı Saadet, II, 657-664  
779 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, el-Fevâid, s: 262 
780 el- Gazzâlî, Kimya-yı Saadet, II, 548-549 
781 el- Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, III, 72 



heyecana kap ılarak kontrolünü kaybeder. 782 Bu yüzden kar şısındaki kimseye 

sinirlendiğini hisseden insan hemen bunun şeytanın işi olduğunu anlamalıdır. Zira o, 

insanlar arasındaki anlaşmazlığı bu şekilde yaymaya çalışır.783 

Yüce Allah bu duruma dü şen insanın Kendisine s ığınmasını emretmiş,784 Hz. 

Peygamber (sas) de öfkelenen bir insanın hemen abdest almasını öğütlemiştir.785 

 

1.r. Allah’ın Affına Güvendirmesi 

Şeytanın insanı kandırmak için kulland ığı en etkili yöntemlerden biri de onu 

Allah’ın affedicili ğine güvendirerek günahlar ı i şletmek için cesaretlendirmesidir. 

Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: 

“De ki: ‘Ey kendilerinin aleyhine a şırı giden kullar ım! Allah’ ın 

rahmetinden ümidinizi kesmeyin. Şüphesiz Allah, bütün günahları affeder. Çünkü 

O, çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”786 

Bu müjde gerçekten de Allah’ ın, kullar ına büyük bir lütfudur. Fakat Allahu 

Teâlâ şeytanın bu müjdeye güvendirerek insanları aldatmaması için onlara şu uyarıda 

bulunmuştur: 

“Ey insanlar! Rabbinize kar şı gelmekten sak ının. Hiçbir baban ın, 

çocuğuna hiçbir yarar sa ğlayamayacağı, hiçbir çocuğun da babas ına hiçbir yarar 

sağlayamayacağı günden korkun! Şüphesiz Allah’ın vaadi gerçektir. Sak ın dünya 

hayatı sizi aldatmasın. O aldatıcı şeytan da Allah hakkında sizi aldatmasın.”787 

                                                           
782 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, VI, 365 
783 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, III, 117 
784 A‘râf, 7/200; Nahl, 16/98-100; Mü’minûn, 23/97-98; Fussilet, 41/36; Nâs, 114/1-6 
785 Ahmed b. Hanbel, V, 152 
786 Zümer, 39/53 
787 Lokmân, 31/33; Krş: Hadîd, 57/14  



“Şeytan onlara birçok vaatte bulunur ve onlar ı kuruntulara sürükler. Oysa 

şeytan ancak aldatmak için onlara vaatte bulunuyor.”788 

Gurur, (غُرُور )insanın pek hoş bir şey bulduğunu zannederek sonra onun çok 

kötü bir şey olduğunu anlayıp acı duyması; önceden boş yere sevinip sonradan ciddi 

olarak yerinerek aldanmas ı demektir. Şeytanın vaatleri i şte hep böyle bir gururdan 

başka bir şey de ğildir.789 Asl ında gurur cehaletin bir çe şididir. Çünkü bozuk olan ı 

sağlam, sağlam olanı bozuk bilmek ancak cehaletle mümkündür.790 

Şeytanın bu konudaki aldatmas ı daha çok ki şiye, “Allah çok ba ğışlayıcıdır, 

en büyük günahlar ı bile affeder; bu kadarc ık günahtan bir şey olmaz.”  gibi 

telkinlerde bulunmas ı şeklinde gerçekleşmektedir.791 Şeytan işte bu şekilde Allah’a 

isyan niteli ğindeki pek çok i şi say ısız telafi yöntemleriyle normal bir i ş düzeyine 

indirgeyerek i şlemektedir. “İhtiyaçlar, zorunlu haller, Allah’ ın affedicili ği, kalbim 

temiz gibi kand ırmacılar bu yöntemler aras ındadır.792 Bu yöntemlerle şeytan, insanı 

dost ve yard ımcısı olan Allah’tan 793 koparmak amac ındadır. Bu amaçla Allah’ ın 

vaadine itimat ettirip kalbini ba ğlayarak insan ın Allah ile huzur bulup yat ışmasını 

engeller.794 

Şeytanın insan ı kuruntulara sürüklemesi de tövbeyi terk etmelerini insanlara 

işleyeceği, onlara ümitler haz ırlayacağı, geri b ırakma ve geciktirmeyi onlara 

                                                           
788 Nisâ, 4/120 
789 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, III, 89 
790 İbnu’l-Cevzî, Ebu’l-Farac Abdurrahman b. Ali, Şeytanın Hileleri, (Tercüme: M. Ali Kayaba ğlar), 

Kahraman Yayınları, İstanbul, 2002, s: 55 
791 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, III,268 
792 Altuntaş, Halil, Pencereyi Işığa Açmak, s: 248 
793 Bakara, 2/257 
794 el- Muhâsibî, Ebû Abdullah Haris, Allah’ı Arayış, (Türkçesi: Osman Arpaçukuru), İlke Yayıncılık, 

İstanbul, 2006, s:23-24  



emredeceği, onlar ı kendilerinden gafil b ırakacağı,795 kalplerine uzun hayat ı 

sevdireceği, diriliş ve hesabın olmadığı kuruntusu vereceği796 şeklinde açıklanmıştır. 

Bu kuruntular, sahili olmayan umut ve temenni denizine benzetilmi ş, bunların kalbi 

ifsat ettiği ifade edilmiştir.797 

Bu şekildeki kuruntularla şeytan tembelliği ve ameli geciktirmeyi sevdirerek 

insanı gaflet içerisine sokar. Onun bu oyununa kanan insana şeytan, yapması gereken 

vazifelerini “nasılsa daha vakit var” bahanesiyle erteletir. Ancak ölüm gelip çatınca, 

görevlerini erteleyen ki şinin pi şmanlıkları kendisine hiçbir fayda sa ğlamaz. Bu 

sebeple insan ın cehalet heva ve gaflet ba ğlarıyla şeytana ba ğlandığı ifade 

edilmiştir.798 

Gaflet, terk etmek, önemsememek, yan ılmak, ihmal etmek, dalg ınlık ve 

dikkatsizlik gibi manalara gelir. Ist ılahta ise Allah’a ve O’nun bildirdi ği hakikatlere 

karşı ilgisiz kalmak, onlar ı unutmak, nefsin heva ve hevesine uymak demektir. 799 Şu 

halde bilgisizce kendi heva ve hevesine uyarak Allah’ ı unutan gafillerin şeytana 

bağlanması kadar tabii bir durum olamaz. Çünkü onlar, kalplerde daima canl ı 

tutulması gereken Allah’ ı hat ırlama melekesini önemsemeyerek terk etmi şlerdir. 

Kalpten bo şaltılan Allah ve O’nun sevgisinin yeri şeytanın öngördükleriyle 

dolacaktır. 

 

 
                                                           
795 İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, V, 1931; Krş: el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden 

Korunmak, s: 15 
796 el-Mahallî ve’s-Suyûtî, Celâluddîn, Tefsîru’l-Celâleyn, s: 97; Alt ıntaş, Ramazan, Kur’an’da 

Hidâyet ve Dalâlet, s:287 
797 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Medâricu’s-Sâlikîn, I, 356 
798 İbnu’l-Cevzî, Şeytanın Hileleri, s: 56, 579-580 
799 Çelik, Ömer vd., Üsve-i Hasene 2, s:197-198 



1.s. Yaratılışı Değiştirmeyi Emretmesi 

Şeytanın insana yarat ılışındaki safl ığı, temizli ği ve Allah’ ın kendisini 

yaratmış oldu ğu f ıtratı800 de ğiştirmesi yolundaki vesvese vermesini ve telkinini 

Kur’an “Yaratılışı değiştirmeyi emretme” şeklinde ifade etmekedir: 

“Onlar, Allah’ ı b ırakıp ancak di şilere tap ıyorlar. Hâlbuki (asl ında) azg ın 

bir şeytana tapmaktad ırlar. Allah o şeytana lanet etti ve o da, ‘Andolsun ki senin 

kullarından elbette belirli bir pay alaca ğım.’ dedi. ‘Onlar ı mutlaka sapt ıracağım, 

mutlaka onlar ı kuruntulara sokaca ğım ve onlara emredece ğim de (putlara adak 

için) hayvanlar ın kulaklar ını yaracaklar. Yine onlara emredece ğim de Allah’ ın 

yarattığını değiştirecekler. Kim Allah’ ı bırakıp da şeytanı dost edinirse şüphesiz o 

apaçık bir hüsrana düşmüştür.”801 

Ayette geçen “inâs” ( kelimesi di (إِنَاثًا şiler anlam ına gelmektedir. 802 

“Ünsâ”nın ço ğulu olan bu kelimenin ayn ı zamanda cans ız e şya için kullan ıldığı, 

ancak ayette mü şriklerin putlar ı için kullan ılan bu kelimenin di şiler anlam ına 

geldiğinin daha doğru olduğu kaydedilmiştir. Çünkü onlar ın taptıkları putların hepsi 

cansız olmad ığı gibi onlara, el-Lât, el-Menât, el-Uzzâ… gibi di şi isimler 

takmışlardı.803 Bu yüzden ayette mü şriklerin bir taraftan kad ınları a şağılayıp hor 

görürlerken di ğer taraftan putlar ına di şi isimleri vermelerindeki çeli şkiye dikkat 

çekilmiştir.804 

Şeytanın insanlara hayvanlar ın kulaklar ını yarmalar ını emretmesi de mü şrik 

Arapların eski bir âdetiyle ilgilidir. Bu âdete göre cahiliye devrinde Araplar, bir deve 
                                                           
800 Rûm, 30/30 
801 Nisâ, 4/117-119 
802 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, II, 147 
803 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, II, 368 
804 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, II, 147-148 



beş defa do ğurur ve be şinci yavru erkek olursa onun kula ğını yararak sal ıverirler, 

onu kendilerine haram sayarak hiçbir şekilde ondan faydalanmazlar ve putlar ına 

adarlardı. Bu deveye “Bahîre” derlerdi. Bunun yan ı s ıra, eğer bir adam mesela şu 

hastalıktan kurtulursam devem sâibe olsun, diye adarsa onun kula ğını yarar ve 

muradına ula ştığı zaman “Sâibe” ad ını verdikleri bu deve de bahîrenin hükmüne 

girer, onu kendilerine haram k ılarlardı. Bir erkek devenin sulbünden on bat ın 

doğarsa, onun s ırtını haram sayarlar, ona yük ta şıtmazlar, hiçbir otlak ve sudan onu 

men etmezler ve “sırtını korudu”  derlerdi ki buna da  “Hâmi”  derlerdi. Bir koyun 

yedi batın doğurur ve yedinci yavru dişi olursa onu kendilerine ayırırlar, erkek olursa 

putlara kurban ederlerdi. Eğer koyun yedinci bat ında erkekli- dişili yavrularsa, erkek 

yavru için “kardeşine kavuştu.” deyip dişinin sayesinde erkeği de kurban etmezlerdi. 

Buna da “Vasîle” derlerdi. Yavrulayan bu koyunu erkeklere helal, kad ınlara haram 

sayarlar, ölü yavru do ğurursa etini yeme hususunda erkeklerle kad ınlar e şit 

sayılırlardı.805 Kur’an, cahiliye devrinin bu uygulamalar ını tamamen reddetmi ş, bu 

davranış sahiplerinin Allah’a kar şı yalan uydurduklar ını beyan ederek 806 onlar ın bu 

sözlerinin cezasını çekeceklerini bildirmiştir.807 

Şeytanın, Allah’ ın yaratt ığını de ğiştirmeyi emretmesi ise Allah’ ın dinini 

değiştirmeyi insanlara emretmesi şeklinde yorumlanm ıştır.808 Bunun aç ıklaması da 

Yüce Allah’ ın insanlar ı asl ında temiz ve dosdo ğru f ıtrat üzere yaratm ış olmas ıdır, 

                                                           
805 Ate ş, Süleyman, İslâm’a İtirazlar ve Kur’an- ı Kerim’den Cevaplar,  Kevser Yay ınları, 4. Bask ı, 

1972, s: 42; Ateş, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitab Örf ve Âdetleri, s: 234-236  
806 Mâide, 5/103 
807 En‘âm, 6/138-139 
808 İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an- ı Kerim Tefsiri, V, 1931; Ebu Bekir Abdurrezzâk, b. Hemmâm, 

Tefsîru Abdirrezzâk, IV, 119 



şeklinde yapılmıştır. Bu fıtrat da İslâm fıtratının ta kendisidir.809 Hz. Peygamber (sas) 

fıtratı şöyle açıklamıştır: 

“Doğan her çocuk f ıtrat üzere do ğar. Sonra anne-babas ı onu 

Yahudileştirir, H ıristiyanlaştırır veya Mecusile ştirir. T ıpkı hayvanlar ın, azalar ı 

tam olarak doğmaları gibi. Onların azalarında bir eksiklik görür müsünüz?”810 

Hadiste Hz. Peygamber (sas) f ıtrat ve hilkat üzerinde yap ılan her iki 

değişikliği de zikretmi ştir. Biri Allah’ ın f ıtratı üzerinde yap ılan manevi 

değiştirmedir. Bu de ğiştirme Allah’ ın insan ı yaratm ış oldu ğu İslâm f ıtratını 

değiştirerek çocu ğun f ıtratı haricindeki dinlere mensup edilmek üzere verilen 

terbiyedir. Diğeri ise hilkatteki kesme veya yarma şeklindeki maddi de ğiştirmedir. 

Şeytanın yemin etmiş olduğu iki husus budur.811 

O halde “Allah’ın yarattığını değiştirecekler.” cümlesi, Allah’ ın insanlar için 

uygun gördüğü tevhit dinini de ğiştirmek, hayvanların kulaklarını kesmek, uzuvlar ını 

sakatlamak, insan ın tabii güzelli ğini bozmak, erke ğin kad ına, kad ının erke ğe 

benzemesi gibi davranışların tümünü şamildir. Çünkü bütün bu say ılanlar ve bunlara 

benzer davranışlar, Allah’ın insana vermiş olduğu iradeyi kötüye kullanmak suretiyle 

yaratılışın dışında alışkanlıklar edinmek, yaratılış kanununun zıddına işler yapmak ve 

ruhların yarat ılışlarındaki selamet ve safl ıkları bozmak anlam ına gelmektedir.812 Bu 

davranış şekli ise Yüce Allah’ın kanunlarını beğenmeyip adeta onları “ıslah” etmeye 

çalışmakla eşdeğer görülmüştür.813 

                                                           
809 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 15 
810 Müslim, Kader, 2658; Buhârî, Cenâiz, 93 
811 el-Cevziyye, İbn. Kayyım, Vesveseden Korunmak, s: 16 
812 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, III, 88 
813 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, I,148 



Ancak yap ılan her de ğişiklik bu kapsamda de ğerlendirilmemelidir. 

Günümüzde insan üzerinde yap ılan de ğiştirmeyi hedefleyen, t ıbbın mümkün hale 

getirdiği estetik cerrahi dal ı gelişmiştir. Görünüşte bu cerrahi müdahaleler yarat ılışı 

değiştirmektedir. Ancak bazen bu durum zorunlu bir hal almaktad ır. Bu yüzden 

estetik ameliyatlarla insan üzerinde yapılan değiştirmeler iki aşamada ele alınmıştır: 

“a) Normal olana göre biçimsiz, yersiz, a şırı hacimde, maddi veya psikolojik 

olarak rahatsızlık verici oluşumların düzeltilmesi. Bunlar tedavi sayılır ve caizdir.  

b )Normal olan ı ya daha ziyade güzelle ştirmek veya de ğişiklik arzusuyla 

değiştirmek. Yarat ılış düzenini de ğiştirmeyi hedefleyen bu tür uygulamalar dinen 

tasvip edilmez.”814 

Bunun ay ırımını Hz. Peygamber’in uygulamalar ında da görmekteyiz. Onun, 

sakalını sar ıya boyad ığının815 ve bir yere gitmi ş olan bir kimsenin evine aniden 

dönmesini hoş görmediğinin, evde kendisini bekleyen han ımının süslenmesine f ırsat 

tanımasını emrettiğinin rivayet edilmesi; 816 buna kar şın saç eklemeyi ve ekletmeyi, 

dövme yapmayı ve yaptırmayı haram sayması817 bu ayırımın Hz. Peygamber (sas)’in 

hayatındaki örnekleridir. 

Onun bu uygulamalar ından ve emir ve yasaklamalar ından, ayette kötü 

görülüp şeytanın emretmesi şeklinde nitelenen şeyin süslenmek, güzelle şmek değil, 

Allah’ın yarat ışını de ğiştirecek biçimde do ğal durumu bozmak, tabii güzelli ği 

çirkinleştirmek oldu ğu anla şılmaktadır. Bu davran ış asl ında güzelle şmek de ğil, 

                                                           
814 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, II, 149 
815 Buhârî, Libâs, 67, Enbiyâ, 50; Müslim, Libâs,  2103; Tirmizî, Libâs, 20; Nesâî, Zînet, 14; Ahmed 

b. Hanbel, II, 240, 309, 401  
816 Müslim, İmaret, 181 
817 Buhârî, Libâs, 82, 84, 85; Müslim, Libâs, 2125; Tirmizî, Edeb, 33, Nesâî, Zînet, 23-24; İbn. Mâce, 

Nikâh, 52; Ahmed İbn. Hanbel, I, 454 



“kişinin şahsiyetini bozması ve ondan kaçmasıdır. İşte onu değiştirecek şekilde değil, 

fakat güzelleştirecek biçimde mubahtır, hatta teşvik edilmektedir.”818 

 

1.b. Mallara ve Çocuklara Ortak Olması  

Yüce Allah’ ın, Hz. Âdem’e secde emrine itaat etmeyen İblis’i huzurundan 

kovmasının ard ından İblis’in, onu ve soyunu azd ıracağına yemin etmesi üzerine 

Allah (cc) ona şu mukabelede bulunmuştu: 

“Allah şöyle dedi: ‘Çekil git. Onlardan kim sana uyarsa, ku şkusuz 

cehennem tam bir kar şılık olarak hepinizin cezas ı olacakt ır. (Haydi) onlardan 

gücünün yetti ğinin aya ğını ça ğrınla kayd ır. Atl ıların ve yayalar ınla onlar ın 

üzerine yürü. Onlar ın mallar ına ve evlatlar ına ortak ol. Onlara vaatlerde bulun.’ 

Hâlbuki şeytan onlara aldatmadan başka bir şey vaat etmez.”819 

Ayette geçen “ = بِصَوْتِكَ sesinle, ça ğrınla”  ifadesini musiki ve e ğlenceyle 

tefsir edenlerin oldu ğu, baz ı müfessirlerin de “şeytanın kendisine itaate ve Allah’a 

isyana davetidir.” dedikleri kaydedilmiştir.820 Bazı müfessirler de “sesinle” ifadesini 

“Allah’a isyana ça ğıran her şeyle821 ve vesvesenle 822  ça ğır.” şeklinde tefsir 

etmişlerdir.  

Şeytanın altlıları ve yayaları hususunda, onun cinlerden ve insanlardan atl ıları 

ve yayalar ının olduğu söylenmiş; Allah’a isyan yolunda sava şan binicilere şeytanın 

atlıları, ayn ı u ğurda çarp ışan piyadelere de şeytanın yayalar ı dendi ği rivayet 

edilmiştir. Bazı âlimler de bunun şeytanın dost ve yard ımcılarından kinaye olduğunu 
                                                           
818 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, II, 371 
819 İsrâ, 17/63-64 
820 Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin-Şeytan, s: 28 
821 İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, IX, 4792 
822 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, XV,161  



söylemişlerdir.823 Bu durumda atlılar ve yayalardan maksat şeytanın her türlü hileleri 

olmaktadır.824 

Süvariler ve yayalar hususundaki güzel bir benzetmeye göre bu ayette, 

insanların manevi hayatlar ına sald ırıp onu tahrip etmeye çal ışan şeytan, bir bölgeyi 

atlılar ve yayalarla basan, mallar ın çal ınmasını ve talan edilmesini emreden bir 

eşkıyaya benzetilmiştir.825 

Şeytanın insana mallarda ortak olmas ı, ona mal ı me şru olmayan yollardan 

kazandırması,826 kazand ıklarını Allah’a itaat yerlerinin d ışında harcatmas ıdır.827 

Buna göre haram yoldan mal kazanan insan, şeytanın ö ğüdüne uyarak onunla 

ortaklık etmiş olduğu için bu ortaklık kazandığı mal için de geçerlidir.828  

Bir başka yoruma göre, cahiliye devrinde mü şrikler, tanrı edindikleri putlara 

mal ve servetlerinden bir hisse ay ırırlar, bunlar ı o putlar ın hizmetinde kullan ırlardı. 

Aslında putperestlik şeytani bir inanç oldu ğu için bu hisse şeytana da ayr ılmış 

oluyordu.829 

Şeytanın çocuklarda insana ortaklığı ise onara haram isimler takmak, Allah’ın 

razı olmad ığı i şlere çocuklar ı te şvik etmek, 830 insanlar ın zina yoluyla çocuk sahibi 

olmalarını sağlamak, cahiliye ça ğında k ız çocuklar ının öldürülmesi gibi çocuklar ını 

öldürtmek şeklinde açıklanmıştır.831 

                                                           
823 el-Âlûsî, a.g.e., XV,161 
824 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, III, 500 
825 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, III, 123 
826 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, XV, 162 
827 Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin-Şeytan, s: 29 
828 Karaman, Hayreddin vd., Kur’an Yolu, III, 500 
829 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, IX, 348 
830 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, XV, 162 
831 İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, IX, 4783 



Cahiliye müşrikleri putlarına mallarından hisse ayırdıkları gibi çocuklarını da 

onlara adarlar veya köle ederlerdi. Abdüllât, Abdülmenât, Abdüluzzâ gibi isimler 

buradan kaynaklanmaktad ır. Hatta bazen Abdülhâris isminde oldu ğu gibi kulluk 

direkt olarak şeytana izafe edilirdi. 832 İşte ayetin ifadesine göre bu, şeytanın, 

mallarında ve çocuklar ında insanlara ortak olmas ıdır. Yani insanlar, mallar ını haram 

yollardan kazan ıp harcamak, çocuklar ını da bat ıl inanç ve kötü ahlak üzere 

yetiştirmekle bu konularda şeytanı kendilerine ortak etmektedirler. 

Şeytan ve takipçileri arasındaki ilişkiyi açıklayan çok anlamlı bir cümleyle bu 

başlığı bitirelim: 

“Bir taraftan şeytan hiçbir çaba harcamaks ızın, kendisine uyan bir kimsenin 

mallarına ve kazancına ortak olur; diğer taraftan günah, isyan ve kötü davran ışların 

cezasını paylaşmada ortak olmaz. Yine böyle bir adam ın çocuklar ı ile ilgili olarak, 

sadece baba onlar ı büyütüp yeti ştirme zahmetine katlan ır. Fakat baba şeytanın 

saptırmalarıyla sadece kendisi değil de şeytan da çocuğun babası imiş gibi onu kötü 

ve ahlaksız bir şekilde etkiler.”833 

 

1.c. Peygamberlere Tasallutu 

Şeytan peygamberlere de musallat olmu ştur. Yüce Allah her peygambere ins 

ve cin şeytanlarını dü şman k ıldığını haber vermektedir. 834 Hz. Peygamber (sas) de 

her insana bir şeytan verildi ğini haber verdi ğinde, kendisinin de buna dahil olup 

olmadığı sorusuna, “Evet, fakat Rabbim ona kar şı bana yard ım etti de o bana 

                                                           
832 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, IX, 348 
833 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, III, 123 Yani ki şi haram mal kazanmakla şeytan o mala ortak 

olurken, bu haram malın cezasını paylaşmamaktadır. Aynı şekilde bir baba çocuğunu yetiştirirken onu 

kötü ahlak üzere yetiştirirse, yetiştirme zahmeti babaya aitken şeytanı çocuğuna ortak etmektedir.  
834 En‘âm, 6/112 



teslim oldu.”  cevab ını vermi ştir.835 Görüldü ğü gibi şeytanın tasallutu konusunda 

peygamber- peygamber olmayan ayrımı yoktur. 

Ancak ne var ki peygamberlerin ismet s ıfatı vardır. İsmet, “günah işlememek, 

günahtan korunmu ş olmak”  demektir ve peygamberler hayatlar ının hiçbir 

döneminde şirk ve küfür say ılan bir günah ı i şlemedikleri gibi özellikle peygamber 

olduktan sonra kasten günah i şlememişlerdir. Ancak onlar ın da insan olmalar ı 

sebebiyle günah derecesinde olmayan birtak ım ufak tefek hatalar ı bulunabilir. 

Onların “ zelle” denilen bu hatalar ı da ilahi kontrol alt ındadır ve Yüce Allah’ ın 

kendilerini uyarmas ıyla derhal düzeltilebilir. 836 Bu yüzden de şeytanın onlara 

tasallutu tesir etmez. 

Peygamberlerin bu s ıfatlarına ra ğmen Hz. Âdem’in, kendisine yasaklanan 

meyveden yemesi ise şöyle izah edilmi ştir: “Âdem (as)Allah’a bilerek, isteyerek 

karşı gelmemi şti. Bu itaatsizli ğine sebep o aradaki unutkanl ığı idi. (Taha, 20/115) 

Kur’an-ı Kerim’de kendisine günah isnat edilen bir tek peygamber yoktur ve bu 

sebeple peygamberlerin günahsız oldukları ilkesi reddedilemez bir akidedir.”837  

Bu bilgilerden sonra şeytanın peygamberlere tasallutunun Kur’an’daki 

örneklerini inceleyebiliriz. 

1.c.1. Hz. Eyyüb (as) ve Şeytan 

“(Ey Muhammed!) Kulumuz Eyyûbu da an. Hani o, Rabbine, ‘ Şeytan bana 

bir yorgunluk ve azap dokundurdu.’ diye seslenmi şti. Biz de ona, ‘aya ğını yere 

vur! İşte yıkanacak ve içecek soğuk bir su.’ dedik.”838 

                                                           
835 Müslim, Münâfikûn, 70; Nesâî, İşâretu’n-Nisâ, 4 
836 Kılavuz, Ahmet Saim, İlmihal I İman ve İbadetler, TDV. Yayınları, I, 109 
837 Afzalurrahman, Sîret Ansiklopedisi, VI, 135 
838 Sâd, 38/41-42 



Hz. Eyyûb’un bu s ızlanışı şeytandan gelen ve kendisini isyan etmeye 

zorlayan psikolojik bask ıdan s ıkıntı çekti ğini ve bu bask ıya kar şı sava ş verdi ğini 

göstermektedir.839 Eyyûb (as)’ ın çok zengin oldu ğu rivayet edilmektedir. 840 

Kendisine şeytanın musallat olmas ı, mal ının ve ailesinin yok olmas ı ve sa ğlığını 

kaybetmesi şeklinde gerçekleşmiş ve bu durum yedi841 veya onsekiz yıl sürmüştü.842 

Onun bu belayla imtihan olunmas ının sebebi hakk ında birçok rivayet 

zikredilmiştir. Ancak bu rivayetler bir peygamberin yapmayaca ğı ve peygamberlik 

makamına yak ışmayan davran ışları içermektedir. 843Bu sebeple bu rivayetlere itiraz 

edilmiş; şeytanın kendisine musallat olu şunun sebebinin Hz. Eyyûb’un mallar ını ve 

ailesini kaybetmesi ile hastal ığı olduğu söylenmiştir. Şeytan ona bunlar ı kaybetmesi 

ve hastalanmas ı sebebiyle vesvese vermekteydi. O da bu vesveseyi gidermek için 

gayret sarf etmekteydi. Bu yüzden Rabbine kendisini kurtarmas ı için dua etmi şti.844 

Allah (cc) onun duas ını kabul etti ve aya ğını vurduğu yerden ç ıkan suyu içti, onunla 

yıkandı. Bu sayede hastalığından kurtuldu. Mallarına ve ailesine tekrar kavuştu.845 

 

1.c.2. Hz. Yusuf (as) ve Şeytan 

Kur’an’da Yusuf Suresi’nde onun hayat ı geniş bir şekilde anlatılmış ve hayat 

hikâyesi “Ahsenü’l-Kasas / K ıssaların en güzeli”   şeklinde nitelenmi ştir.846 Bu 

kıssada şeytanın Hz. Yusuf’a musallat olmas ı iki kez geçmi ştir. İlk olarak o, daha 

                                                           
839 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, IV, 584 
840 Köksal, M. Âsım, Peygamberler Tarihi, I, 306 
841 Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin-Şeytan, s:104 
842 Köksal, M. Âsım, Peygamberler Tarihi, I, 310 
843 Köksal, M. Âsım, a.g.e., I, 307-308; Cebeci, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin-Şeytan, s: 104 
844 Cebeci, Lütfullah, a.g.e., s: 104 
845 Köksal, M. Âsım, Peygamberler Tarihi, I, 315-319 
846 Yusuf, 12/3 



çocukken babalar ının Yusuf’u çok sevmesini k ıskanan karde şleri ondan kurtulmak 

ve böylece babalar ının sevgisinin sadece kendilerine yönelmesini sa ğlamak için onu 

kuyuya atm ışlardı. Ancak oradan geçen bir kafile Hz. Yusuf’u bulmu ş ve onu 

beraberlerinde götürmüşlerdi.847 Böylece Yusuf (as)’ın yeni hayatı başlamış oldu. 

Bu yeni hayat ında bir iftira sonucu zindana at ılan Yusuf (as), iki zindan 

arkadaşının gördü ğü rüyay ı tabir etmi ş; birinin as ılacağını, di ğerinin kurtulaca ğını 

söylemişti. Kurtulaca ğını dü şündüğü ki şiye, efendisinin yan ında kendisini 

anlatmasını tenbihledi:848 

“Yusuf onlardan kurtulacağını düşündüğü kişiye, ‘Efendinin yan ında beni 

an.’ dedi. Fakat şeytan onu efendisine hat ırlatmayı unutturdu da bu yüzden o, 

birkaç yıl daha zindanda kaldı.”849  

Kur’an’da Hz. Yusuf’un şeytanın tasallutuna maruz kald ığı anlat ılan ikinci 

hadise de budur.  Söz konusu hadisede şeytanın unutturmas ından bahsedilmektedir. 

Şeytanın kime, neyi unutturduğu hakkında iki rivayet aktarılmıştır: 

1. Yusuf (as) kurtulu şu Allah (cc)’tan ba şkasından beklediği için şeytan ona 

Allah’ı anmayı unutturdu. 

2. Şeytan zindandan ç ıkan gence, Hz. Yusuf’u efendisinin yan ında anmay ı 

unutturdu.850 Müfessirlerin çoğu bu görüşü benimsemişlerdir.851 

Hapisten ç ıkan gencin onu efendisinin yan ında anmay ı unutmas ının sebebi 

olarak Hz. Yusuf’un zindandan ç ıkmak için maddi sebeplere tutunmay ı 
                                                           
847 Yusuf, 12/7-22 
848 Yusuf, 12/23-42 
849 Yusuf, 12/42 
850 Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, III, 234 
851 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, XII, 372; İbn. Kesîr, Hadislerle Kur’an- ı Kerim Tefsiri,  VIII, 4072-4073; 

et-Taberî, Câmiu’l-Beyân, III,1007;  es-Sa‘lebî, Tefsîru’s-Sa‘lebî, III, 379; el-Mahallî ve’s-Suyûtî, 

Celâluddîn, Tefsîru’l-Celâleyn, s: 240; es-Sâbûnî, M.Ali, Safvetu’t-Tefâsîr, II, 52  



hedeflemesi852 ve Allah’tan başkasından yardım istemesi gösterilmektedir. Buna göre 

o, Allah’tan başkasından yardım istediği için, ilahi bir ikaz olarak, kurtulan genç onu 

efendisinin yan ında anmay ı unutmu ş ve bu sebeple de birkaç y ıl daha zindanda 

kalmıştır. Bu ilahi ikaz, Hz. Yusuf’un Allah’ ın dostlu ğuna ve büyük ikram ına 

mahzar oldu ğunu göstermektedir. Çünkü Allah (cc) kendilerini toparlamalar ı ve 

Kendisinden ba şkasından yard ım dilememeleri için sevdi ği kullara bu tür ac ı 

ikazlarda bulunur.853 

Ancak bu yorum do ğru gözükmemektedir. Zira Hz. Yusuf haks ızlığa 

uğramıştır. Haksızlığa uğrayan bir insan ın, bu haks ızlıktan kurtulması için ba şka bir 

takım yollara ba şvurması, ihtiyaç an ında insanlardan yard ım istemesi, onun Allah’ ı 

unuttuğu, O’na dayanmaktan vazgeçti ği anlamına gelmez.854 İşte haksızlığa uğrayan 

Yusuf (as) da Allah’ ı unutmaks ızın ve O’na dayanmaktan vazgeçmeksizin bir 

insandan yardım istemiştir. 

Şeytanın Hz. Yusuf’a dolayl ı da olsa musallat olu şu Kur’an’da bu şekilde 

geçmiştir. Yusuf (as) zindandan ç ıkmış M ısır’ın hazinelerinin idaresiyle 

görevlendirilmiş855 ve ailesini yanına aldırmıştı.856 Böylece Yüce Allah, şeytanın Hz. 

Yusuf’a tasallutunu kendisi için hayra çevirmiştir. 

 

1.c.3. Hz. Musa (as) ve Şeytan 

Kur’an’da şeytanın Hz. Musa’ya musallat oluşundan iki ayette bahsedilmiştir. 

Bunlardan birincisi 18. Kehf Suresi’nin 60-63. ayetleridir: 

                                                           
852 el- Hicâzî, Furkan Tefsiri, III, 185 
853 Kutub, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an, VIII, 407-408 
854 el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’an, II, 465; Karaman, Hayreddin vd, Kur’an Yolu, III, 234 
855 Yusuf, 12/50-56 
856 Yusuf, 12/99-101 



“Hani Musa beraberindeki gence şöyle demişti: ‘İki denizin birle ştiği yere 

kadar durmayaca ğım ya da uzun zaman gidece ğim.’ Onlar iki denizin birle ştiği 

yere varınca balıklarını unuttular. Bal ık denizde yolunu tutup kay ıp gitti. Oradan 

uzaklaştıklarında Musa beraberindeki gence, ‘ö ğle yeme ğimizi getir, bu 

yolculuğumuzdan dolay ı çok yorgun dü ştük.’ dedi. Genç, ‘Gördün mü? Kayaya 

sığındığımız sırada balığı unutmuşum. –Doğrusu onu sana söylememi bana ancak 

şeytan unutturdu.- Balık şaşılacak bir şekilde denizde yolunu tutup gitmişti.’ dedi.” 

Şeytan Hz. Musa’y ı ailesiyle ve vatan ından ayr ılmanın düşüncesiyle meşgul 

etmiş ve belki de bu yüzden ç ıktıkları seyahat için haz ırladıkları az ıklarını 

unutmuşlardı.857 

28. Kasas Suresi’nin 15. ayetinde de Hz. Musa’ya şeytanın tasallutunun 

ikincisi anlatılmaktadır: 

“Musa halk ın habersiz oldu ğu bir s ırada şehre girdi. Orada biri kendi 

tarafından, di ğeri dü şmanı taraf ından; kavga eden iki adam gördü. Kendi 

tarafından olan, dü şmanına karşı ondan yard ım istedi. Musa da ona bir yumruk 

indirip onu öldürdü. Musa, ‘Bu şeytanın i şidir. O, gerçekten apaç ık bir sapt ırıcı 

düşmandır.’ dedi. 

Hz. Musa hangi taraf ın haklı olduğunu anlamaya çal ışmadan kavimdaşı olan 

adamın yardımına koştuğu için bu işi şeytana atfetmiştir. Bu yardım sonucunda karşı 

taraftaki adam ın ölümüne de ğil, s ırf bunu ırkî pe şin hükümlerle yapt ığına pi şman 

olmuştur. Çünkü o, bu davran ışıyla ırkî bir ayr ıma giderek büyük bir suç i şlediğinin 

                                                           
857 el-Âlûsî, Rûhu’l-Meânî, XV, 458 



farkına varm ış, bu yüzden de bu i şe “şeytanın i şidir.” demiştir. Kur’an as ıl bu 

noktaya dikkat çekmiştir.858 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
858 Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, II, 785 



SONUÇ 

Varlık âleminin ruhani üyelerinden olan melekler iyili ği, şeytanlar ise 

kötülüğü temsil etmektedirler. Cinler ise insanlar gibi iyilik ve kötülük yönleri olan 

varlıklardır. 

Yüce Allah yeryüzünde bir halife yarataca ğını beyan etti ğinde melekler bu 

karar karşısındaki bazı tereddütleri nedeniyle merak eder ve sebebini bilmek ister bir 

tarzda itiraz etmişler; adeta bu kararı Allah (cc) ile istişare etmişlerdi. Ancak onlar bu 

itirazlarında ısrar etmemişlerdi. 

İlk insan Hz. Âdem yarat ıldığında Allah (cc) meleklere ve onlar ın yan ında 

bulunan İblis’e ona secde etmelerini emretmi şti. Bütün melekler bu emri derhal 

yerine getirmi şler, ancak İblis bundan kaç ınmıştı. Yüce Allah onun bu hareketinin 

sebebini sordu ğunda küstahça bir tav ırla kendisinin Hz.Âdem’den üstün oldu ğunu 

iddia etmi şti. Bu tavr ı yüzünden Cennet’ten kovulunca, bu cezay ı almas ına Hz. 

Âdem’in sebep oldu ğu dü şüncesiyle onu ve onun zürriyetini sapt ıracağına ant 

içmişti. 

Hz. Âdem ve e şi Cennet’te ya şarlarken İblis bir şekilde onlara vesvese 

vererek Yüce Allah’ ın kendilerine yasaklam ış olduğu ağacın meyvesinden yedirmiş, 

böylece onlar ı da Cennet’ten indirmeyi ba şarmıştı. Ancak Hz.Âdem İblis’in yapt ığı 

gibi hatasını kabullenmezlik etmemiş ve hatasının affı için tövbeye yönelmişti. Yüce 

Allah da onun duasını kabul etmişti. 

İşte şeytanla (özel adıyla İblis) insanın ilk ilişkisi bu şekilde cereyan etmiştir. 

Artık insan ve onun zürriyeti ile İblis ve onun zürriyeti olan şeytan sadece Yüce 

Allah’ın bildi ği bir hikmet gere ği yeryüzündedir. K ıyamet kopuncaya kadar 

mücadeleleri yeryüzünde devam edecektir. 



Şeytan insanı aldat ıp Yüce Allah kar şısında zor durumlara dü şürmek ve ona 

secde etmemekteki –sözde- hakl ılığını ispat etmek gayesindedir. O, bu gayesine 

ulaşabilmek için çe şitli silahlara sahiptir. Bu silahlar ı kullan ırken de son derece 

gizlilik içerisinde hareket eder ve insan ı aldatmaktaki sab ır ve kararl ı tavrından asla 

taviz vermez. İnsana bir kötülük i şletebilmek için önce onun arzu ve isteklerini iyice 

öğrenir, vesvesesini buna göre verir. Vesvese verirken a şamalı bir yöntem izler, bu 

yöntemi tekrar tekrar uygular. Bunda ba şarılı olamazsa şeytanlaşmış insanlar ı yani 

insan şeytanlarını devreye sokar. 

Kötü fiilleri insana i şletebilmek için onlar ı süsleyerek güzel gösterir; içki ve 

kumar vas ıtasıyla insanlar ın aralar ını açar; bu sayede Allah’ ı unutturur. Bunlar ı 

yaparken insan ı Allah’ ın affedicili ğine güvendirir. Allah yolunda harcamaktan 

fakirleşme korkusuyla insan ı al ıkoyar. Dünyay ı sevdirerek insan ı ula şamayacağı 

emeller pe şinde ko şturur durur. Her konuda israf ı te şvik eder. İnsanda var olan 

kendini beğenme duygusunu körükleyerek onun diğer insanları hor görmesini sağlar. 

Şeytan bu yöntemleri uygulamaya koyarken insanın nefsiyle işbirliği içerisindedir. 

Tüm bunlara rağmen şeytanın ihlâslı kullar üzerinde hiçbir hâkimiyeti yoktur. 

Onun i şbirliği yapt ığı nefis, e ğer irade zay ıflığı içerisinde ise ve nefiste olmas ı 

gereken takva yoksa onun hâkimiyetine girmekten kurtulamayacaktır. 

Şeytana bu derece tehlikeli silahları kullanma fırsatı veren Yüce Allah, elbette 

insana da bu silahlardan korunma yöntemlerini bildirmi ştir. Bu yöntemlerin en 

başında şeytanı tan ımak ve onun en büyük dü şman olduğunu bilmek gelir. Çünkü 

düşmanla ba şa ç ıkabilmenin yolu onu tan ımak ve stratejilerini çok iyi bilmekten 

geçer. Ard ından şeytandan Allah’a s ığınmak, yani istiaze gelir. İstiazede insan ın 



kendi acizliğini, Allah’ ın yüceliğini itiraf etme ve şeytanın şerrinden O’na s ığınma 

düşüncesi vardır. Kendisine sığınanı yüzüstü bırakmak O’nun şanına yaraşmaz. 

Allah’ı zikir, O’nu daima ak ılda ve kalpte tutma ve unutmama da şeytandan 

korunmak için etkili yöntemlerdendir. Bunu ba şarabilen insan, kalbinde Allah’ ın 

varlığı ve sevgisi oldu ğu müddetçe şeytanın şerrinden emin olacakt ır. Kulun bu 

durumu onun takvas ının derecesini göstermektedir. Bunlar ı gerçekleştirebilmek için 

nefsin terbiyesi ve kalbin ıslahı gereklidir. Bu noktada tövbe insana önemli bir güç 

katacaktır. 

İşte her konuda adil olan Yüce Allah bu konuda da adilce bir davran ışla 

şeytana vermi ş olduğu silahlar ı kullanma yetkisine kar şın insana da bu silahlardan 

nasıl korunaca ğının yollar ını göstermi ştir. Art ık gerisi insana kalm ıştır. İnsan ya 

şeytanın sultas ına boyun e ğerek ebedi azapla cezaland ırılacak ya da bu yollar ı 

uygulamaya koyarak kurtuluşa erenlerden olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÖZET 
Şanlı, İlyas, Kur’an’a Göre Şeytanın İnsanı Aldatma Yöntemleri, Yüksek 

Lisans Tezi, Danışman: Prof. Dr. Şevki Saka, 197 s.  

Varlık âleminin gözle göremedi ğimiz üyelerinden olan melekler iyili ği, 

şeytanlar ise kötülüğü temsil etmektedirler. Cinler ise insanlar gibi iyilik ve kötülük 

yönleri olan varlıklardır. 

 

İlk insan Hz. Âdem yarat ıldığında Allah (cc) meleklere ve onlar ın yan ında 

bulunan İblis’e ona secde etmelerini emretmi şti. Bütün melekler bu emri derhal 

yerine getirmi şler, ancak İblis bundan kaç ınmıştı. Bu tavr ı yüzünden Cennet’ten 

kovulunca, bu cezayı almasına Hz. Âdem’in sebep olduğu düşüncesiyle onu ve onun 

zürriyetini saptıracağına ant içmişti. 

 

Hz. Âdem ve e şi Cennet’te ya şarlarken İblis bir şekilde onlara vesvese 

vererek Yüce Allah’ ın kendilerine yasaklam ış olduğu ağacın meyvesinden yedirmiş, 

böylece onları da Cennet’ten indirmeyi başarmıştı. 

 

İşte şeytanla (özel adıyla İblis) insanın ilk ilişkisi bu şekilde cereyan etmiştir. 

Artık insan ve şeytan arasındaki mücadele yeryüzünde devam edecektir. 

 

Şeytan insan ı aldat ıp onu ebedi azaba sokmak istemektedir. O, bu gayesine 

ulaşabilmek için çeşitli yöntemler kullanmaktadır. Şeytan bu yöntemleri uygulamaya 

koyarken insanın nefsiyle işbirliği içerisindedir. Tüm bunlara rağmen şeytanın ihlâslı 

kullar üzerinde hiçbir hâkimiyeti yoktur. Onun i şbirliği yapt ığı nefis, e ğer irade 

zayıflığı içerisinde ise onun hâkimiyetine girmekten kurtulamayacaktır. 

 

Her konuda adil olan Yüce Allah bu konuda da adilce bir davran ışla şeytana 

vermiş oldu ğu silahlar ı kullanma yetkisine kar şın insana da bu silahlardan nas ıl 

korunacağının yollar ını göstermi ştir. Art ık gerisi insana kalm ıştır; o, ya şeytanın 

sultasına boyun e ğerek ebedi azapla cezaland ırılacak veya bu yollar ı tatbik ederek 

kurtuluşa erenlerden olacaktır. 

 



ABSTRACT 

Şanlı, İlyas, According to Quran Methods of İnducement of the Satan, Master’s 

Thesis, Advisor: Prof. Dr. Şevki Saka, 197 p. 

Angels which we don’t see, represent goodness. However devils represent 

badness. Some of goblins represent badness and the others represent goodness like 

human.  

When Adam was created, The God charged that angels and the devil prostrate 

to Adam. Angels immediately got this charge but the devil didn’t. Because of this, 

the devil was discussed from heaven. The devil hold Adam responsible and it took 

oath that angle Adam and his generation. 

When Adam and his wife were in heaven, the devil got them  

apprehensiveness. The devil conduced that they ate forbidden apple which was 

prohibited to them by The God. Because of the devil, Adam and Eva were discussed 

from heaven.  

Human met the devil at first with this action. This combat between human 

and the devil have continued on earth. 

The devil want to beguile human and see human in hellish torture. The devil 

use different methods to getting this aim. When the devil practise this methods, it 

does with human soul. The devil don’t angle human who have good faiths. If soul of 

human is weakness, the devil capture that human. 

The God is equitably everytime. The devil have armament. However human 

get that protecting devil’s plans. If human abide to the devil, they are punished. Or 

human use protecting methods and after that they are awarded with heaven. 

 

 



BİBLİYOGRAFYA 

AFZALURRAHMAN, Sîret Ansiklopedisi,  (Tercüme Kurulu: Yusuf Balc ı, 

Hakan Bayrak, Bülent Biberci, Kenan Dönmez, Talha Özkök, Sami Şener, Emine 

Taşer, Selim Top), İnkılâb Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1996 

AKBULUT, Ahmet, Sahabe Dönemi İktidar Kavgas ı, Pozitif Matbaac ılık, 

Ankara, 2001 

ALBAYRAK, Halis,  Kur’an’ ın Bütünlü ğü Üzerine Kur’an’ ın Kur’an’la 

Tefsiri, Şule Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1993 

ALTINTAŞ, Hayrani, Tasavvuf Tarihi,  Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 1991 

ALTINTAŞ, Ramazan, Kur’an’da Hidâyet ve Dalâlet,  P ınar Yay ınları, 

İstanbul, 1995 

ALTUNTAŞ, Halil, Pencereyi ışığa Açmak,  Din-Dü şünce-Yorum Yaz ıları, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2007 

el-ÂLÛSÎ, Ebu’l-Fudayl Şihabuddîn es-Seyyid Mahmud el-Bağdâdî, Ruhu’l-

Meânî Fî Tefsîri’l-Azîm ve’s-Seb’il-Mesânî, Daru’l-Fikr, Beyrut-Lübnan, 1997 

ÂMÛLÎ, Abdullah Cevâdî, Kur’an’da Hidayet,  (Çeviren: Said Okumu ş), 

İnsan Yayınları, Trh 

ARSLAN, Arif, Şeytan ve Cinler, Nesil Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 2004 

ATEŞ, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Adetleri,  

Beyan Yayınları, İstanbul, 1996 

ATEŞ, Ali Osman , Kur’an ve Hadislere Göre Cinler ve Büyü,  Beyan 

Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 2003 



ATEŞ, Ali Osman, Kur’an ve Hadislere Göre Şeytan, Beyan Yay ınları, 

İstanbul, 1996 

ATEŞ, Süleyman, İnsan ve İnsanüstü Ruh, Melek, Cin, İnsan, Yeni Ufuklar 

Neşriyat, 3. Baskı, İstanbul, 1995 

ATEŞ, Süleyman, İslâm’a İtirazlar ve Kur’an-ı Kerim’den Cevaplar, Kevser 

Yayınları, 4. Baskı, 1972 

ATEŞ, Süleyman, Yüce Kur’an’ ın Ça ğdaş Tefsiri,  Yeni Ufuklar Ne şriyat, 

İstanbul, 1988 

AYDEMİR, Abdullah, Tefsirde İsrailiyyât, Beyan Yay ınları, 4. Bask ı, 

İstanbul, 1992 

AYDIN, Ali Arslan, Şâmil İslâm Ansiklopedisi, “Meleklere İman Mad.”,  

Şâmil Yayınları, İstanbul, 2000 

el-BAĞDÂDÎ, Ebû Mansur Abdülkadir b. Tahir b. Muhammed, Mezhepler 

Arasındaki Farklar (El-Farku Beyne’l-Firâk),  (Çeviren: Ethem Ruhi F ığlalı), 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1991 

BALJON, J. M. S., Kur’an Yorumuna Ça ğdaş Yönelimler, (Çeviren: Şaban 

Ali Düzgün), Fecr Yayınevi, 1. Baskı, Ankara, 1994 

BARDAKOĞLU, Ali, İlmihal II İslâm ve Toplum,  Türkiye Diyanet Vakf ı 

Yayınları, Trh. 

el-BEĞAVÎ, Ebû Muhammed el-Hüseyin b. Mes’ud el-Ferrâ, Tefsîru’l-

Beğavî, (İhtisar: Abdullah b. Ahmed b. Ali ez-Zeyd), Daru’s-Selâm, Riyad, Trh. 

el-BEHİY, Muhammed, İnanç ve Amelde Kur’anî Kavramlar,  (Tercüme: 

Ali Turgut), Yöneliş Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1998 



el-BEHİY, Muhammed, Kur’an ve Toplum,  (Türkçesi: M. Be şir Eryarsoy), 

Bir Yayıncılık, İstanbul, 1986 

BOLAY, Süleyman Hayri, Türkiye Diyanet Vakf ı İslam Ansiklopedisi, 

“Âdem Maddesi”, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2004 

el-BUHÂRÎ, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail, Sahîhu’l-Buhârî, Daru 

Sahnun, 2. Baskı, Tunus, (Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 

CEBECİ, Lütfullah, Kur’an’da Şer Problemi,  Akça ğ Yay ınları, 1. Bask ı, 

Ankara, 1985 

CEBECİ, Lütfullah, Kur’an-ı Kerim’e Göre Cin- Şeytan, İstişare Yay ınları, 

Kayseri, Trh. 

CEBECİOĞLU, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlü ğü, Rehber 

Yayınları, Ankara, 1997 

CERRAHOĞLU, İsmail, Tefsir Tarihi, Fecr Yayınevi, Ankara, 1996 

CERRAHOĞLU, İsmail, Tefsir Usûlü,  Türkiye Diyanet Vakf ı Yay ınları, 8. 

Baskı, Ankara, 1991 

el-CEVHERÎ, İsmail b. Hammâd, es-Sihah Tacu’l-Lu ğa ve Sihahu’l-

Arabiyye, Daru’l-Kütübi’l-Azmî, Mısır, Trh. 

el-CEVZİYYE, Muhammed b. Ebî Bekir b. Eyyüb b. Sa‘d ez-Zührî ed-

Dimeşkî Ebu Abdullah Şemsuddîn İbn. Kayy ım, el-Fevâid, (Tercüme: Abdullah 

Tuncer), Polen Yayınları, 2004 

el-CEVZİYYE, Muhammed b. Ebî Bekir b. Eyyüb b. Sa‘d ez-Zührî ed-

Dimeşkî Ebu Abdullah Şemsuddîn İbn Kayyım, Medâricu’s-Sâlikîn, (Tercüme: Ali 

Ataç, Adil Bebek, Ali Durusoy, Muhammed Deniz, Muharrem Tan, Mehmet 

Özşenel, İbrahim Tüfekçi, Harun Ünal), İnsan Yayınları, 2. Baskı, 2005 



el-CEVZİYYE, Muhammed b. Ebî Bekir b. Eyyüb b. Sa‘d ez-Zührî ed-

Dimeşkî Ebu Abdullah Şemsuddîn İbn. Kayyım, Şeytanın Hileleri, (Çeviren: Mehdi 

Aydın), Özlem Yayın Dağıtım, İstanbul, 2005 

el-CEVZİYYE, Muhammed b. Ebî Bekir b. Eyyüb b. Sa‘d ez-Zührî ed-

Dimeşkî Ebu Abdullah Şemsuddîn İbn. Kayy ım, Vesveseden Korunmak,  (Çeviren: 

Ömer Temizel), Polen Yayınları, İstanbul, 2005 

el-CÜRCÂNÎ, Seyyid Şerif Ali İbn. Muhammed, et- Ta’rîfât,  Esad Efendi 

Matbaası, Kostantıniyye (İstanbul), 1300 (Hicrî) 

ÇAĞATAY, Ne şet, İslâm Tarihi,  Türk Tarih Kurumu Bas ımevi, Ankara, 

1993 

ÇAKAN, İsmail L. – SOLMAZ, N. Mehmet, Kur’an-ı Kerim’e Göre 

Peygamberler ve Tevhîd Mücadelesi, Altınoluk Yayınları, İstanbul, 1994 

ÇELİK, Ömer – ÖZTÜRK, Mustafa – KAYA, Murat, Üsve-i Hasene 2,  

Erkam Yayınları, İstanbul, 2004 

DERVEZE, İzzet, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayat ı, (Türkçesi: 

Mehmet Yolcu), Yöneliş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, Trh. 

DÖLEK, Âdem, “Hadislerde İman Hususundaki Vesveseler Tedavi Yollar ı 

ve Telkinin Önemi”, Diyanet İlmî Dergi, Diyanet İşleri Ba şkanlığı Yay ınları, 

Ankara, 2006, XXXXII, S:4 

DURMUŞ, İsmail, Türkiye Diyanet Vakf ı İslam Ansiklopedisi, “ İstisna” 

Maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2004 

EBÛ BEK İR ABDURREZZÂK, b. Hemmâm b. Nâfî es-San‘ânî, Tefsîru’l-

Kur’ani’l-Azîz (Tefsîru Abdirrezzâk), Daru’l-Marife, Beyrut-Lübnan, 1. Baskı, 1991 



EBÛ DÂVÛD, Süleyman b. E ş‘as, Sünenu Ebî Dâvûd, Daru Sahnun, 2. 

Baskı, Tunus, (Dağıtım:  Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 

ECE, Hüseyin Kerim, Hz. Âdem, Denge Yayınları, İstanbul, 1998 

ERDEM, Mustafa, Hz. Âdem ( İlk İnsan), Türkiye Diyanet Vakf ı Yay ınları, 

Ankara, 1994 

ERZURUMLU, İbrahim Hakk ı, Marifetname, (Sadeleştiren: Abdullah 

Aydın), Akpınar Yayınları, Trh. 

ESED, Muhammed, Kur’an Mesaj ı, (Çeviren: Cahit Koytak – Ahmet 

Ertürk), İşaret Yayınları, 5. Baskı, İstanbul, 1999 

el–EZHERÎ, Ebu Mansûr Muhammed b. Ahmed, Tehzîbu’l-Luğa, Daru’l-

Mısriyye, Mısır, 1964 

el-FARUKÎ, İsmail Raci, Bilginin İslâmileştirilmesi, (Tercüme: Fehmi 

Koru), Risale Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1995 

FAZLURRAHMAN, Ana Konular ıyla Kur’an,  (Tercüme: Alparslan 

Açıkgenç), Ankara Okulu Yayınları, 3. Baskı, Ankara, 1996 

el- GAZZÂLÎ, Zeynuddîn Ebu Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed 

et-Tûsî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, (Tercüme: Ahmed Serdaro ğlu), Bedir Yay ınevi, 

İstanbul, 1986   

el-GAZZÂLÎ, Zeynuddîn Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed 

et-Tûsî, Kimya-yı Saadet, (Tercüme: Ali Arslan) İmaj yayınları, Ankara, 2004 

GÜÇ, Ahmet, Satanizm Şeytana Tap ınmanın Yeni Ad ı, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2. Baskı, Ankara, 2004 

GÜÇ, Ahmet, Şamil İslam Ansiklopedisi, “ Şeytan Mad.”,  Şamil Yay ınevi, 

İstanbul, 2000 



GÜNGÖR, Mevlüt, Kur’an Ara ştırmaları 2,  Bayrak Matbaas ı, İstanbul, 

1996 

GÜNGÖR, Mevlüt, Kur’an Penceresinden İman Amel Hayat Ahiret ve 

Kâinata Bakış, Kur’an Kitaplığı Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1995 

HAMİDULLAH, Muhammed, İslam’a Giri ş, (Çeviren: Cemal Ayd ın), 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1996 

HAVVA, Said, Ruh Terbiyemiz İslâm Tasavvufu,  (Çevirenler: İbrahim 

Sarmış, M. Sait Şimşek), Kayıhan yayınları, 4. Baskı, İstanbul, 1995 

el-HİCÂZÎ, Muhammed Mahmud, Furkan Tefsiri,  (Tercüme: Mehmet 

Keskin), İlim Yayınları, İstanbul, Trh. 

HÖKELEKLİ, Hayati, “Vesvese”, İslâm’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış 

Ansiklopedisi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, İstanbul, 2006 

İBN. HANBEL, Ahmed Muhammed, Müsnedu Ahmed b. Hanbel,  Daru 

Sahnun, Daru Sahnun, 2. Baskı, Tunus, (Dağıtım:  Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 

İBN. KESİR, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri,  (Çevirenler: Bekir Karl ığa, 

Bedrettin Çetiner), Çağrı Yayınları, İstanbul, 1983 

İBN. MACE, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezid, Sünenü İbn. Mâce, Daru 

Sahnun, 2. Baskı, Tunus, (Dağıtım: Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 

İBN. MANZÛR, Ebul’l-Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mükrim, Lisânu’l-

Arab, Daru Beyrut, Beyrut, 1956 

İBNU’L-CEVZÎ, Ebu’l-Farac Abdurrahman b. Ali, Şeytanın Hileleri,  

(Tercüme: M. Ali Kayabağlar), Kahraman Yayınları, İstanbul, 2002 



el-ÎCÎ, Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed b. Abdullah E ş-Şirâzî, 

Câmiu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’an,  (Hâ şiye: Muhammed b. Abdullah el-Gaznevî) 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan, 2004 

İZUTSU, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, (Çeviren: Süleyman Ate ş), 

Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul, Trh. 

İZUTSU, Toshihiko, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar,  (Türkçesi: 

Selahattin Ayaz), Pınar Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 1997 

el-KÂDÎ, Abdulfettâh, Esbâb-ı Nüzûl,  (Türkçesi: Salih Akdemir), Fecr 

Yayınevi, 3. Baskı, Ankara, 1996 

KARAMAN, Fikret,  Dini Kavramlar Sözlü ğü ,“Cin Mad”,  Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 3. Baskı Ankara, 2006 

KARAMAN, Hayreddin – Ça ğrıcı, Mustafa – Dönmez, İ. Kâfi – Gümü ş, 

Sadrettin, Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir,  Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

3. Baskı, Ankara, 2007 

KARZUK, Enes Ahmed, Manevi Geli şimin Önündeki Engeller,  (Türkçesi: 

M. Ali Kara) İlke Yayıncılık, İstanbul, 2006 

el-KÂSIMÎ, Cemaleddin , Kur’an- ı Anlamak Tefsir İlminin Temel 

Meseleleri, (Türkçesi, Sezai Özel), İz Yayıncılık, İstanbul, 1990 

el-KATTÂN, Mennâ Halil, Ulûmu’l-Kur’an, (Çeviren: Arif Erkan), Tima ş 

Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 1997 

KILAVUZ, Ahmet Saim, İslâm’da İnanç İbadet ve Günlük Ya şayış 

Ansiklopedisi, “Melek Mad.”,  Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakf ı Yay ınları, 

İstanbul, 2006 

Kitab-ı Mukaddes, Eski Ahit (Tevrat), Yalçın Ofset, İstanbul, 1993 



Kitab-ı Mukaddes, Yeni Ahit (İncil), Yalçın Ofset, İstanbul, 1993 

KÖKSAL, Mustafa Âsım, İslâm Tarihi, Köksal Yayıncılık, İstanbul, 2005 

KÖKSAL, Mustafa Âs ım, Peygamberler Tarihi,  Türkiye Diyanet Vakf ı 

Yayınları, 8. Baskı, Ankara, 2004 

el-KURTUBÎ, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmiu Li 

Ahkâmi’l-Kur’an, Daru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 2. Baskı, Kahire, 1942 

KUTUB, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’an,  (Tercüme; E. Emin Saraç, İ. Hakk ı 

Şengüler, Bekir Karlığa), Akit Yayınları, İstanbul, Trh. 

el-MAHALLÎ, Celaluddîn Muhammed b. Ahmed b. Muhammed ve’s-

SUYÛTÎ, Celaluddîn Abdurrahman b. Ebu Bekir, Tefsîru’l-İmâmeyni’l-Celâleyn, 

Daru’bni Kesîr, 9. Baskı, Beyrut, 1994 

MÂLİK, b. Nebi, Kur’an-ı Kerim Mucizesi, (Tercüme: Ergun Göze), Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1991 

el-MEVDÛDÎ, Ebu’l-A‘lâ, Kur’an-ı Kerim’de Dört Terim İlah Rab Din 

İbadet, (Çeviren: Cahit Koytak) Kahraman Yayınları, İstanbul, 1997 

el-MEVDÛDÎ, Ebu’l-A‘lâ, Tefhîmu’l-Kur’an, (Tercüme: M. Han Kayani, 

Yusuf Karaca, Nazife Şişman, İsmail Bosnal ı, Ali Ünal, Hamdi Akta ş) İnsan 

Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1996 

el-MEVDÛDÎ, Ebu’l-A‘lâ, Tercümânü’l-Kur’an, (Çeviren: Muhammed Han 

Kayani), İnkılab Yayınları, İstanbul, 2004 

el- MUHÂS İBÎ, Ebû Abdullah Haris, Allah’ı Aray ış, (Türkçesi: Osman 

Arpaçukuru), İlke Yayıncılık, İstanbul, 2006 

el-MÜSLİM, Ebu’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc, Sahîhu Müslim,  Daru 

Sahnun, 2. Baskı, Tunus, (Dağıtım:  Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 



en-NESÂÎ, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb, Sünenü’n-Nesâî, Daru 

Sahnun, 2. Baskı, Tunus, (Dağıtım:  Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 

en-NESEFÎ, Abdullah b. Ahmed b. Mahmud, Medâriku’t-Tenzîl ve 

Hakâiku’t-Te’vîl (Tefsîru’n-Nesefî) , Daru’l-Kütübi’l- İlmiyye, 1. Bask ı, Beyrut-

Lübnan, 2001 

ONAT, Hasan, Emeviler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1. Baskı, Ankara, 1993 

ÖZ, Mustafa, İmam A‘zam’ ın 5 Eseri, (el-F ıkhu’l-Ekber), Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1992 

ÖZERVARLI, M. Sait, Türkiye Diyanet Vakf ı İslam Ansiklopedisi, “Melek 

Mad.”  Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2004 

ÖZSOY, Ömer- GÜLER, İlhami, Konularına Göre Kur’an,  Fecr Yay ınevi, 

2. Baskı, Ankara, 1997 

ÖZSOY, Ömer, Sünnetullah Bir Kur’an İfadesinin Kavramla şması, Fecr 

Yayınevi, 1. Baskı, Ankara, 1994 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramlar ı, Yeni Boyut Yay ınları, 

13. baskı, İstanbul, 1997 

ÖZYAZICI, Alparslan, Alkollü İçkiler Sigara ve Di ğerleri, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 3. Baskı, Ankara, 2001 

PAKSU, Mehmet, Vesvese Sebepleri ve Kurtulu ş Yollar ı, Nesil Yay ınları, 

22. Baskı, İstanbul, 2005 

er-RÂZÎ, Fahruddin, Tefsîru’l-Kebir Mefâtîhu’l- Ğayb, (Tercüme: Suat 

Yıldırım, Lütfullah Cebeci, Sad ık Kılıç, C. Sad ık Doğru) Akçağ Yayınları, 1. Bask ı, 

Ankara, 1988 



RIZA, Muhammed Re şid, Muhammedî Vahiy,  (Türkçesi: Salih Özer), Fecr 

Yayınevi, 1. Basım, Ankara, 1991 

es-SÂBÛNÎ, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefâsîr, Dersaadet Kitabevi, 

İstanbul, Trh. 

es-SADR, Muhammed Bâk ır, Kur’an Okulu,  (Tercüme: Mehmet Yolcu), 

Fecr Yayınevi, 3. Baskı, Ankara, 1996 

SAKA, Şevki, Kur’an’dan Mesajlar I,  Ankara Okulu Yay ınları, I. Bask ı, 

Ankara, 1997 

SAKA, Şevki, Kur’an-ı Kerim’in Davet Metodu,  Seha Ne şriyat, Ankara, 

Trh. 

SAKA, Şevki, Yabancılaşma Kar şısında Kur’an,  Fecr Yay ınevi, 1. Bask ı, 

Ankara, 1997 

es-SA‘LEBÎ, Ebu İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrahim, el-Keşfu ve’l-

Beyân Fî Tefsîri’l-Kur’an (Tefsîru’s-Sa‘lebî) Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut-

Lübnan, 1. Baskı, 2004 

SAYGILI, Sefa, Strese Son, Elit Yayınları, İstanbul, 2006 

es-SUYÛTÎ, Celaluddîn Abdurrahman b. Ebî Bekir, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-

Tefsîri bi’l-Me’sûr, Beyrut-Lübnan, Trh. 

ŞAHİN, Mehmet Süreyya, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, “Cin 

Mad.”, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2004 

ŞENGÜL, İdris, Kur’an Kıssaları Üzerine, Işık Yayınları, İzmir, 1994 

ŞENGÜL, İdris, “Kur’an Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara, 1997, XXXVII 



ŞERİATÎ, Ali, İnsan, (Türkçesi: Şamil Öcal), Fecr Yay ınevi, 3. Bask ı, 

Ankara, 1997 

ŞERİATÎ, Ali, İnsanın Dört Zindan ı, (Çeviren: Hüseyin Hatemi), İşaret 

Yayınları, 5. Baskı, İstanbul, 1997 

eş-ŞEVKÂNÎ, Muhammed b. Ali b. Muhammed, Fethu’l-Kadîr el-Câmiu 

beyne Fenniyyi’r-Rivâyeti ve’d-Dirâyeti Min İlmi’t-Tefsîr, Daru’l-Fikr, Beyrut-

Lübnan, 3. Baskı, 1973  

et-TABERÎ, Ebu Cafer Muhammed İbn Cerir, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli 

Âyi’l- Kur’an,  ( İhtisar ve Tahkik: Muhammed Ali es-Sâbûnî – Salih Ahmed R ıza, 

Tercüme: Mehmet Keskin), Ümit Yayıncılık, İstanbul, Trh. 

et-TİRMİZÎ, Ebû İsa Muhammed b. İsa, Sünenü’t-Tirmizî, Daru Sahnun, 2. 

Baskı, Tunus, (Dağıtım:  Çağrı Yayınları, İstanbul, 1992) 

TÜMER, Günay – KÜÇÜK, Abdurrahman, Dinler Tarihi, Ocak Yayınları, 3. 

Baskı, Ankara, 1997 

ULUTÜRK, Veli, Kur’an’da Temsili Anlat ım, İnsan Yay ınları, İstanbul, 

1995 

ÜNAL, Ali, Kur’an’da Temel Kavramlar,  Beyan Yay ınları, 1. Bask ı, 

İstanbul, 1986 

el-VÂHİDÎ, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed, Esbâb-ı Nüzûl,  (Tercüme: Necati 

Tetik – Necdet Çağıl), İhtar Yayıncılık, Erzurum, Trh. 

www.blogcu.com. 

www.islamcenneti.com. 

www.satanizmtehlikesi.com 

www.sensizliksokagi.org. 

http://www.blogcu.com
http://www.islamcenneti.com
http://www.satanizmtehlikesi.com
http://www.sensizliksokagi.org


YAZIR, Elmal ılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili,  

(Sadeleştirenler: İsmail Karaçam – Emin I şık –  Nusrettin Bolelli – Abdullah Yücel) 

Azim Dağıtım, İstanbul, 1992 

YETİK, Zübeyir, Şeytan, Beyan Yayınları, İstanbul, 1985 

YÜCEDOĞRU, Tevfik, İslâm’a Giriş Gençliğin İslâm Bilgisi, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2006 

YÜCEL, İrfan, İlmihal 1 İman ve İbadetler, Türkiye Diyanet Vakf ı 

Yayınları, Trh. 

ez-ZEMAHŞERÎ, Ebu’l-Kâs ım Cârullah Mahmûd b. Ömer, el-Keşşâfu an 

Hakâiki’t-Tenzîl ve Üyûni’l-Ekâvîl fî Vücûhi’t-Te’vîl,  Daru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2. 

Baskı, Mısır, 1318(H) 1899 

ez-ZENCÂNÎ, Mahmud b. Ahmed, Tehzîbu’s-Sihâh, Daru’l-Mısriyye, Mısır, 

1964 

ZEYDAN, Abdülkerim, İlahi Kanunlar ın Hikmetleri (Sünnetullah),  

(Çeviri: Nizamettin Saltan), İhtar Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 1997 

 

 


