
T.C. 
MARMARA ÜN ĐVERSĐTESĐ 

SOSYAL BĐLĐMLER ENSTĐTÜSÜ 
ĐLAH ĐYAT ANAB ĐLĐM DALI 

FELSEFE VE DĐN BĐLĐMLERĐ BĐLĐM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 

AUGUSTINUS’UN TANRI DEVLET Đ 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

 
 

 
EMĐNE SAADET ÖNER 

 
 
 
 
 
 
 

Danışmanı 
Prof. Dr. KASIM TURHAN 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Đstanbul, 2008 



 i

 



 ii

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                 Rahmetli hocam Prof. Dr. Faruk Zeki Perek’in aziz hatırasına 
 
 
                      Annem Yurdusev Lim’e 



 iii

ÖNSÖZ 

        

 

           Geç Antik çağ Hıristiyan felsefecisi ve teoloğu Saint Augustin’in Tanrı Devleti 

isimli eserini çeşitli boyutlarıyla kapsamlı bir şekilde ele alıp yorumladığım bu 

çalışmamın çatısını oluşturmada büyük katkıları olan ve her aşamasında beni 

destekleyen, yüreklendiren çok kıymetli danışmanım Prof. Dr. Kasım Turhan’a sonsuz 

şükranlarımı sunarım. Ayrıca, bana emeği geçmiş  eski danışmanım Prof. Dr. Fahrettin  

Olguner’e ve değerli katkılarından dolayı Prof. Dr. Mustafa Tahralı’ya teşekkürlerimi 

sunarım. Tez aşamasına dek süren öğrenciliğim süresince kendilerinden çok şey 

öğrendiğim başta Prof. Dr. Bekir Karlığa olmak üzere tüm hocalarıma müteşekkirim. 

 

           Tez çalışmam için kaynak toplamak üzere Paris’te kaldığım kısa süre zarfında, 

Augustin Çalışmaları Enstitüsü’de (Institut d’Etudes Augustiniennes) tam gün 

çalışmama izin veren Enstitü direktörü Prof. Dr. Jean Claude Fredouille’e ve 

yardımlarından ötürü  Enstitü çalışanlarına müteşekkirim. 

 

          Çalışmamı sürdürürken kütüphanelerden bana kitap, makale taşıyan kızım 

Zeynep ve yeğenim Ayşe’ye, bazı tercümeleri yaparken katkıda bulunan kardeşim 

Sedef’e, tezi yazarken  bilgisayara özgü  bazı teknik ayrıntıları bana öğreten ve 

sorunları çözen Emrah Kuyumcu’ya, tezdeki bazı yazım hatalarımı düzelten Nail 

Kesova’ya, sabrı ve desteğinden dolayı da eşim Dr. Fatih’e teşekkür ederim. 

 

 



 iv 

 

ÖZET 

 
 

           Augustinus’un Tanrı Devleti (De Civitate Dei) adlı başyapıtı hakkında bir yorum 

etkinliği olan çalışmamız 1.Augustinus’tan önce Tanrı ve Devlet 2. Augustinus’un 

Tanrı Devleti  3. Augustinus’a göre Dünyevi Devlet 4. Tanrı Devleti ve Kutsal Kitaplar  

başlıkları altında dört bölümden oluşmaktadır. 

 

           Çok tanrılı dine inanan Romalılar’ın Alarik’in Roma’yı istilasından 

Hıristiyanları sorumlu tutması Augustinus’u Tanrı Devleti’ni yazmaya sevketmiştir. 

Pagan dini ve Stoa felsefesine karşı yürüttüğü ve Hıristiyanları savunduğu (apologie) 

bu eseri tarihsel, felsefi ve dini boyutlarıyla ele aldık. Ayrıca Đtiraflar  gibi 

Augustinus’un diğer önemli eserlerinden çalışmamızın amacına uygun olarak 

yararlandık. 

 

           Augustinus Hıristiyanlığı paganlara karşı savunurken sadece Stoacılar’la 

tartışmaz. Platon ve Yeni Platoncu Plotinus ve öğrencisi  Porphyrius’un yanısıra, çok 

iyi bildiği Cicero, Sallustius, Vergilius, Varro gibi Roma’nın klasik yazarlarının 

eserleri, tartışmalarının ana temalarının verimli kaynağıdır.  

            

           Đlk günah nedeniyle düşmüş Adem ile Havva’nın çocuklarından oluşan  

insanlığın hakikatin bilgisine ulaşamayacağını savunan Augustinus kusurlu doğasının 

insanoğluna yeryüzünde bir Tanrı Devleti kurma yolunu kapadığı düşüncesindedir. 

Augustinus’un Tanrı Devleti, bu nedenle, eskatolojiktir. Romalıların Dünyevi Tanrılar 

Devleti olan Comhuriyet ve onu izleyen Đmparatorluk’tan tek Tanrı Devleti’ne, 

filozofların döngüsel  tarih anlayışından ilerlemeci tarih anlayışına, tek tek devletlerden 

evrensel Tanrı Devleti’e geçişi savunduğu; Stoacılar’ın determinizminin karşısına 

özgür iradeyi koyduğu için özgün  bir eser olan ‘Tanrı Devleti’ Augustinus’a göre, 

insanlığın nihai hedefi olmalıdır, dolaysıyla, Augustinus’un bu eseri bir siyaset teorisi 

ortaya koymaktan çok dini bir karektere sahiptir. Augustinus Tanrı Devleti’ 

tasavvurunda, Platon’u izleyen bir idealist olarak görünür. Diğer taraftan, eleştirdiği 



 v 

Dünyevi Devlet’in referansları siyasidir. Çünkü Augustinus, Dünyevi Devlet-Tanrı 

Devleti, Ben sevgisi-Tanrı sevgisi  karşıtlığında savaşı, dünyevi rejimlerin 

tutarsızlıklarını, adaleti, iyi  devlet idaresini, kötü hükümdarları  vb. tartışırken  tam 

anlamıyla bir realisttir. 

     

           Felsefeyi Vahiy (revelatio) ile bağdaştırmaya çalışan Augustinus’a göre, 

Tanrı’nın inayeti (gratia) erdemli bir hayat için şarttır. Kutsal Kitaplar’a getirdiği özgün 

yorumun yanında, filozoflarla tartışmasından çıkardığımız sonuca göre, felsefe 

Augustinus’un teolojisinin başlıca kaynağı ve  vazgeçilmez koşuludur. 

 

 

 

 



 vi 

RÉSUMÉ 

          

                                   

          

                              Dans cette étude j’ai entrepris de faire une interprétation du chef d’oeuvre 

d’Augustin intitulé La Cité de Dieu. Cette thèse est composée de quatre parties: 1.La 

notion de Dieu et l’Etat avant Augustin, 2. La Cité de Dieu selon Augustin 3. La Cité 

terrestre selon Augustin, 4. La Cité de Dieu et ‘l’Ancien  Testament et le Nouveau 

Testament’. 

 

           A la suite de l’invasion d’Alaric, la chute de Rome a  poussé  Augustin à écrire  

son oeuvre polémique et apologétique ‘La Cité de Dieu’  pour rejeter les accusations des 

paÏens contre les chrétiens qui se sont retournés contre les Dieux de Rome. J’ai examiné 

cette oeuvre sous trois aspects: historique, philosophique et théologique. En plus, en 

conformité avec le but de mon étude, J’ai profité  d’autres oeuvres importants 

d’Augustin comme Confessions. 

 

            En soutenant le christianisme contre la religion paÏennne, Augustin ne discute 

pas seulement avec les stoÏciens, mais aussi Platon et  Porphyre (le disciple de Plotin) 

dans leurs oeuvres, lui offrent les sujets de polémique. Les oeuvres des écrivains 

romains, comme Cicéron, Salluste, Virgile  et Varron, sont  pour lui  les sources 

fécondes de polémique et d’apologie.  

 

            La Cité de Dieu, selon Augustin, doit être le but ultime de l’humanité. A cause 

du péché originel d’Adam et d’Eve, Augustin pense que l’homme terrestre est 

incapable d’atteindre la vérité absolu, c’est pourquoi, l’homme ne peut pas fonder une 

cité idéale sur la terre. Đl décrit toute l’histoire de la société politique de la Cité 

terrestre et par conséquant  il présente la cité eschatalogique comme remède contre 

les malheurs de la cité terrestre. Par ailleurs, d’une part dans sa conception de la Cité 

de Dieu Augustin paraÎt comme un idéaliste qui suit la voie tracée par Platon, d’autre 

part, ses références politiques de la cité terrestre montrent le réalisme d’Augustin.                                             



 vii

Pour Augustin,  il existe deux amours; l'un saint, l'autre impur; l'un de charité, l'autre 

d'égoïsme; auxquels corrrespondent deux cités. Deux amours et deux cités se mêlent 

dans ce monde à travers les siècles, jusqu'au dernier jugement qui les séparera sans 

retour. Augustin oppose donc la Cité de Dieu à la Cité terrestre, l’amour de soi à  

l’amour de Dieu. Dans le cadre de cette tension entre ces deux amours, il analyse et 

critique  les inconsistances des régimes politiques, la justice, les mauvais empereurs 

etc. 

 

           Augustin exhorte ses lecteurs à se détourner des biens terrestres,  des dieux,  à  

viser  la cité de l’unique Dieu, à renoncer à la conception d’histoire cyclique des 

philosophes pour choisir une nouvelle conception d’histoire qui se dirige vers le bien,  

à  faire un pèlerinage en partant des cités terrestres vers la cité universelle de Dieu. En 

plus, en mettant le libre arbitre à la place du déterminisme stoÏcienne il rend l’homme 

responsable de toutes ses actions. Tous ces transformations fondementales rendent  

La Cité de Dieu une oeuvre tout à fait originelle.  Il veut établir une harmonie entre la 

révélation et la philosophie. La grâce de Dieu est absolument nécessaire pour le salut 

des hommes. 

 

      

           En dernière analyse, l’éxègese d’Augustin sur l’Ancien et le Nouveau 

Testaments mise à part,  dans cette  étude, j’ai tâché de démontrer que la philosophie 

constitue la source fondamentale et la condition indispensable de la théologie 

d’Augustin.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 viii

ĐÇĐNDEKĐLER 

 

ÖNSÖZ..................................................................................................................... iii 
ÖZET........................................................................................................................ iv 
RÉSUMÉ.................................................................................................................. vi 
ĐÇĐNDEKĐLER...................................................................................................... viii  
KISALTMALAR .......................................................................................................x 
GĐRĐŞ .........................................................................................................................1 

Aurelius Augustinus (Saint  Augustin)’un  hayatı...................................................16 
I.  AUGUSTINUS’TAN ÖNCE  TANRI VE DEVLET ........... ..............................49 

Platon’da Tanrı ve Devlet.......................................................................................52 
Aristoteles’ de Tanrı ve Devlet...............................................................................65 
Stoacılar’da Tanrı ve Devlet...................................................................................82 
Yeni Platonculuk’ta Tanrı ve Devlet.......................................................................88 
Eusebius’a göre Tanrı ve Devlet.............................................................................90 

II. AUGUSTINUS’UN TANRI DEVLET Đ .............................................................93 
Tanrı Devleti’nin Kitapları .....................................................................................93 
Tanrı Devleti’nin yazıldığı  dönemde Roma Đmparatorluğu’nun durumu................99 
Tanrı Devleti =De Civitate Dei.............................................................................104 
Tanrı Devleti (Civitate Dei),  Göksel Devlet (Civitas caelestis), Dünyevi   Devlet 
(Civitas terrana)....................................................................................................110 

III. AUGUSTINUS’A GÖRE DÜNYEV Đ DEVLET ............................................111 
Saeculum, Dünyevi Devlet’in temel özellikleri.....................................................111 
Đnsan anlayışı .......................................................................................................119 
Adalet anlayışı......................................................................................................123 

Cicero’nun De re Publica’sındaki adalet anlayışı....................................................................... 124 
Şan (gloria)  tutkusu .............................................................................................132 
Erdem (virtus) ve vatanseverlik ............................................................................135 
Savaş ve  barış......................................................................................................140 
Kahramanlık.........................................................................................................149 
Tanrı anlayışı .......................................................................................................151 

Stoacı  teolog Varro.................................................................................................................... 151 
Varro’nun eseri De Philosophia’nın  Tanrı  Devletindeki    Felsefi  Yorumu............................167 
Asylum’un anlamı ve önemi....................................................................................................... 177 
Lucius Apuleius ve demonlar ..................................................................................................... 188 
Metamorfoz, büyü ve büyücülük................................................................................................ 192 
Hermes Trismegistus ve tanrıları yapma sanatı.......................................................................... 193 
Kader  hakkında (De fato) .......................................................................................................... 198 

Özgür irade (liberum arbitrium)............................................................................201 
Cicero ve Augustin’e göre fail neden ve özgür irade................................................................. 203 

Ruhların Göçü ve  Diriliş......................................................................................209 
IV. TANRI DEVLET Đ VE KUTSAL K ĐTAPLAR...............................................228 



 ix

Tarih’i  yaratan  zaman’ın ezeli dünya’ya eklemlenmesi ve Mucize’nin önem ve 
anlamı ..................................................................................................................228 
Augustin’e göre yaradılış ve zaman......................................................................233 
Đsa ve Đnsanların yaradılış farkı.............................................................................239 
Melekler ...............................................................................................................245 

Cevherleri ve nitelikleri arasındaki farklar açısından varlıklar................................................... 247 
Ölüm....................................................................................................................251 
Kutsal Kitaba göre tarih, Đki sitenin hikayesi ........................................................262 
Son Yargı (Kıyamet günü) ...................................................................................266 
Kilise ya da Göksel Devlet (caelestis ciuitas) .......................................................273 

SONUÇ...................................................................................................................281 
BĐBLĐYOGRAFYA ...............................................................................................292 
 



 x 

KISALTMALAR 

 
 

Adj.  Adjectif (sıfat) 
Bk.  Bakınız 
çev.  Çeviren 
çog.  Çoğul 
Ed.  Edited by, Edition 

   
Fr.  Fransızca 
Gr.  Grekçe 
Đng.  Đngilizce 
Lat.  Latince 
plur.  Pluriel 

s.  Sayfa, sayfalar 
sing.  Singulier 
trad.  traduit (e) 

transl.  translated 
v.  Verbe (verbum) 

vol  Volume 
yay.  Yayınları 

 
 

 



 1 

GĐRĐŞ 

 

                              Her türlü metin üzerine yapılabilecek bir çalışma, metnin analizi türünden bir 

etkinlik olarak kabul edildiğinde dahi bir yorum etkinliğidir ön kabülünden hareketle 

tezimizi  Saint Augustin’in Tanrı Devleti üzerine bir yorumlama  çalışması olarak 

niteliyoruz. Đslamiyet’in doğuşundan iki yüzyıl önce  Geç Antik çağda yaşamış saint 

Augustin (Đ.S.354-430) Katolik Hıristiyan doktrininin en önemli teorisyenlerindendir. 

1303 yılında VIII.Boniface tarafından Aziz ilan edilmiştir. Saint Augustin, en önemli 

eseri olarak kabul edilen Tanrı Devleti’nde, insan zihnini meşgul eden evrensel 

problemleri çeşitli boyutlarıyla ele almıştır.  Augustin,  gençliğinde yalın anlatımını 

küçümsediği Kutsal Kitaplar’daki metinleri Tanrı Devleti’nde exegesis adı verilen 

yorum tekniğiyle sembollere başvurarak açıklamıştır. Romalı yazarlara dolayısıyla da 

pagan dinini1 savunanlara karşı bu eserinde yürüttüğü polemik ve Hıristiyanlığı 

savunmak için yine bu yazarlardan seçtiği cümlelere ve dizelere getirdiği eleştiriler de 

birer yorum etkinliğidir. Bu çerçevede metinleri yorumlama ve anlatmada hermenötik 

yöntemi geliştiren çağdaş filozoflardan biri olan Paul Ricoeur’ün dini metinlerin 

hermenötiği hakkındaki görüşlerine kısaca değineceğiz.2 Hermenötik bize Augustin’in 

tezlerini kendi çizdiği sınırlar dışında anlama yorumlama imkanı sağlamaktadır. 

Örneğin Augustin’in eskatolojik Tanrı Devleti  siyaset teorisinde bir model olarak kabul 

edilebilir mi? Sorusuna verilebilecek bir evet cevabı hermenötik sayesinde metaforik 

olarak  kabul edilebilir bir görüş haline gelir. Diğer taraftan, bir dilden diğerine yapılan 

tercümede bir yorumlama türü olduğu için eserdeki önemli temalar seçkisinde ve eserin 

bazı paragraflarını gerekli gördüğümüz yerlerde Augustin‘in yorumlarını 

türkçeleştirerek yeniden yorumlamış oluyoruz.. Hermenötiğin yorumlayıcının 

anlatımına getirebileceği zenginliği göstermek açısından Aşağıda Ricoeur’ün Kutsal 

Kitapların hermenötiği hakkındaki görüşlerine yer verdikten sonra Augustin’in Tanrı 

Devleti’nde ele aldığı temel  temalara değineceğiz. 

                                                
1 Lat. Paganus (Köylü ya da sivil kişi anlamına gelen Paganus rusticus sözcüğünün eş anlamlısı olmamakla beraber, urbanus 
sözcüğünün karşıt anlamı da değildir.) sözcüğünden türemiş olan pagan (fr. païen) sıfatı Yahudi ve Hıristiyan olmayan  
anlamına gelecek şekilde çok tanrılı dine sahip Romalılara Hıristiyanlar tarafından verilmiş bir sıfat. Paganizm (fr.le 
Paganisme) günümüzde, tek Tanrı’ya inanan Yahudilik, Hıristiyanlık ve Müslümanlık dışındaki pagan dinleri  işaret eden bir 
kelimedir. Bkz http://fr.wikipeda.org/wiki/paganisme 

 

2 Paul Ricoweur, L’herméneutique biblique, Les éditions du Cerf, Paris, 2005. 



 2 

  

            Ricoeur’e göre, hermenötiğin ya da diğer ifadeyle içinde yaşadığımız dünyayı 

yorumlamamızın temelinde Kutsal Metinler  ve bu metinlerin yorumlanmasının tarihi 

yatmaktadır. Eski ve Yeni Ahit’in metinleri toplumsal yaşamla bağlantılı olarak 

olayların yorumlanması sürecinin bir ürünüdür. Kilise tarihinde Kutsal metinlerin ilk 

yorumcuları olan Kilise Babaları, yaptıkları yorumların kendi dönemlerinde yaşayan 

Hıristiyanlar için açık ve tatmin edici olduğu görüşünü taşıyorlardı. Ricoeur Kutsal 

metinlerdeki anlatıya bu metinlerin formülasyonunda ifade edilen  imanın hakikati ve 

yaşadığımız dünyada iman sahibinin tecrübesiyle örtüştüğü ölçüde sadık kalındığı 

kanaatindedir ve günümüzde yorumlama faaliyeti ile Kutsal metindeki anlatıyı çağdaş 

soruları cevaplayacak şekilde yeniden etkinleştirmek gerektiğini düşünür. Ricoeur için 

hermönetiğin  nihai hedefi önemli ölçüde varoluşsaldır. Okuyucu metnin dünyasını 

kendine malettiğinde  yorum amacına ulaşmış olur. 

 

           Eski ve Yeni Ahit’in  poiesis yani yeni anlamlar üretme ve ifşa etme özelliklerine 

eğilen Ricoeur dini söylem için de geçerli olacak metin yorumu (hermönetik) teorisi 

önerir. Ricoeur’e göre, yorumun gayesi bir edebi ya da dini bir metinde sergilenen 

dünyayı anlamaktır. Çünkü her metnin kendine has dünyası vardır. Metnin dünyası 

sayısız okuyucu dünyalarıyla karşı karşıya gelir. Böylelikle her okuyucu hakikat ve 

kendi benliği hakkındaki anlayışını geliştirebilir. Ricoeur hermenötik tezini işte bu 

dünya nosyonu etrafında oluşturmuştur. Metin örgüsünün içindeki anlam dışında 

yansıttığı dünyası metin-okuyucular ilişkisinde oluşur. Okuyucu metnin içindeki projeyi 

kendi sınırlı anlayışına göre yorumlarken metnin dünyasına yeni bir pencere açar. Bu 

bağlamda, Kutsal metinlerde örülü olan anlamda duraksamamak gerekir, metinleri 

anlamak bu metinlerde anlatılan hakikati kavramak anlamına gelir. Çünkü aşkın hakikati 

hedefleyen bir dil, bireyde (metnin okuyucusunda) kendi varlığının derinliklerini arama 

arzusunu uyandırır. Ricoeur’e göre, Kutsal metinlerin hermenötiği diğer tüm metinlerin 

hermenötiğinin bir parçasıdır. 

 

            Büyük dini mitoslar kötülük problemine ili şkin bilmeceyi sembollerle anlatır. Bu 

tür anlatının yorumu (exegesis) hakikati okumanın bir türüdür. Đncelediği mitoslar 

arasında Ricoeur Tekvin’deki metinlere bir ayrıcalık tanır. Çünkü Ricoeur’e göre, 



 3 

Tekvin metinleri, kötülüğe ait gizemin aydınlığa kavuşturulmasında mesafe 

katetmemize yardımcı olabilecek metinlerdir. 

  

            Mevcut  kültürel ve felsefi konumumuza uyarladığımız kavramların statüsü ne 

olursa olsun  problem bizzat dini söylemin kendisine bakmak ve bu dildeki örtük 

kavramsal kudreti ortaya çıkarmaktır. Bir bilmece gibi karşımıza çıkan sembollerle dolu  

dini metin anlaşılır bir cevabın verilmesini talep eden örtük bir soru olarak 

nitelendirilebilir. Anlamını dışa vuracak sorular metnin yorumlanması gereğini ortaya 

çıkarır Mesel  (parabola) olarak adlandırılan örtük ifadelerin alegorik yorumları ifadenin 

başlangıçtaki durumundan farklı bir duruma uyarlaması anlamına gelir. Ricoeur Kutsal 

metinlerdeki meselleri bir anlatım türü  olarak irdeler. Örtük anlamlar içeren( parabola) 

metinlerde anlatı Tanrı’nın Krallığı gibi sınırlı ifadelerle sınırları zorlayan metaforlar 

içerir. Paraboller sıradan bir anlatıda olağanüstü olanı beklenmedik bir şekilde ortaya 

çıkarlar. ‘Tanrı’nın Krallığı yakındır’3 gibi eskatolojik bir parabol sıradan kronolojik 

kavrayışı sarsıcı karakterdedir. Tanrı’nın krallığı (regnum Dei) parabollerde krallığın 

ifadesidir.  Parabol, bir anlatı biçimi, bir metafor süreci ve parabolün diğer söylem 

biçimleriyle yakınlaşmasını sağlayan uygun bir kelimedir. Parabol’ün göndergesi 

(référent) metafora başvurarak bulunur. Zira metafor, kurmaca tarihin anlamını hakikate 

dönüştürür. Metafor düzanlamları birbiriyle alâkasız olan iki kelime arasında anlamsal 

bir bağ oluşturur. Sıradan bir bakışla keşfedemediğimiz bir benzerliği ortaya çıkarır. 

Aristoteles’in de  dediği gibi ‘iyi metaforlar yapmak benzerliği görmek demektir.’ 

Dolayısıyla benzerlikler yoluyla anlamlar çoğalır. Ricoeur’a göre, hakiki metaforlar 

kelimelerinin anlamlarında yeni genişlemeler sağlar ve tercüme edilemez karaktere 

sahiptir. Bunlar tecüme edilemez olsa da açıklanabilir, sayısız açıklamalar  yeni birçok 

anlam yaratır.  

 

           Dini söylem hakikatin sembolik dille yeniden yapılandırılmasıdır ve insan 

varlığının aşkın boyutuna açılan hakikatin şüphe götürmez  yönlerini ortaya koyan bir 

if şa etme modeli olarak ortaya çıkar. Dini dilde kullanılan farklı söylemler ‘Tanrı’nın 

                                                
3 Kitab-ı Mukaddes, ‘Vakit tamamdır, Allahın melekûtu yakındır’ Markos, I,15; Vulgata.’et dicens quoinam 
impletum est tempus et adpropinquavit regnum Dei’ Secundum Marcum, 1,15.  
 



 4 

Krallığı’ ifadesi sayesinde dönüştürülür ve onları sonsuzla buluşturacak nihai noktaya 

yönelir. Ricoeur’ün yorumuna göre,  Kutsal metinlerdeki metaforlarla örülen  anlatımın 

nihai göndergesi  Tanrı-Đsa ve Krallık üçlüsünden müteşekkildir. 

 

           Tıpkı metaforlar ve kurmaca metinler gibi Kutsal metinler de hakikati karşıtlıklar 

üzerine oturan kendi söylem tarzlarına uygun bir şekilde değiştirir. Teoloji’nin öğretici, 

savunmacı (apologetic) ve  dogmatik söylemi Yunan felsefesinin bir ürünüdür. Aynı 

şekilde, Hıristiyanlığın  kendi söylemi, kaynağı olan diller ve bu dillerden farklı başka 

dinlerin, kültürlerin dillerine yapılan tercümelerle yeni metaforik, retorik ve hatta felsefi 

boyutlara sahip olmuştur. Đsa’nın örtük kelimesi Krallık Aziz Paulus’un doktrininde 

(christologie)  psikolojik bir kavrama dönüşür. Krallığa ait mesel Romalılara Mektup’ta  

imanla açıklanır.4 Bu noktada, dini söylem iyiliğin kötülüğe karşı zaferini dile 

getirmektedir. 

    

            Hegel’e göre, akıl Đsa’nın yeniden dirilişini vazeden iradenin yeniden doğuşunu 

bütünselliği içinde yeniden kavrama özlemi içindedir. Halbuki Kant perspektivine göre 

aklın sınırları vardır. Kant’ın akla getirdiği sınır mutlak bir bilginin içinde 

kilitlenmeden insanın elde edebileceği mevcut bilginin toplamını belirleyen  pratik bir 

gereksinimdir. Ricoeur’ün tanımına göre, sınırlar felsefesi  Hıristiyan inancına göre 

ümit etme özgürlüğüne felsefi açıdan yaklaşmayı sağlar. Ricoeur Kant’ın Pratik Aklın 

Eleştiri si’ne atıfla hiçbir koşula tabi olmadan yapılabilen akıl yürütme ile belli 

koşullara bağlı olan bilgi ya da kavrayış arasındaki gerilim olduğunu belirtiyor. Burada, 

Kant’a ait sınır kavramı (Neyi bilebilirim?) sadece  bilme kapasitemizin sınırları 

olduğunu göstermekle yetinmez , hiçbir koşula tabii olmayan bilginin peşinde koşmak  

objektif ve mutlak bilgiye olan  talebimizi  de sınırlar. Burada sınır bir olgu değil başlı 

başına bir fiildir. Koşulsuz bilgiye olan açlık dildeki metaforlarla dolaylı yoldan 

doyurulur. Ricoeur’a göre, Kant tarafından düşünce ve bilme ya da bilgi arasındaki 

alana koşulsuzluğun dolaylı ifadesi olarak  semboller, dolaylı anlatım, meseller 

(parabola) yerleşir. Sınır (limit) yeni bir tür skolastiğe karşı bir uyarı işlevi görür. 

                                                
4 Kitab-ı Mukaddes,  “ Zira  bir adamın itaatsizliği sebebile  çoğu nasıl günahkâr kılındılarsa,. böylece birinin 
itaati ile çoğu salih kılınacaklardır.Ve şeriat suçun çoğalması için araya girdi; fakat günahın çoğaldığı yerde 
inayet ziyadesile çoğalır; ta ki günah ölümde saltanat sürdüğü gibi, Đnayettte Rabbimiz Đsa Mesih vasıtası ile 
ebedi hayat için salah ve saltanat sürsün.” Romalılara Mektup, 5, 19-22. 



 5 

Ricoeur burada, aklın objektif bilgi talebine empoze edlilen sınır kavramına önem 

atfeder. Aynı şekilde, metinlerin bağımlı yorumlarıyla (harfiyen tercümesi) metaforlara 

dayanan serbest  yorumları arasındaki gerilimin aklın objektif bilgiye olan talebi ile 

hiçbir koşula bağlı olmayan şiirsel sunumu arasındaki gerilimin ifadesi olduğunu 

vurgulayarak bu gerilimin ortadan kaldırılmasının hiçbir koşula bağlı olmayanın 

figüratif anlatımla muhafaza edilmesi ve onarılmasıyla mümkün olduğunu savunur. 

Burada hermenötiğin görevi metinler dünyasından bu metinlerdeki örtük varlık 

projesini ortaya çıkarmaktır. Ricoeur’e göre, Kant ‘Saf pratik aklın sınırlarında din’ ile 

umudun tahayyülü başlığı altında ele alınabilecek aşkın alanın araştırılmasına ilişkin 

felsefi hermenötiğin kurallarını ortaya koymuştur. Ricoeur etiğe Kant’ın atfettiğinden 

daha büyük bir içerik verdiğimiz takdirde Kant’ın “Ne yapmalıyız?” sorusuna karşı  

“Neyi umid edebilirim ?” sorusuna  hakiki bir  özerklik  kazandıracağımız 

görüşündedir. Kant’ın “Ne yapmalıyız?” sorusuna cevabı insanların istemelerinin 

maximini bütün insanlar için özdeş kılmaktadır. Ahlâk kanunu, ahlâk ülkesindeki 

insanları belli prensipler çerçevesinde birbirine bağlar. Kant’a göre, ahlâk buyruklarının 

temeli insanlıktır, yani insanın kendi aklından, içinden gelen  şeydir, insanın 

özerkliğidir. Aklın kanunlarının geçerli olduğu ülkeye Kant, gayeler ülkesi adını 

veriyor. Ne ümid edebiliriz? sorusunun cevabını ise ahlâkın duyularüstü dünyası ile 

mutluluk hakkındaki  postulatı verir, buna göre, insan aklının son (nihai) gayesi bilgide 

değil insanın istemesinde gerçekleşmektedir. Kant’a göre, pratik aklın ilkesi yani  

özgürlük ve yasa (ahlâk yasası) arasındaki formel bağdır.5 Ricoeur’a göre, “Ne 

yapmalıyız?” sorusu ile “Ne ümid edebiliriz ?” sorusu arasında önemli bir uyuşmazlık 

vardır. Birinci soruda, insanların istemelerinin nesnesinin eksiksiz bir şekilde 

gerçekleşme olasılığı öngörülür. Đkinci soruda ise ümidin tahayyülüne ilişkin aşkın bir 

arayışın ne olabileceği konusundaki öneri Kant Saf Pratik Aklın sınırlarında Din’ inde 

temel kötülüğün incelenmesinde özerklik kazanır. Kötülük karşısında iradenin yeniden 

kendini göstermesinin varolma koşulları sadece özgürlüğün formel koşullarına bağlı 

olarak mümkün hale gelebilir. Bu nedenle, iyilik prensibinin kötülük prensibi 

                                                
5 “ insan ahlâk yasasının öznesi, dolayısı ile kutsal olanın öznesidir-ki ancak onun uğrunda ve onunla uyum 
içinde bir şey genellikle kutsal olarak adlandırılabilir. Nitekim bu ahlak yasası, özgür bir  isteme olarak insanın 
istemesinin özerkliği üzerine temellenir; bu isteme boyun eğmesi gereken istemeye, kendi genel yasalarına göre, 
aynı zamanda zorunlulukla uyabilmelidir.” Đmmanuel Kant, Pratik Aklın Eleştirisi içinde ‘Saf Pratik Aklın 
Diyalektiği’ s. 143 



 6 

karşısında kazandığı zaferi gösteren metinler ve semboller asla tükenmez. Metinler ve 

semboller, aslında saf pratik aklın ne sınırları içinde ne sınırları dışındadırlar. Objektif 

bilgimize birşeyler ilave etme iddiasında olduklarında bu sınırların dışına taşarken, 

moral (ahlâki) allegorilere indirgendiklerinde saf pratik aklın sınırları içinde kalmış 

olurlar. Bunlar ne rasyonel felsefenin sınırları içindedirler, ne de onun dışındadırlar. 

Ancak her iki alanın sınırında yer alan alegoride sembollerin birer idole dönüşmesinden 

kaçınmak gerekir. 

 

   Ricoeur, Kutsal Metinler’de Tanrı’nın Krallığı parabolünü nihai gönderge 

olarak kabul etmiştir. Ricoeur’ün yorumuna göre, Kant’ın “Neyi ümid edebiliriz 

?”sorusu ümidin tahayyülüne ilişkin  aşkın bir arayışı ortaya koyuyor. Rasyonel insan 

aklının sınırları olduğunu kabul eden Augustin ise  hakikatin kaynağını  Tanrı’da bulur. 

Augustin insanın Tanrı Devleti’nde gerçekleşecek mutluluğu ümid edebileceğini, bu 

ümidinin de  Tanrı’nın inayeti sayesinde gerçekleşebileceğini savunur. Augustin’in 

yorumuna göre, kötülük Tanrı sevgisinden uzaklaşan insanın Đlk Günâh’tan beri 

süregelen kusurudur ve insan özgür iradesiyle iyi’yi seçebilir. Çağdaş insan içinde 

kötülüğün olmadığı mutlu bir yaşamı, Ricoeur’ün Kant’tan yola çıkarak belirttiği gibi, 

tahayyül edebilir. Tahayyül etmek bize ümid etme imkânını tanır. Đyilik prensibinin 

egemenliğini istemek kötülüğün üstesinden gelebilme mücadelesini vermemize imkan 

tanır. Kant’ın  ‘Neyi ümid edebiliriz?’ sorusuna,  Augustin’in cevabı şöyle olurdu: 

Tanrı sevgisiyle dolu herkesin mutlu ve eşit bir şekilde yaşayacağı ve adaletin mutlak 

şekilde hüküm süreceği Tanrı Devleti’ni... 

 

           Augustin’in eserlerindeki ana tema Hıristiyan teolojisi, Hıristiyanlar’ın yaşam 

tarzı, Tanrı ve insanın doğası, kötülük problemi, özgür irade, determinizm, savaş, 

insanın saldırgan doğası, sosyal yaşam ve siyasi düzenin temelleri, kilise doktrini gibi 

konuların oluşturduğu bir bütündür. Tüm eserlerinde olduğu gibi başyapıtı sayılan 

Tanrı Devleti de olağanüstü zengin ve derin bir anlatıma sahiptir. Saint Augustin hem 

evrensel olanı hem de tekil olanın anlatıcısı olduğu kadar aynı zamanda  bir tarih 



 7 

yazıcısıdır da. Tanrı Devleti, Cicero’nun eseri De Re Publica’da savunduğu Stoacı 

toplumsal barış ve refah tezine bir alternatiftir.6 

 

           Peter Brown Roma Đmparatorluğu’nun son dönemi olan Geç Antik Çağ’da 

yaşamış olan Augustin’i modern insana yakınlaştıran temel özelliğin bireyin doğasına 

eğilmesi olduğunu vurguluyor7:  

 

Bireyin kendini incelemesi’ yolu ile  gerçekleştirdiği bu terapi onu belki de 

çağımızın en iyi geleneklerine yakınlaştırmıştır: Itiraflar ’ın onuncu 

kitabında yazdığı şu cümleler Geç Antik çağ Roma’sını modern insandan 

ayıran geniş uçurumu aşarak tam karşımızdaki bir gezegenin yanıbaşımıza 

kadar gelmesi gibi bize yakınlaştırmıştır: “Sizin önünüzde ve kitabımda, 

birçok  şahidin önünde, kendim hakkında itiraflarda bulunarak yüreğimde 

hakikati   gerçekleştireceğim.”8  

 

           Brown bu ifadesiyle Ricoeur’ün tezini tasdik ediyor, çağımızın okuyucusu 

Đtiraflar ’da   kendi ben’ini, iç dünyasını herkese açan Augustin’de bir anlamda 

kendisini bulabiliyor. 

        

        Augustin’e göre, birey düşüncelerini tam anlamıyla kontrol edemez, neyi nasıl 

düşündüğümüzü bu dünyadaki fiziki varlığımız belirler. Augustin düşüncenin 

temellerini dünyevi yaşamdaki tecrübede arar. Đnsan bir başkasından önce kendini 

                                                
6 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XV, 1; XIX, 14,  Institut d’études Augustiniennes, 1959.  
7 Peter Brown, Augustine of Hippo,  a biography by Peter Brown, University of California Press, 1967, s.181.  
“cognoscam te, cognitor meus, cognoscam sicut et cognitus sum. virtus animae meae, intra in eam et coapta tibi, 
ut habeas et possideas sine macula et ruga. haec est mea spes: ideo loquor et in ea spe gaudeo, quando sanum 
gaudeo. cetera vero vitae huius tanto minus flenda quanto magis fletur, et tanto magis flenda quanto minus 
fletur in eis. ecce enim veritatem dilexisti, quoniam qui facit eam venit ad lucem. volo eam facere in corde meo 
coram te in confessione, in stilo autem meo coram multis testibus.”  
Augustine: Confessions, ed. J.J O’Donnell, Liber decimus10.1.1 
http://ccat.sas.upenn.edu/jod/conf/frame_entry.html.  
Saint Augustin, Les Confessions. Traduit par J.Trabucco, Flammarion, 1964, s.202. 
 
8 “ecce enim veritatem dilexisti, quoniam qui facit eam venit ad lucem”: ‘Fakat Siz hakikati sevdiniz çünkü 
hakikate ulaşan aydınlığa kavuşur.” “quoniam qui facit eam venit ad lucem. volo eam facere in corde meo coram 
te in confessione, in stilo autem meo coram multis testibus”: “Siz’in önünüzde ve kitabımda birçok  şahidin 
önünde kendim hakkında itiraflarda bulunarak yüreğimde hakikati   gerçekleştireceğim.” 



 8 

tanımak ister; ancak yeterince tatmin olamaz ve kendini aşmaya çalışır. Bu çabası 

neticesi Yüce Đyi’nin Tanrı’dan başkası olmadığını keşfeder. Mutluluğumuz Tanrı’da 

dır. Tanrı’yı keşfeden insan kendiyle uğraşmayı bırakıp Tanrı’nın ezeliliğinde kaybolur. 

Augustinusçuluk, bireyin kendinden çıkış çabası, kendini aşma diyalektiği olarak 

özetlenebilir.9  Akıl yoluyla bilme ile iman yoluyla bilme sistemin iki temel unsurudur. 

Đnancın iktidarı aklın yıkımı değildir. Đmana kavuşmak için akıl yürütmek şarttır, bu 

nedenle, Saint Augustin: Intellige ut credas  ‘Đnanmak için anlamak gerekir’ 

diyecektir. 10 

    

           Augustin’in “Đnanmak için anlamak gerekir! Benim sözüm! Anlamak için 

inanmak gerekir, Tanrı’nın sözü !” (“Intellige, ut credas, verbum meum! Crede ut 

intelligas, verbum Dei!”) cümlesini yorumlayan Thonnard iman ve aklın Augustin’e 

göre,  bilgimizin iki aşamasını temsil ettiğini vurguluyor, Thonnard’ın yorumuna göre, 

bu cümlesinde  Augustin imanın  eksiksiz ve mükemmel olduğunu, insan aklının ise 

yetersiz olduğunu vurguluyor. Augustin için hakikat duyumların değil spiritüel ruh’un 

(mens:zihin) eseridir. Zihin akıl yürütme ya da doğrudan görüşle hakikati bulabilir. 

Zihnin hedefi hakikati anlamaktır. Hedefine gitmek için Đman’dan yola çıkmalıdır. 

Đman insanı  hakikatin bilgisine doğrudan götürmez, akıl ve zekâ ise  hakikate 

ulaşmamıza yardımcı olurlar.  

  

            Augustin iki farklı inanç türünü birbirine yaklaştırır: Bunlardan birincisi 

Tanrı’nın inayetini gerektiren dini inançtır, ikincisi ise insanların günlük yaşamlarında 

diğer insanlara gösterdikleri güvendir. Augustin’e göre, inanmak bir şeyin ya da 

ifadenin kendisinde açıkça göremediğimiz bir hakikatin varlığını kabul etmektir. Bu 

çerçevede, doğal inanca olan  güven dini inancın altındadır. Doğal inaç dini inanca 

sahip olmak için  zorunlu bir ön hazırlıktır. Dolayısıyla ulaşamadığımız bazı büyük 

hakikatlere yönelmek için imanın aklın önünde gelmesi akla uygundur. Dini inanca 

geçmeden önce aklın tecrübesine ihtiyaç vardır. Bu nedenle Thonnard’a göre, 
                                                
9 Henri Irénée Marrou, Saint Augustin et l’augustinisme, Editions  du Seuil, 2003, s.66. 
10 Augustin Ortaçağ’da öne çıkan Aristotelesçi soyutlama tekniğine başvurmaz. Onun kendine özgü Platoncu 
sezgi metodu herşeyden önce insanın iç dünyasına nüfuz eden gözlemdir. Bu metod‘un ortaya koyduğu 
‘mantıksal kategori’ Aristoteles ve Kant’taki anlamından  farklı olarak fenomenolojik anlamda düşünülmüştür. 
François Joseph Thonnard, La notion de liberté en philosophie Augustinienne, Revue des Etudes 
Augustiniennes, 1970, Vol. XVI, n. 3-4, s.243.: Henri Irénée Marrou, aynı eser, aynı yer. 



 9 

Augustin’in cümlesinde ”ut credas” (inanmak için) hem Hıristiyan inancına, hem de 

genel anlamda inanmaya karşılık gelir. “intelligere” ise   mutluluğa götüren bilgelik 

olarak felsefe’ye özgü  bir anlam içermez. Fiilin bu cümledeki anlamı daha çok imana 

sahip olmanın gerekçelerini anlamak olarak tercüme edilmelidir11 Crede Augustin için  

üzerinde düşünülmeye değer hakikatlerin hazinesidir. Çünkü büyük hakikatlar akıl ve 

zekâ sahibi varlık olan insanın tüm ihtiyaçlarına cevap verir. Hakikati kesinlik  ve 

apaçıklık  içinde görmek ve anlamak anlamında bir bilgiye ulaşamadığımız sürece 

imanla akıl arasındaki fark inanmakla  anlamak arasındaki fark gibidir. 

 

Akıl aradığı şeyin keşfinin peşindedir. Hakiki akıl inandığımız şeyleri  

anlamamızı sağlar, iman  anlamadığımız şeylere inanmamız için gereklidir. Bu 

çerçevede, intelligere hakiki akla karşılık gelir. Augustin’e göre, dünyadaki hayatında 

insan hakikati anlamak için çabalar. Augustin hakikatin bilgisine içinde yaşadığımız 

dünyadan ulaşabileceğimizi belirtmekle birlikte hakikatin çeşitli derecelerini 

birbirinden ayırd eder. Yüce hakikatin bilgisine ulaşma çabası insana moral bir 

ilerleme, erdemde mükemmelleşme, daha fazla iyi olma ve Tanrı’yı sevme imkânını 

verir. Çünkü Tanrı hakikatin ta kendisidir, en yüce aşk olan Tanrı sevgisi ise, “Hakikati 

tanımanın coşkusu, sevincidir.” Erdemde ve mükemelliyette kaydedilen aşama aynı 

zamanda yavaş yavaş anlamaya dönüşen imanda ilerleme anlamına gelir. Rasyonel 

bilgi doğamızın anlamamıza izin verdiği bilgidir. Hakikatin bilgisine ise Tanrı’nın 

vahy’i sayesinde ulaşabiliriz. 12 

                

          Tanrı Devleti’nin belirgin niteliği  Augustin tarafından savunmacı (apologetic), 

polemik amaçlarla kaleme alınmış teolojik bir eser olmasıdır. Diğer taraftan, Platon’un 

öğretisi,  Yeni Platonculuk,  Yeni Akademi’den Cicero’nun şüpheciliği,  Stoa  gibi 

başlıca okullar ve teorileri Tanrı Devleti’ndeki felsefi polemiğin başlıca temalarıdır.. 

Augustin Hıristiyanlığı savunma amacıyla yazdığı Tanrı Devleti’nde söz konusu felsefe 

okullarına bağlı filozofların özellikle ruh, ruhların kökeni ve hareketleri hakkındaki 

teorilerini tartışır. Hayatın kökeni ve ve nihai hedefine  ilişkin büyük problemleri aklın 

                                                
11 François Joseph Thonnard, La philosophie et  sa méthode rationelle en augustinisme, Revue de Etudes 
Augustiniennes, Paris, France, 1960, s.15. 
12 François Joseph Thonnard, aynı makale, 19-21. 



 10 

ve imanın ışığında aydınlatmaya çalışır. Eser’in bir diğer özelliği de Augustin’in siyaset 

felsefesini ortaya koymasıdır. Bir Hıristiyan olarak Augustin siyaset teorisininin 

temeline Tanrı’nın Vahy’ini yerleştirmiştir. Çünkü insanların en büyük arzuları olan 

mutluluğa dünyevi hayat’ta (saeculum) kavuşmaları mümkün değildir. Eşsiz mutluluk 

sadece mutlak adaletin ve eşitli ğin hüküm sürdüğü Tanrı Devleti’nde gerçekleşebilir. 

Bununla beraber, insanlar dünyevi hayatın vaadettiği mutluluğa kavuşabilirler. 

Hayatımızda tecrübe ettiğimiz mutluluk sebat ettiğimiz takdirde, bizi aradığımız hakiki 

mutluluğa doğru götürebilir. Augustin’in siyaset teorisinin teması insanların sosyal 

hayatta gerçekleşmesini arzu ettikleri müşterek arzulardır. Dünyevi hayatta  bir 

toplumun mutluluğu barış içinde yaşamasına bağlıdır. Barış aynı zamanda toplumun bir 

düzen içinde yaşamasını sağlar ve toplumun düzenini sağlayan erk de devlettir. Ancak 

Augustin dünyevi devlete karamsar gözlüklerle bakar, çünkü bu devlet düşmüş 

insanlığın devletidir. Platon’unkini andıran statik bir toplumsal düzen (otoriteye itaat  

ve barış sayesinde elde edilen dirlik ve düzen) öngörmesine rağmen, Augustin’in ideal 

devleti Đsa’nın krallığındaki ezeli Tanrı Devleti’dir.13 Augustin’e göre, Dünyevi Devlet 

otoritesinin nihai hedefi düşmüş insanlardan doğabilecek kötülüğü  toplumsal barışı 

koruyarak azami ölçüde kontrol altında tutmak olmalıdır. Kilise ise iman sahibi 

Hıristiyanlar’ın dünyevi devletten bağımsız olması gereken sığınağı, evi, Göksel 

Devlet’idir. Augustin’in devlet ve adalet hakkındaki polemiğini Cicero’nun De Re 

Publica’sı üzerinden yürütmektedir.  

 

           Augustin, Roma Đmparatorluğu’nun  yıkımına yola açacak felâketleri çok tanrılı 

dinlerini terketmelerinin bir sonucu olarak gören paganların bu görüşünü Tanrı 

Devleti’nde çürütmekte ve paganları Katolik inancına davet etmektedir. Paganların 

rasyonel felsefi  bakış açısıyla Katolik inancına mesafeli duruşlarının üstesinden 

gelebilmek için aklın ve felsefenin ışığına atıflarda bulunmaktadır. Bu nedenle, Tanrı 

Devleti’nin önemli bir felsefi boyutu da vardır. Hakiki bir filozof olarak kabul 

edilmemesine rağmen Augustin, Yeni Platoncu Hıristiyan bir felsefeci olarak, rasyonel 

düzlemdeki birçok problemi temel teolojik görüşleriyle mükemmel bir uyum içinde ele 

                                                
13 Lat. Aeternus, a, um (adj.): Ölümsüz, bozulmaz, değişmez, ezeli anlamlarına karşılık gelir. Ebedi sıfatına 
karşılık olarak da kullanılır. Fr. éternel,elle (adj.): 1.Qui est hors du temps, qui n’a pas eu de commencement, qui 
n’aura pas de fin:intemporel 2. Qui ne semble pas devoir finir, indestructible. Bk. Le Nouveau Petit Robert de 
Paul Robert, Paris: Dictionnaire Le Robert 



 11 

almayı başarır. Tanrı Devleti’nin VIII. Kitabında Tanrı hakkındaki Yeni Platoncu 

doktrinleri inceler ve bu doktrinlerin Hıristiyan felsefesi ile bağdaştığını tespit eder. 

Augustin, Platon’da varoluşun nedenini, aklın kavrama gücünü (ratio intelligentiae), ve 

de hayatın prensibini bulur. Bu üçünden birincisi felsefenin doğal, ikincisi akılsal, 

üçüncüsü ise ahlâki yönüne tekabül eder. Đnsan kendini aşan hakikati  keşfetmek arzusu 

duyar. Bu arzuyu tatmin edebilecek hiçbir felsefi doktrin yoktur. Felsefi bir sentezin 

ürünü olan bu üç temel prensibi önerirken Augustin doğrudan doğruya ne Plotinus’u ne 

Platon’a işaret etmektedir. Augustin burada, Yeni Platoncu felsefeyi benimseyen  çeşitli 

uluslara mensup  pagan felsefecilerin görüşlerinin bir hülasasını ortaya koymaktadır. 

Augustin Apuleius, Porphyrius gibi Yeni Platoncu filozofları yüksek hakikatlari 

keşfettikleri için bir yandan överken diğer yandan Tanrı’nın Kelime’si ve Đncarnatio 

(Đsa’nın ete kemiğe bürünmesi) dogmasını kabul etmedikleri için kınar. Augustin’e 

göre, felsefe teoloji ve inanca karşı çıktığı için Hıristiyan inancından ayrılır. Çünkü  

evreni teorik olarak açıklama iddasında olmasının yanında insanoğluna kaderinin 

anahtarını teslim etmeyi, diğer bir ifadeyle, insanlığa kurtuluşu vaadetmektedir. 

 
          Augustin Dünyevi Devlet’in sosyal ve ahlâki yapısını Đmparatorluk Roması 

yazarlarının eserlerine  yaptığı atıflarla tarif eder. Alternatif olarak Tanrı Devleti’ni 

sunar. Tanrı Devleti’nde vaadedilen düzen bu dünyada gerçekleştirilmesi zor olan doğru 

aklın gereksinimlerine cevap verir. Tanrı Devleti’nde hakim olan temel fikirler fizik, 

mantık ve etiği içerir. Bu bağlamda, Augustin’in felsefesi rasyoneldir. Felsefesini  

Teslis teorisi’ne  bağlar, çünkü Augustin’e göre, aşkın özellikler olan Hakikat  ve Đyi 

sadece Tanrı’da vardır, Tanrı her türlü hakikatin kaynağıdır. Hakikati arayan insan 

Tanrı’sına katılır (participation). Đyi’yi isteme ise Tanrı’ya aşkla bağlanmayı gerektirir. 

Đyi’yi sevmek, özlemek felsefenin başlıca ilkesi ise, filozofun çözmesi gereken problem 

Đyi’yi arzulayan insanın kaderi problemidir. Augustin felsefesinin merkezine yerleşen 

bu probleme teolojik bir çözüm olarak Tanrı Devleti’ni sunar. Tanrı Devleti’nde Yüce 

Đyi’yi arayan Romalı  pagan teolog  Varro’dan başlayarak Epikürosçular’ın, 

Stoacılar’ın, Yeni Platoncular’ın, Akademiciler’in görüşleri, bir bir ele alınır. Augustin 

polemik amacı doğrultusunda sözkonusu felsefe okullarının görüşlerini çürütür. 

 



 12 

            Bu çalışmamızda, Tanrı Devleti’ni zikrettiğimiz tüm boyutlarıyla anlatmaya 

çalıştık. Tanrı Devleti’nin bize göre, insanlık tarihi açısından üç açıdan büyük önemi 

vardır. Bunlardan birincisi tarihsel, ikincisi dinsel, üçüncüsü ise felsefidir. Augustin bu 

eseriyle yeni  ve özgün bir devlet kuramı ortaya koymuştur. Augustin’in devlet 

problemini ele alışını, biri ezeli, diğeri ise dünyevi ve geçici olan  devletlere bakışını ve 

geliştirdiği Devlet kuramını ayrıntılı olarak, özellikle kavramlar temelinde anlattık. 

                            

                             Augustin’in bu önemli ve hacimli eserini yazdığı tarihsel dönemi anlamamıza 

katkıda bulunması için “Tanrı Devleti’nin yazıldığı  dönemde Roma Đmparatorluğu’nun 

durumu” başlıklı bir bölümü tezimize ekledik. Eserde, Yeni Platoncu felsefenin  Roma 

imparatorluk topraklarında Stoa düşüncesi karşısında yükselişe geçişini ve  bunu 

takiben Yeni Platonculuk etkisiyle Hıristiyan felsefesi ve teolojisi’nin derinleşmesini 

Augustin’in anlatımından izleme fırsatını bulmaktayız. Augustin çağdaşları gibi  okul 

hayatında klasik Roma  edebiyatı ve kültürünü iyice özümsemiştir. Tanrı Devleti 

Respublica dönemi sonu ve Đmparatorluk Roma’sının Varro, Cicero, Vergilius, Titus 

Livius ve Sallustius gibi  en önemli yazarlarının başlıca eserlerinden alıntılarla doludur. 

Augustin bu yazarlardan aldığı mısra, cümle ya da pasajları yukarıda belirttiğimiz gibi 

tartışmacı ve savunmacı amaçları doğrultusunda rasyonel bir metodla ustaca 

kullanmıştır.  

 

                             Tanrı Devleti’nde Augustin’i en çok meşgul eden konulardan biri  Yeni 

Platoncuların özellikle Porphyrius ve Plotinus’un savunduğu ruhların döngüsel göçüdür. 

Ruhların hareketleri Augustin’i eskatolojik ve felsefi açılardan ilgilendirmektedir.  Tanrı 

Devleti insanların ebedi cennet mutluluğunu yaşayacağı ahirette Đsa’nın krallığında 

kurulacak mutlak  eşitlik esasına dayanan adaletin tesis edileceği bir devlet olacaktır. Bu 

çerçevede, Yeni Platoncular’ın ruhlara atfettikleri döngüsel yolculuğu şiddetle 

reddetmektedir. Eserinde Hıristiyan felsefesine yaptıkları büyük katkılarında dolayı 

övgülere boğduğu Yeni Platoncular’ın ahiret anlayışlarının yanısıra  Plotinus’un 

öğretisine göre,  BĐR’e doğru yükselme gayreti ile insanın hakikatin bilgisine 

ulaşabileceği tezini de çürütmeye çalışmaktadır. Augustin’in bu konularda yürüttüğü 

polemiğin yöntemini gösterebilmek için onun yaptığı alıntıların bazılarını olduğu gibi 

tercüme edip  naklederek göstermeye çalıştık. Çünkü Tanrı Devleti’nin Hıristiyan 



 13 

apolojisi ve polemiği hakkında net bir görüşe varmamızı sağlayan en önemli eserlerden 

biri olduğu muhakkaktır. Hıristiyan dininin pagan dinine olan tartışmasız üstünlüğünü 

kanıtlamak için yürüttüğü polemiğinde, başta  Cicero, Varro Vergilius olmak üzere 

Augustus çağı yazarları Augustin’in eserinin kaynakları olmakla kalmazlar. Augustin, 

bu yazarlardan yaptığı alıntıları eserin  örgüsüne  öylesine ince bir ustalıkla 

yerleştirmiştir ki bu pasajları eserin dışında birer kaynak olarak değerlendirme 

olanağımızı elimizden almıştır. Eserin içerik açısından olduğu kadar biçimsel açıdan da  

taşıdığı değer nedeniyle, konuları birbirine bağlayan bu alıntılar ağını okuyucuya 

gösterecek bir anlatım üslubunu tercih ettik. Bu çerçevede, çok çoğul okumaya  açık bir 

anlatımı tercih ettik. Eseri zenginleştiren çeşitli konulara ait, özellikle Augustin’in 

ısrarla üstünde durduğu Roma Tanrıları hakkındaki bir çok ayrıntıyı da eklemeyi uygun 

gördük.   

 

                             Tanrı Devleti’ni özgün kılan bir çok özelliğinden biri de doğudan Mezopotamya 

ve Đran ‘dan gelen dinlerin Roma dini üzerindeki dönüştürücü etkilerine de tanıklık 

etmesidir. Augustin eserinde, Đmparatorluk Roma’sından kendi çağına dek etkisini 

yitirmeyen,  astroloji, sihir, büyü ve daha birçok  batıl inanç hakkında  yorum ve 

eleştirilerde bulunmaktadır.  

 

                             Eserlerinin birçoğunu ezbere bildiği Klasik Roma yazarlarından yaptığı alıntılar  

Đmparatorluk dönemi Roma’sına da tanıklık etmemize olanak verir. Eserinde Pagan 

Roma hakkında verdiği örneklerin hemen hepsi bu döneme aittir. Alarik’in Roma’yı 

istilası ile başlayan çöküş dönemini Đmparatorluk Roma’sında yapılan hatalara bağlayan 

Augustin, okuyucularına pagan dininin etkisizliğini gösterebilmek için yine pagan 

yazarlarının ifade ve mısralarından  yararlanır. Augustin’in devlet teorisine göre, ben 

sevgisi ve Tanrı sevgisi temellerinde kurulan iki site’den önce, devlet hakkında teori 

ortaya koymuş filozofların devlet ve Tanrı anlayışlarından kısaca bahsettik. 

 

                             Tanrı Devleti’nin dini açıdan önemi sadece pagan dinine yönelik eleştirilerle 

sınırlı değildir. Kutsal Kitaplar bu eserin en önemli parçalarından biridir. Augustin sahip 

olduğu derin klasik kültür ve  Ambrosius’tan öğrendiği  yorumlama (exegesis) tekniği 



 14 

ile Kutsal Kitaplar’da Tanrı Devleti’nin izini sürer. Eski ve Yeni Ahid’de yaptığı 

alegorik yorumları, sembolleştirmeleri  Augustin’in anlatımıyla  göstermeye çalıştık.  

 

           Tanrı Devleti dışında  yeri geldiğinde, Augustin’in diğer eserlerinden de 

yararlandık. Augustin’in Stoa ve Yeni Platoncu felsefeye bakışını ve Platon’un yöntemi 

diyalektiği tartışma metodu olarak nasıl kullandığını  okuyucuya göstermeye çalıştık. 

Augustin’in görüşlerini bu şekilde sergilemenin yanısıra, Augustin’in ele aldığı temalar 

çerçevesinde, Platon, Aristoteles, Plotinus, Porphyrius, Cicero ve Stoacılar’ın  

görüşlerini Augustin’in eleştirilerinden bağımsız olarak; Augustin’inkilerle 

karşılaştırmaya çalıştık. 

    

            Tanrı Devleti’ni okuyucuya en iyi şekilde tanıtabilmek için, Augustin’in kendi 

ifadelerini kullanmaya çalıştık. Bununla beraber, Augustin hakkında önemli eserler 

veren Peter Brown ve Hagendahl başta olmak üzere önemli Augustin uzmanlarının 

görüşlerine de sıkça yer verdik. Klasik Roma Yazarlarının Tanrı Devleti’nde yer alan 

eserlerinin hemen hepsini internet’te Louvain Katolik Üniversitesi siteleri olan Itınera 

Electronica ve Hodoi Electronica’daki Latince özgün metinleri ve Fransızca 

çevirilerinden yararlandık. Tanrı Devleti (La Cité de Dieu)’nin Đngilizce çevirilerini de 

okumamıza rağmen daha çok  Fransızca-Latince metinlerin birlikte bulunduğu Augustin 

Etüdleri Enstitüsü (l’Institut des Etudes Augustiniennes) tarafından yayınlanan kitaplar 

üzerinde çalıştık, ayrıca her kitap sonunda çok ayrıntılı bilgilerin yer aldığı “notes 

complémentaires” bölümlerinden çok  yararlandık, Augustin’in diğer eserlerinin de 

Fransızca Đnternet sitesi “Abbaye Saint Benoit de Porte Valais” in  “Oeuvres complètes 

de Saint Augustin" başlıklı bölümünden Fransızcasını, S. Aurelii Augustini Opera 

Omnia’ başlıklı siteden de Latincesini bulup okuma imkânımız oldu.  Augustin Tanrı 

Devleti’ni Latince yazdığı için Türkçe’ye tercüme ettiğimiz pasajlar ve cümlelerin  

önemli gördüğümüz bir kısmının özgün Latince cümle ve pasajlarını dipnotlara koyduk. 

Klasik Latin edebiyatına büyük eserler kazandırmış Romalı yazarların isimlerinin 

Latincelerini tercih ettik, dipnotlara da yazarlar ve eserlerinin Fransızca ve Đngilizce 

yazılışlarını da ekledik. Bildiğimiz yabancı diller Fransızca ve Đngilizce’deki  tüm 

kaynakları tarama imkânını bulamadığımız gibi  Đtalyanca, Almanca, Đspanyolca 

çevirilerden  Augustin hakkındaki makale ve eserleri okuyamadık. Ancak zamanımız 



 15 

kısıtlı olduğu için elimizden geldiği ölçüde geniş bir  araştırma yaptık. Tanrı 

Devleti’ndeki konuların çeşitlili ği, zenginliği  çok boyutlu bir çalışma yapmamızı 

gerektirdi. Đnternet’in sağladığı büyük avantajlar sayesinde aşılamaz görünen 

güçlüklerin üstesinden gelmeye çalıştık. Đçindekiler bölümünden de görüleceğü gibi bu 

çok yönlü eserdeki konu içeriklerini kavramlar ve isimler üzerinden anlattık, Augustin 

ele aldığı bir konuyu bir diğerinden kesin çizgilerle ayırmadan anlattığı için farklı 

başlıklar altında bazı temaların tekrar tekrar önümüze çıktığını görürüz, biz de 

kavramlar ve isimler başlıkları altında irdelediğimiz temalarda  bu mükerrer 

açıklamaları fazla ayıklamadan tekrarlayarak Augustin’in özgün metnindeki 

içeriklerden fazla uzaklaşmamaya çalıştık.  

 

           Yukarıda ayrıntılı bir şekilde ifade ettiğimiz gibi, Tanrı Devleti, Platon’dan 

Stoa’ya, Yeni Platonculuk’tan Hıristiyan felsefesi ve teolojisine dek Antik çağ ve Geç 

Antik çağ düşünce sistemlerinin tümünün ele alındığı bir eser olarak kabul edilebilir. 

Ayrıca eserde Pagan dini ile Hıristiyanlık boy ölçüşmektedir. Tanrı Devleti  önemli 

ölçüde Augustin’in kendi hayat hikayesinin belirlediği düşünsel evriminin nihai 

ürünüdür, bu nedenle, eserde ele alınan konuların daha net bir şekilde anlaşılmasını 

sağlayacağı görüşünde olduğumuz için  Augustin’in düşünsel evrimini gözler önüne 

serecek şekilde hayat hikayesini de yazmayı gerekli gördük.         

 

 



 16 

 Aurelius Augustinus (Saint  Augustin)’un  hayatı 

 
                      Augustin  günümüz Cezayir’inde Tunus sınırına yakın denizden üçyüz 

kilometre uzakta Souk-Ahras olarak adlandırılan ve Antik çağ’da  Thagaste adıyla 

bilinen, zeytinliklerle dolu ve geçimini büyük ölçüde zeytin üretiminden sağlayan 

yöresinde14 Đ.S. 13 Kasım 354 yılında doğmuş Đ.S. 28 Ağustos 430 yılında  yine 

Cezayir de bugünkü ismi Annaba olan Hippo da ölmüştür. Augustin’in hayatında 

büyük etkisi olan annesi Monica Hıristiyan idi, babası Patricius ise pagan inancına 

sahipti. Geç Antik çağ’ın berber kökenli Romalı yazarı ve Hıristiyan bir teolog olan 

Augustin Đ.S. 391 yılından itibaren yaşamının son otuzdört yılını Hippo’da  Katolik 

Kilisesi’nin piskoposu olarak geçirmiştir.  370-374 yıllarında 15 Kartaca’da öğrenci 

olarak geçirdiği yıllar zihinsel ve kültürel  gelişiminde belirleyici olmuştur. Latin Kilise 

Babaları ve Katolik Kilise’si doktorları arasında en seçkin olanlardan biri olan Augustin 

Hıristiyanlığın kurumlaşması ve gelişmesinde önemli rol oynamıştır. Augustin’in 

eserleri ve doktrini kendisinden sonraki çağlarda Augustinizm  adı verilen düşünce 

sisteminin doğmasına yol açmıştır. Etkisi çağları aşmış, Thomas Aquinas’tan, Luther, 

Calvin, Pascal, Kierkegaard,  Adolf Von Harnack, Hannah Arendt ve Paul Ricoeur’e 

kadar birçok düşünüre esin kaynağı olmuştur. Augustin’in eserleri Wittgenstein’in 

kütüphanesinin en seçkin kitapları arasında yerini almış, Psikolojik analizleri 

(Özellikle:Đtiraflar) Freud’un “bilinç-altı” kavramını bulmasına katkıda bulunmuştur. 

Augustinizm Ortaçağ’ın tüm felsefi ve teolojik düşüncesi üzerinde etkili olduğu gibi, 

çağımızda Augustinizm’in yorumlanmasıyla ortaya çıkan birçok tartışma insanın 

doğası  ve özgürlüğü  hakkında yeni anlayışların gelişmesini sağlamıştır.16 

 

                     Augustin aslında çağında gözde meslek olan retorik öğretmeni olmak üzere 

pagan okullarında eğitilmi şti. Geç Antik çağ’da Đmparatorluk topraklarındaki okullarda 

sadece Vergilius, Cicero, Sallustius ve Terentius’un eserleri üzerinde oldukça ayrıntılı 

bir şekilde  yürütülen çalışmalar  eğitim sisteminin temeline yerleşmişti. Augustin’in 

zamanında eğitimli insanlar Cicero’nun söylevlerini (oratio) ve Vergilius’un tüm 

                                                
14 Augustin eserlerini zeytinyağının verdiği enerji ile yanan yağ lambasının ışığında yazmıştı. 
15 Bugün Tunus’un bir banliyösü olan Marsa. 
16 Wikipédia, L’éncyclopédie Libre: http://fr.wikipedia.org/wiki/Augustin_d'Hippone ;  Henry Chadwick, 
Augustine, “The formation of Augustine’s Mind”, Oxford University Press 1980, s .2-3. 



 17 

mısralarını ezbere bilirlerdi. Tamamen edebiyat üzerine odaklanan ve klasik eserleri  

ezberletmeyi amaçlayan bu tarz eğitim felsefe, bilim ve tarih’i dışlıyordu. Augustin’in 

Porphyrius gibi entellektüellerin iyi bildiği Yunancayı öğrenememesinin nedenlerinden 

biri de bu geç Antik çağ’da Roma eğitim sistemi idi. Augustin’in aldığı eğitimin 

avantajı ise mükemelliyetçiliğin öğrencilere aşılanmasıydı, bu nedenle Antik çağ’ın 

diğer Romalı entellektüelleri gibi Homeros’u ya da Yunan edebiyatına ait diğer eserleri 

ezberleme arzusu duymadı. Yine aldığı eğitim sayesinde Augustin Latin Klasiklerini 

hafızasına yazabilmişti, bu becerisi kendini ifade etmede ona büyük avantajlar 

sağlamıştı.17Ailesi yüksek kültüre sahip bir sınıftan olmadığı halde Hippo’da kitaplığı 

kitapla dolu tek piskopos Augustin idi. Ancak Roma Afrikasında yüksek düzeyde 

edebiyat bilgisine sahip tek kişi o değildi. Roma Afrikası’ndan yetişmiş çok ünlü 

yazarlar arasında birinci yüzyılda astroloji hakkında Astronomicon ismini verdiği   

kitabı yazmış Marcus Manilius ikinci yüzyılda Đmparator Marcus Aurelius’un hocası 

Fronto, büyü, din ve cinselliğin karakteristik bir karışımı olan Metamorphoses’in ünlü 

yazarı Apuleius  ve Attika Geceleri’nin18 yazarı Aulus Gellus sayılabilir. Augustin’in 

çağdaşı Macrobius’un Cicero’nun Scipio’nun rüyası hakkında yazdığı yorum 

Ortaçağda Batı’da Yeni Platoncu felsefe’nin başlıca kaynakları arasında yer almıştır, 

pagan Martianus Capella’da Filoloji ile Merkür’ün Evliliği isimli eserini19 

okuyucularına yedi serbest sanatın elemanlarını öğretmek  ve öğrenmenin insanı nasıl 

göklere, cennete ulaştıracağını anlatmak üzere kaleme almıştır. 

 

            Augustin, Hıristiyan Platoncular arasında Hıristiyanlıkla  Platon ve 

Aristoteles’ten kendi çağına dek uzanan teist pagan felsefesini sentezleyen en keskin 

görüşlü Hıristiyan Platoncu  idi. Đ.S.3. yüzyılda yaşayan ve Platoncu geleneği 

sistemleştiren Plotinus’un etkisi altında kalmıştır. Augustin, bu felsefe geleneğini 

derinlemesine ele alan en önemli düşünür olarak tarihe geçmiştir. Kelimelerin hakikatle 

ili şkisi probleminin büyük önemini kendisinden önce gelen düşünürlerden çok daha iyi 

bir şekilde kavramıştır. Chadwick’e göre,  tarihte sözsüz bildirişim hakkında ilk 

eleştirel incelemeyi yapan Augustin’dir. 

                                                
17 Peter Brown, Augustine of Hippo, “Education”,  s.35-37. 1967, University of California Press. 
18 Fr. Aulu Gelle, Les Nuits Attiques, http://remacle.org/bloodwolf/erudits/aulugelle/livre10.htm 
19 De Nuptiis Philologiae et Mercurii et de septem Artibus liberalibus libri novem 



 18 

            Augustin okuyucusunu kendisiyle özdeşleştirebilen psikolojik derinliklere 

ustalıkla nüfuz edebilmesi nedeniyle “ilk modern insan” olarak anılmaktadır.20 Batı 

düşüncesinde insanın doğası ve Tanrı’nın anlamı hakkında oluşmuş bakış açısının 

kökeninde de Augustin vardır. Platon’un izleyicisi olsa da fiziki doğa ile çok fazla 

ilgilenmemiştir ve bilimsel araştırmaların etik mülahazalardan bağımsız olarak 

yürütülmesinden duyduğı endişeyi dile getirmiştir.21 Bununla beraber, dünyanın 

matematiksel düzenini ve rasyonelliğini savunmaktan geri durmamıştır. Augustin 

eleştirdiği  Geç Antik çağ dünyasının ortaçağ ve modern çağ tarafından  tanınmasını, 

bilinmesini  sağlayan önemli yazarlardandır. 

 

            Augustin  Latince çevirisini bulabildiği  Aristoteles’in kategorilerini gayet iyi 

bilmektedir. Geleceğe ilişkin belirsizlikler hakkındaki görüşleri  Aristoteles’in çizgisini  

izleyenlerden daha determinist olan Yeni Platoncular’ın görüşüyle uyumludur; 

Augustin  gerçekleşmemiş olayların Tanrı’nın bilgisinde oldukları için bunların  biz 

insanlar için sadece bilkuvve durumda bilgiler olduklarını kabul eder. Dolayısıyle 

Augustin’e göre, sınırlı insan zihni gelecekte olacakları göremez. Dilin hakikati ne 

oranda yansıtabildiği problemi Augustin’in zihnini meşgul etmiştir. Epiküros’un  

hedonist (hazcı) anlayışına göre doğru ve yanlış’tan kasdedilenin  aslında olayların ve 

şeylerin hoşumuza gidip gitmemesi olduğunu  göstermiştir. 22  

 

             Yunancayı çok az bilen Augustin Platon ve eserlerini de Latince çevirilerinden 

tanır. Örneğin Timaios’u  Cicero’nun çevirisinden okumuştur.23 Otuzbir yaşında 

tanıştığı Platoncu (Platonici) olarak adlandırdığı, bizim Yeni Platoncu olarak 

adlandırdığımız  felsefe akımı Plotinus ( Đ.S. 205-207) tarafından ortaya atılmıştır. 

Plotinus’un ezoterik felsefesi Roma dünyasına öğrencisi Porphyrius (Đ.S.250-305) 

tarafından tanıtılmıştır.24 Her iki düşünür Latince konuşulan batı dünyasında çok büyük 

yankı yapmışlardır. Augustin Platon’un yeniden dirilişi olarak nitelemiştir.25Çünkü 

Plotinus’un kendisi Platon’u  kendisi için bir otorite olarak kabul etmiştir. Stoa etiğinin  
                                                
20 Henry Chadwick, Augustine, New York : Oxford University Press, 1996, s. 3. 
21 Henry Chadwick, aynı eser, aynı yer. 
22 Henry Chadwick, aynı eser, s. 8. 
23 Cicero Timaios’un  yarısını Latinceye tercüme etmiştir. 
24 Porphyrius  hocası Plotinus’un hayatını yazdığı eseri :Vita Plotini 
25 Saint Augustin, Contra Academicos, III, 41. 



 19 

başlıca doktrinlerini  ve Aristoteles’in mantığını özümleyen Porphyrius’un eserleri 

Latinceye Marius Victorinus tarafından çevrilmiştir. Victorinus ayrıca Porphyrius’un 

Aristoteles mantığına giriş risalesi  Isagoge’yı da Latinceye kazandırmıştır. 

      

            Augustin’i felsefi konularda en fazla etkileyen yazar Cicero’dur. Augustin’in 

çok iyi tanıdığı ve günümüzde kayıp olan  Cicero Hortensius26 isimli diyalog şeklinde 

yazdığı eserinde, siyasi faaliyette bulunan ya da toplumsal hayata katılan bir insanın   

eleştirel yargıya sahip olabilmesi için  felsefi bakışa sahip olmasının gerekli olduğuna 

vurgu yapmaktadır. Augustin  Kartaca’da (19 yaşında) öğrenci iken, eserlerini okuduğu 

ünlü Romalı hatip ve avukat Cicero’nun Hortensius’u Romalı aydınları felsefe’yi 

öğrenmeye davet etmektedir. Cicero için ideal olan insanın kendine yeterli hale 

gelmesidir. Herkesin uğrunda koştuğu mutluluğun kişinin kendisine olan saygısını 

yitirmesine neden olan haz dolu bir yaşamda bulunamayacağını  ve bu tür bir yaşamın 

insan ilişkilerine zarar verdiğini ileri süren Cicero’ya göre, insanın sefaletinin nedeni 

Tanrı’nın bir tür  cezası olabilir  ve şimdiki hayatlarımız belki de daha önceki 

yaşamımızdaki günâhların kefaretidir. Hortensius’da ayrıca  yeme, içme ve şehvet gibi 

bedensel zevklerin insanı daha yüce konulardan uzaklaştırdığı savunulmaktadır.27 

Augustin içkiye hiçbir zaman düşkünlük göstermemiştir. 17-18 yaşlarında Kartaca’da 

sevdiği bir kızdan Adeodatus isimli evlilik dışı bir oğlu olmuştur. Birlikte on üç yıl 

geçiren çiftin beraberliği Augustin’in kariyerinde ilerlemek için gittiği Milano’da son 

bulmuştur.28 Augustin Hortensius’u okur okumaz dini ve etik meseleler üzerinde 

düşünmeye başlamıştır.  Monica’ya her zaman iyi davranmayan babası Patricius ancak 

ölüm döşeğinde vaftiz olmayı kabul etmiştir. Augustin Hıristiyan annesi Monica’ya çok  

sıcak hislerle bağlıdır. Monica Augustin’i daha çocukluğunda Hıristiyan yapmaya 

çalışmıştır. Augustin annesiyle birlikle kiliseye gitse de basilica’nın öte yanındaki 

                                                
26 Ayrıca bk. Augustinus, Đtiraflar  içinde  “Hortensius” çev. Dominik Pamir, Đstanbul: EKO Matbaacılık, 1997, 
Üçüncü Kitap; IV. Saint Augustin, Les Confessions,  trad. Joseph Trabucco, Flammarion, 1964, Paris, livre III, 
4. 
27 Henry Chadwick, aynı eser, s.10. 
28 Roma’da iyi bir kariyer için zengin ve kültürlü bir kızla evlilik yapmak şart idi Augustin bu nedenle evlilik 
dışı yaşadığı hayat arkadaşını terketmek zorunda kalmıştır. Oğlu Adeoatus’u babasına bırakan kadın 
Hıristiyanlığı seçip bir daha kimseyle ilişkiye girmeme sözü vererek Kartaca’ya dönmüştür. Augustin Milano’da 
kısa süren bir başka bir aşk macerasından sonra kendisinden beklenen evliliği yapmamış ve Hıristiyanlığı resmen 
kabul ederek Aziz Ambroise tarafından vaftiz edilmiştir. Augustin’ ismini anmadığı çocuğunun annesi 
sevgilisinden  ayrılmanın verdiği acıyı ve suçluluk duygusunu Đtiraflar ’da dile getirmiştir, bak: Augustinus, 
Itiraflar , Altıncı Kitap, XV; Fr. Saint Augustin, Les Confessions,  livre VI, 15. 



 20 

kızları gizlice süzmeyi sürdürmüştür. Eski Latince Đncil’i ilk okuduğunda hayal 

kırıklığına uğramış ve Vergilius’un ustaca yazılmış  mısraları ve Cicero’nun 

eserlerindeki  anlatım zenginliği yanında Adem ile Havva hakkında çocuksu bulduğu 

efsane’yi beğenmemiştir.29 Daha sonra astroloji ile ilgilenmeye başlamıştır. Astroloji 

Augustin için kendisine dine başvurmadan yol gösteren bir rehber olmuştur.30 Daha 

sonra ise Mani’nin (Đ.S. 216-277) öğretisine yönelmiştir. 

 

     Augustin gençliğinde Hıristiyan olan annesinin itirazlarına rağmen Mani’nin  

kurucusu olduğu teosofik inanç olan, en kısa tanımıyla, dünyadan yüz çevirmek üzerine 

kurulan bir öğreti olan  Maniciliğe31 intikal etmiştir. Manici’ler bedenin alt kısmını 

şeytanın işi olarak nitelendiriyorlardı. Cinsellik ve karanlık Mani’nin zihninde birlikte 

anılıyordu. Karanlık kötünün kaynağı idi. Manici tarikatı iki tür  katılımcıya açıktı. 

Birinci tür katılımcı için mutlak cinsel perhiz zorunlu idi, bu kişilere  seçilmiş adı 

veriliyordu,  ikinci tür ise ayın bazı dönemlerinde cinsel ilişkiye girme iznine sahipti. 

Bu kişilerden bebek sahibi olmaktan sakınmaları isteniyordu, katılımcılar karılarıyla, ya 

da Augustin gibi kız arkadaşlarıyla yaşayabiliyor ancak cinselliği düşünmemeye teşvik 

ediliyorlardı. Maniciler’e göre şehvet şeytan icadı idi. 

 

      Mani, Eski Ahid’in otoritesini kabul etmiyordu, çünkü Eski Ahid’e göre, 

Tanrı’nın yarattığı maddi dünya iyi idi. Yeni  Ahid de maddi dünya’nın iyi olduğuna 

dair pasajları eliyordu. Dini sistemlerdeki hakikati cömertçe kabul etmesine rağmen 

diğer dini mitoslara ve ibadet şekillerine  karşı olumsuz yaklaşan Ortodoks Katolik 

Hıristiyanlığına da karşı idi. Mani, kendi aydınlanmasının (revelatio) ona “seçkin bir 

din” verdiğine inanıyor ve Hıristiyan olarak nitelendirilmek istiyordu. Đncil’deki bazı 

terimleri kullanmak suretiyle Đsa’yı tarihsel bir kişilik olmaktan çıkarıp tüm insanlığın 

durumunu ortaya koyan bir sembol  olarak tanımlıyordu. Mani’ye göre, çarmıha 

gerilme gerçekte varolmayan ancak evrensel insanlık durumunu yansıtan acıların 

                                                
29 Augustinus, Đtiraflar , Üçüncü Kitap, V. 
30 Augustin’in astroloji hakkında görüşleri daha sonra tamamen değişmiştir. Bk.  Augustinus, Đtiraflar  içinde  
Augustin ve Astroloji”, Dördüncü Kitap, III. 
31 Kısa ve özlü anlatımı için bk. Henry Chadwick, The Church in Ancient Society, From Galilee to Gregory the  
Great, Oxford University Press, 2003, ‘Mani’, s. 170-172. 



 21 

sembolü idi.32 Mani Hıristiyanlıktan aldığı her şeyi dualist ve panteist bir anlayışa 

uyarlamıştı. Mani için temel sorun dünya üzerindeki kötülük idi. Mani kötülüğü 

Karanlık ve Aydınlık arasında sürmekte olan kozmik çatışmanın bir sonucu olarak 

ortaya koyuyordu. Kullandığı terimler hem birer sembol hem de maddi realitenin bir 

parçasına aitti. Mani’ye göre, kötü, iyi çatışmasında kazanan taraf yoktur. Sonuç 

itibarıyla, karanlığın güçleri Tanrı ya da Ruh’un alanına nüfuz ettiği için tüm  canlı 

varlıklar yeryüzüne gelişigüzel bir şekilde dağılmıştır. Kavun ve salatalık Manicilerin 

başlıca yiyeceği idi, çünkü bu yiyeceklerin içinde tanrısallıktan bir parça taşıdığına 

inanırlardı, şarap kesinlikle yasaktı. Manici’ler kendilerine katılanların çoğunu kilise 

üyeleri arasından seçiyorlardı. Kötülük problemine  tatmin edici bir cevabı sadece 

kendilerinin verdiklerini iddia ediyorlardı. Kartaca’da öğretmenlik yaptığı yıllardan, 

Milano’daki ilk yıllarına kadar, on yıl boyunca, Augustin bir Manici olarak kalmıştır. 

Augustin’in Maniciliği özel bir gruba aitttir. Bu grup Kartaca Üniversitesi’nde eğitim 

gören iyi eğitilmi ş intelligensia’dır. Augustin’in Mani doktrini hakkındaki şüphesi 

karanlığın ya da diğer adıyla kötülüğün aydınlık üzerinde tesiri olduğuna dair iddia 

üzerine doğmuştur. Augustin’e göre, aydınlık ya da Tanrısallık güçsüz olamaz. 

Augustin ayrıca,  Manicilerin mitos’u inanç sisteminin temeline koymalarını kabul 

edilebilir bulmamıştır.33 Augustin’e göre,  Tanrı iyidir ve tamamen masumdur ve 

dolaylı ya da dolaysız bir şekilde kötülükle irtibatlandırılmamalıdır. Maniciler ikici 

(dualist) bir inanç sistemi oluşturdukları için kötülüğün mutlak iyi olan Tanrı’dan 

gelmediğine inansalar da, iyiliğin kötülük tarafından kuşatılabileceğini kabul 

etmektedirler, onlara göre ışığın krallığı kötülüğün krallığına eşit güçtedir. Augustin 

Đtiraflar  ve Contra Faustum (Faustus’a Karşı) da Maniciler’e keskin eleştirilerde 

bulunur.34  

       

            Manicilik öğretisinden uzaklaşan Augustin 382 yılında Kartaca’dan ayrılarak  

hocalık yapmak üzere Roma’ya gelir. Kendisinden önce Roma’da hocalık yapmayı 

                                                
32 Saint Augustin, Enarrationes in Psalmos, 140,12,  
    http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/psaumes/ps131a140/index.htm   
33 Henry Chadwick, aynı eser, s.12-14. 
34 Augustinus, Đtiraflar , Üçüncü Kitap, VI-X. Ayrıca bk. Peter Brown.  Augustine of Hippo  içinde  
“Manicheism”, 46-53. 



 22 

deneyen ünlü tarihçi Ammianus  Marcellinus35 Augustin kadar şanslı değildir. Augustin 

gibi Roma’ya para kazanmaya gelen  Milano da emniyet müdürlüğüne yükselen 

Symmachus, Augustin’e hayati önem taşıyan bir iş bulur. Đmparatorluk sarayı  

Milano’da bulunmaktadır ve Batı Roma imparatorluğunun önemli bir siyasi merkezidir. 

Augustin burada kendisi gibi Manici olan Symmachus tarafından Milano başpiskoposu 

olan Ambrosius’un36yanına yerleştirir. Saray Kuzey’den, Đran’dan, Doğu’dan gelen 

diplomatlar, gizli ajanlarla doludur. Saray etrafında gözalıcı bir insan topluluğu vardır, 

Đskenderiye’den gelen şairler, büyük toprak sahipleri, Milano Kilise’si mensupları 

Platon’un felsefesini çalışmakta, evrenin doğası hakkında yazmak istemektedirler. 

Katoliklik saygı görmekte Ambrosius’nın sermo’ları öğrenilmektedir. Augustin için 

Milano yepyeni şeyler öğrendiği, şans kapılarının önünde açılacağı yerdir.37  

 
           Augustin Milano’ya geldiğinde Manicilik, Stoa düşüncesi ve Cicero’nun 

felsefeye bakışı hakkında bilgi sahibi idi. Felsefe üzerine diyaloglarında Cicero Yeni 

Akademi’nin şüpheci görüşlerini ortaya koyuyordu. Yeni Akademi’nin doktrinleri38  

Carneades tarafından ortaya konulmuştu, Yunanlı bir mantıkçı olan Carneades Stoa 

doktrinine39 karşı idi. Stoacılar insanın kendisini kuşatan düyanın doğasını tam olarak 

bilebileceğini savunuyorlardı. Academici olarak adlandırılan şüpheciler40 ise bilginin 

bu denli kolaylıkla elde edilebileceğini kabul etmiyorlardı. Cicero’nun görüşüne göre, 

                                                
35 Fr. Ammien Marcellin. Yunan kökenli Latin Roma tarihçisidir., Nerva’nın hükümdarlığında Valens’in 
ölümüne dek süren ( 96-378’ yılları) Roma tarihini kaleme aldığı eseri Res Gestae’yı  385-390 yıllarında 
yazmıştır. Res Gestae’nin 31 kitabında ilk onüçü kayıptır. Ammien eserinde daha çok Romalılar’la barbarlar 
arsındaki savaşlar, iç siyaset, imparatorların davranışları üzerinde durmuş, Roma ve Doğu’nun genel tablosunu 
ortaya koymuştur. Ammien bizzat yaşadığı olayları bir tür siyasi tarafsızlık gözeterek nakletmiştir; hıristiyanlığa 
karşı da tarafsız bir tutum sergilemiştir. Wikpédia, L’éncycopédie libre, ‘Ammien Marcellin’. Ayrıca bkz. Jean 
Bayet, Littérature Latine, Paris: Colin, 1965, p. 458-463.; Ammien Marcellin, Histoire de Rome, Itınera 
Electronica. Du texte à l'hypertexte. http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm#vir 
 
  
 
 
36 Lat. Ambrosius, Fr. Ambroise, Đng. Ambrose. 
37 Peter Brown, aynı eser, s . 69 -71. 
38 Emile Bréhier, Histoire de la Philosophie  içinde  VI, ‘La nouvelle Académie au IIè siècle’:Carnéade, s. 265-
269. 
39 Emile Bréhier, aynı eser içinde ’Comment nous connaissons l’ancien Stoicisme’ II, 2, s.198-230, ‘Le 
stoicisme à l’époque impériale, VI, 2, s. 287-289. Ayrıca bk. Lambros Couloubaritsis, Aux origines de la 
philosophie européenne, De la pensée archaique au  néoplatonisme, Bruxelles: Le Point Philosophique, 1997 
içinde ‘Le Stoicisme,  s. 530- 563. 
40 Lambros Couloubaritsis,  Aux origines de la philosophie européenne içinde ‘Le Sceptisme’, s. 563-567; Emile 
Bréhier, aynı eser. 



 23 

akıllı insan için en büyük erdem yargısını askıya almaktır. Bilge kişi için en büyük 

tehlike tek tip bir görüşe kendini bağlamaktır. Oysa Maniciler mutlak kesinliği 

vaadetmekte idi. Maniciler’in kitaplarında bilgelik evrenin hakikatini yansıtmakta idi. 

Dolayısı ile Maniciler’e inanmak Cicero’nun şüpheci yaklaşımını kabul etmemek 

anlamına geliyordu. Cicero’nun şüpheciliği olgunlaşmaya başlayan Augustin’in 

Maniciler’den ayrılmasını sağlamıştı.41 Augustin için bilgelik artık uzun süren bir 

keşfetme faaliyeti idi. Zaten  Cicero da  bu ideal uğruna yaşamıştı. Augustin artık 

annesi’nin dini Hıristiyanlığa doğru yönelecekti. Annesi ile aldığı karar gereği  Milano 

Kilisesi kateşümeni42oldu. Milano Sarayı’nın resmi dini  Hıristiyanlık idi. Augustin’den 

14 yaş büyük olan Ambrosius ise sarayda  11 yıldan beri Katolik piskopos idi.43 

Ambrosius Augustin’e yepyeni şeyler öğretmiştir. Đtiraflar’ da anlattığı gibi Augustin  

artık saf spirituel hakikatin varlığını kavramıştır.44 Peter Brown, Ambrosius’un 

Augustin’in bu düşünsel evriminde ne denli etkili rol oynadığının tespit etmenin zor 

olduğuna dikkat çekiyor.45 Ancak Augustin Đtiraflar ’da  Kutsal Kitaplar’ı artık saçma 

bulmadığını ilan ediyor.46 Annesinin de arzusu doğrultusunda Ambrosius’a kendisine 

nasıl yol gösterebileceğini sorduğunda, Ambrosius’un sadece kendi yaptığı şeyleri 

öğretebileceği cevabını verdiğini belirtiyor. Peter Brown’a göre, Ambrosius ile 

Augustin arasındaki temel fark Milano piskoposunun Yunanca bilen eski Roma’ya ait 

eğitim sisteminden gelen biri olması ve Yunan dünyasındaki Đskenderiyeli Origen’e 

bağlı kalan  Hıristiyan eğitim anlayışını herşeyin üstünde tutması idi. Bir amatör olan 

Augustin ise kendi yolunda daha özgürce ilerliyordu. Augustin felsefi metodlarla 

eğitilen zihnin kilisenin geleneksel ortodoks  anlayışını daha yaratıcı bir şekilde 

yorumlayabileceğini düşünüyordu.47 

           

                                                
41 Augustinus, Đtiraflar,  Beşinci Kitap, XIV. 
42  Fr. Catéchumène: Henüz vaftiz olmadığı halde Hıristiyanlığa giren kişi. 
43 Augustinus, Đtiraflar , Beşinci Kitap, XIII.  Ayrıca bkz. Henry Chadwick, The Church in Ancient Society From 
Galilee to Gregory the Great, Oxford University Press, 2003, s. 349-378.  
44 CONFESSIONUM LIBRI XIII, 20. 26. “Sed tunc lectis Platonicorum illis libris posteaquam inde admonitus 
quaerere incorpoream ueritatem invisibilia tua per ea quae facta sunt intellecta”: “Ancak Platoncu filozofların 
kitaplarını okuduktan sonra, gerçeği görünen nesnelerin dışında aramayı öğrendim ve senin görünmeyen 
niteliklerini yapıtların aracılığıyla gördüm”Augustinus, Đtiraflar , Yedinci Kitap, XX;  
http://www.sant-agostino.it/latino/confessioni/index2.ht 
45 Peter Brown, aynı eser, “Ambroise”, s. 86. 
46 Augustinus, Đtiraflar , Yedinci Kitap, 1. 
47 Peter Brown, aynı eser, s. 113. 



 24 

   Ambrosius Augustin’ine göre, kendisine eski fikirlerinin yanlışlığını gösteren 

tek kişidir. Augustin arkadaşlarıyla birlikte boş hırslarından kurtulup felsefeye 

kendilerini adayacakları bir yaşam tarzını arzulamaktadırlar. Augustin Đmparator 

şerefine bir propaganda konuşması hazırlarken  felsefe ile uğraşanlardan oluşan bir 

topluluk oluşturarak Romanius’un da aralarında bulunduğu on arkadaşıyla birlikte 

dünya gailesinden uzaklaşıp mükemmel bir yaşam (beata vita) sürmeye karar verirler. 

Augustin  386 yılında annesi Monica ve oğlu Adeoatus ile Cassiacum’a çekilir48 ve 

orada yaratıcılığını ortaya koyacağı sakin günler geçirir  ve yaşadığı bu döneme 

Christianae vitae otium adını verir. Dördüncü yüzyılda otium yeni bir dinlenme türü idi. 

Porphyrius da Hıristiyanlara Karşı (Contra Christianos) adlı eserini yazmadan önce 

Cassiacum’a çekilip dinlenmiştir.Bu gayeyle biraraya geldiği insanlar arasında 

Romanius’un korumasındaki oğlunun hocası Licentius ile tanışır. Diğer arkadaşları ise 

kitaplarından isimlerini öğrendiğimiz Zenobius, Hermogenianus ve Manlius 

Theodorus’dur. Bu kişiler felsefenin rönesansında  katkıları olduğu düşüncesindedirler. 

Felsefeyle geçen yaşam Augustin’in Cassiacum’dan verdiği mesaja göre apaydınlıktır 

ve bu aydınlık berraklığı sayesinde gizlenen Tanrı’nın hakikatini gösterecektir. Tanrı 

kendini bulutlar arasından süzülen ışığı ile aşama aşama ifşa edecektir. Augustin’in 

Cassiacum’da Yeni Platoncular’ın kitaplarını49 okuyarak ruhun ölümsüzlüğü hakkında 

yazacağı De immortalitate Animae’ye gerekli temel bilgilerini geliştiriyordu. Soliloqua 

ise Augustin’in iç dünyasını yansıtan ilk eseri idi. Augustin bu eserinde kafasında 

birçok yıl çözemediği bir problemi, düşüncesinin iki elemanı arasındaki tansiyonu 

ortaya çıkarıyordu. Augustin’in  evrenin uyumunu yaratan Tanrı’sı filozofların Tanrı’sı 

ile örtüşüyordu. Đnsanla ilişkisi, geometri teoremi kadar mutlak ve zorunlu idi. 

Augustin’in Tanrı’sı tanımı bakımından Aziz Paulus’un Tanrı’sı ile örtüşüyordu.: 

“ O’nun sayesinde düşmanımızı yeniyor, O’nun sayesinde ölüm zafere dönüşüyordu. 

Augustin’in Soliloqua’da yazdığına göre, Tanrı’ya inanmak, insanın kendisi için istekte 

mutlu olmaktır.50  

                                                
48 Modern Cassiego, Como gölü kıyısında. 
49 Neoplatonizm’in tarihi  için bk. Lambros Couloubaritsis, aynı eser, s. 569-622; Emile Bréhier,  aynı eser, 
içinde,VII, Le Développement du Néopaltonisme:‘Plotin’, s. 306-316,  Néoplatonisme et religions oriantales, 
316-320,  Porphyre, s. 320-321.  
50 “Constanter Deo crede, eique te totum committe quantum potes. Noli esse velle quasi proprius et in tua 
potestate, sed eius clementissimi et utilissimi Domini te servum esse profitere. Ita enim te ad se sublevare non 



 25 

  Platon’un doktrini bir yüzyıl evvel yeniden keşfedilmiş ve Plotinus’un 

eserlerinde felsefe yeniden ışıldamaya başlamıştır. Plotinus Đ.S. 270’de ölmüş 

Ennead’lar öğrencisi Porphyrius tarafından yayınlanmıştır. Plotinus sezgileri çok güçlü 

amatör bir felsefecidir. Öğrencisi Porphyrius ise çok iyi akademik eğitim almış bir 

düşünürdür. Augustin onu daima doctissimus olarak anmaktadır. Porphyrius düşünce 

tarihinin ilk sistematik düşünen teoloğudur. 51 De Regressu Animae (Ruh’un göklere 

(cennete) dönüşü) Milano’da en gözde eserdir. Peter Brown’a göre, Porphyrius 

Plotinus’dan farklı olarak kaygısız ve değişken yapıda bir insan portresi çizmektedir.52 

Çünkü Hıristiyanlığa çok ilgi duyan düşünür sonradan görüşünü değiştirmiş ve Contra 

Christianos’u kaleme almıştır. De Philosophia ex oraculis haurienda isimli eserinde 

Kildani Oracula’ları53 yoluyla ruhun kurtuluşunu sağlayabilecek evrensel bir yol 

aramıştır. Augustin Plotinus’u  Platon’un eserindeki örtük anlamı ortaya çıkaran kişi 

olarak nitelendirmiştir.  Porphyrius’u ise okült sanatların etkisi altında ruhu acilen 

kurtaracak tanrısal bir varlığın peşine düşmüş biri olarak görmüştür. Afrikalı bir retorik 

hocası olan Marius Victorinus Hıristiyan kilisesine katılma kararı verir ve  Plotinus’un 

ve diğer Yeni Platoncu yazarların eserlerini Latinceye tercüme eder. Milano’da artık bir 

rahip olan Simplicianus Victorinus’u tanımaktadır. Ambrosius’un da spiritüel babası 

sayılan Simplicianus Yeni Platonculuk’la Hıristiyanlığı bağdaştırma girişiminde 

bulunur. Bir Hıristiyan Platoncu için Yeni Platonculuk Hıristiyanlıkla doğal bir uyum 

içindedir. Ambrosius da Plotinus’u okumuş ve sermonlarında filozoftan alıntılar 

yapmıştır. Plotinus ve Porphyrius görünmez spiritüel dünyayı eserlerine 

taşımışlardır.Yunanca bilmeyen felsefede amatör Augustin Yeni Platoncu yazarları 

bağımsız ve özgün bir anlayışla kendi çağında benzersiz bir üstünlükle yorumlamıştır 
54Augustin Plotinus’un Ennead I’ de kaleme aldığı güzelliğin simetri ve bütünsellik 

olarak tarifini Đtiraflar’da ölçülü bir ustalıkla anlatmaktadır.55 Plotinus’un evrene bakışı 

ve yorumlayışı Augustin’i derinden etkilemiştir. Đtiraflar’da  Plotinus’un  üzerindeki 

                                                                                                                                                   
desinet, nihilque tibi evenire. permittet, nisi quod tibi prosit, etiam si nescias.” Saint Augustin, Soliloqua, 1, 15, 
30. http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/soliloques/index.htm. 
51 Peter Brown, aynı eser içinde  “The Platonist”, s. 91. 
52 Peter Brown, aynı eser içinde  “The Platonist”, s. 92. 
53 Lat. Oraculum :  Bir tanrının ya da tanrısallaşmış bir kahramanın bir divinatio metoduna uygun olarak belli 
bir yerde kendisine danışıldığında, verdiği cevabın adı. Divinatio : Tanrısal düşüncenin tanınması, bilinmesi. 
54 Peter Brown, aynı eser, s. 95; Ayrıca bk. R. J. O’Connel, Ennead VI, 4 and 5 in the Works of Saint Augustine. 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1, 1963, Vol. IX, no.1-2, s. 1-39.   
55 Augustinus, Đtiraflar , Yedinci Kitap XVII. 



 26 

etkisini çarpıcı ve net bir dille anlatmaktadır.56 Platon değişken olan ile değişmez olanın 

karşıtlığını açık bir şekilde göstermiştir. Duyumlar dünyasında yaşayan insan zihni 

değişmez bir dünyanın iyilik ve güzellik gibi nitelikleri olduğunun farkına varmıştır. 

Platoncu gözüyle Augustin duyumlar aracılığı ile bildiğimiz şeylerde iyi ve güzeli 

bulduğumuzda onların iyilik ve güzelliğinin ezeli prensiplere bağlı olduğunu  

kavramıştır. Plotinus’un evreni insan zihninin sınırlı olarak kavrayabileceği 

merkezdir.57 

 

            Artık Augustin için, Cicero’nun bağlı olduğu Yeni Akademi’nin şüpheci  

bakışını terketme zamanı gelmiştir. Felsefeci arkadaşları ile kendini faal hayattan 

ayırdığı Cassiacum’daki felsefe tartışmalarıyla geçen günlerde şüpheciliğe karşı 

çıkacak ve hakiki felsefe’yi bulmanın mümkün olduğu görüşünü savunacaktır. Latin 

retorik hocası Augustin Cicero’dan öğrendikleri sayesinde felsefi dogmatizm’den ve 

rahipler sınıfına özgü ortodoks katılıktan uzak kalacaktır.58 

 

             Peter Brown’un ifadesiyle, Augustin Milano’da yaşadığı çağda artık bir post-

Plotinus’çudur. Paganlarla Hıristiyanları biraraya getiren  Yeni Platoncu ortak fikirler 

onları adeta bir aile kavgasının içine itmiştir. Hıristiyanlar spiritüel evreni tarifte 

Platoncular’a çok şey borçludurlar; ancak pagan filozoflar Hıristiyanların Đsa‘nın 

çarmıha gerilmesi, yeniden dirilmesiyle kurtuluşun gerçekleşeceği inancını barbarlara 

özgü icat fikirler olduğunu savundular. Daha liberal pagan Platoncular “Başlangıçta 

Söz vardı” ifadesinin anlamının spiritüel olduğunu anlatmaya çalışmak suretiyle 

Hıristiyanları uygarlaştırmayı ümid ediyorlardı; ancak Hıristiyanlar “Söz tenden 

yapılmıştır” cevabını veriyorlardı.59 Paganlarla Hıristiyanlar arasında fikir ayrılığına yol 

açan  noktalardan biri de insanın kendi gücüyle kurtuluşunu hangi ölçüde 

sağlıyabileceği sorusuna odaklanıyordu. Plotinus’un bu soruya kesin cevabı vardı: 

Plotinus bireydeki kısmi tanrısallığın  tanrısal bütünlükle  buluşmasını arzuluyordu. 

Platoncular bir insanın kendi başına, akıl yoluyla ulaşabileceği ideler dünyasında 

                                                
56 Augustinus, aynı eser, Yedinci Kitap, XVII. 
57 Plotinus’un evreni için bk. Burhan Köroğlu, Đslam Kaynakları Işığında Yeni Platoncu Felsefe, Doktora Tezi  
içinde ”Plotinus Felsefesi”,  Đstanbul, 2001, s .65-89. 
58 Peter Brown, aynı eser, s. 102. 
59 Peter Brown, aynı eser, aynı yer. 



 27 

kazanabileceği bir Tanrı vizyonu sunuyorlardı. Augustin De Trinitate’de (Teslis 

Hakkında) şunları yazıyordu:  

 

 Birkaç bilgenin dehası bu topraktan yapılma dünyanın  üzerine 

yükselebilmiş ve anlaşılamaz hakikatin zayıf ışığını görebilmiştir. Bu kişiler 

iman etmekle yetinen ve bu yüksekliklere erişmeye  denemeye dahi 

kalkmayan Hıristiyanlara acımaktatadırlar. Ancak, uzaklardan, denizlerin 

ötesinden, ülkesine götürebilecek  gemiye binmenin gururundan utanıyorsa 

(uzaktaki) vatanın kıyılarını seçebilmek gururlu bilgeye ne getirecektir ? 

çok daha sınırlı olan bakışıyla, aynı geminin limana emniyetle yanaşacağına 

itimad eden mütevazi Hıristiyan ne gibi bir zarara uğrayacaktır? 60 

 

           386 yılı yazında Augustin hayatında son defa mutlak spiritüel bağımsızlığa olan 

inancından vazgeçiyor. Felsefe’nin sunduğu dışarıdaki bir güçten bağımsız  olarak 

kendi kendine yeterlik kazanmanın imkânsızlığına kanaat getirerek Katolik olmayı 

seçiyor. Augustin ve arkadaşları  faal hayattan uzak Cassiacum’da felsefe tartışmaları 

ile geçen günlerinde bir tür manastır hayatı tecrübe etmiş gibidirler. 61 Augustin tecrübe 

ettiği  felsefi entelektüel etkinlikten ibaret yaşam sayesinde Hakikati arama 

yolculuğunda aşama kaydetmişti. Augustin  fiili yaşamdan uzak bu felsefe günlerinde 

yazdığı eseri De Beata Vita’yı Plotinus hayranı ve aynı zamanda Katolik olan arkadaşı 

Manlius Theodorus’a ithaf etmişti. Bu kitap Akademicilerin gururuna karşı  Teslis’in 

savunulması hakkında idi. Augustin’e göre, Mutlu Yaşam’ın kaynağını Teslis’te 

aramak gerekiyordu. Platoncu kitaplar Augustin’e felsefenin ve filozofların 

metodlarının Tanrı tarafından ifşa edilen bilgeliğin yerini tutmayacağını göstermişti. 

 

           Augustin Hıristiyan Platonculuğu’nun vaadettiği zihnin beden üzerinde mutlak 

hakimiyet sağlayacağı düşüncesinin imkânsızlığını kavramıştır. filozofon ideal 

temaşasını hiçbir şekilde hayata geçiremeyecektir. Cassiacum’da kazandığını 

                                                
60 20. Saint Augustin  La Trinité, livre, IV, 15 “Présomption  et Aveuglement.” 
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/trinite/livre4.htm. Ve bk. La Trinité, Volumes: I-VII. Par 
Hendrix, M. Mellet,  et Th.  Camelot. Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 1955 içinde  IV, 15. 
61 Vaftiz yoluyla Katolik Kilisesi’nin talep ettiği vazgeçme yoluyla yepyeni bir hayata geçişi geciktirmek ve 
vaftizi ölüm döşeğinde gerçekleştirmek başta Hıristiyan Đmparator Konstantin (Lat. Constantinus) gibi birçok 
Hıristiyanın başvurduğu yöntemdi. Peter Brown, aynı eser, s. 106. 



 28 

düşündüğü parlak gelecekten yani  temaşa yoluyla  hakikate ulaşabileceğinden umudu 

kesmiştir. Yaşamda mutlak yetkinliğe kavuşabilen sadece havariler olmuştur. 

Mükemmellik idesi insanlar tarafından derinlemesine hayal edilmekle kalmıştır. 

Augustin’in mükemmelliğe ulaşma arzusunun hayal kırıklığına dönüştüğü en belirgin 

şekilde Đtiraflar ’da ortaya çıkar. Zihnini meşgul eden kötülük problemi hakkında 

Maniciler Yeni Platoncular’a oranla daha tatmin edici cevaplar bulmuşlardır. 

Augustin’in Manicilere eleştirisi determinist filozofun tipik eleştirisidir; Đnsan iradesi 

özgür değilse eylemlerinden sorumlu olamaz. Maniciler ruhun kendi hareketinin 

yönünü belirleyecek özgürlüğe sahip olmadığını belirtirken Aziz Paulus’un  sağlam 

bilgisine başvururlar: Paulus beden üyelerinde başka bir kanunun geçerli olduğunu 

söylemiştir. Đnsan isteği hilafına beden isteklerine boyun eğmektedir. Augustin,  bu 

noktada kötülük problemine yeni bir yaklaşım ortaya koyar: Đnsan’ın iradesinde mevcut 

kötülüğü pskoloji temelinde izaha çalışır:  Kötülüğün kaynağında alışkanlıkların kudreti 

yatmaktadır. Augustin consuetudo’(alışkanlığın kudreti)nun insan hafızasından 

türediğini söyler. Đnsan’ın daha önceki eylemlerinde yaşadığı zevk ya da zevkler 

hafızasına kazınmıştır ve süreklidir. Geçmişte işlenen günahların verdiği zevk  yoğun 

şekilde hatırlanır ve hafızayı sürekli meşgul eder.62 Augustin Aziz Paulus’un dahi 

şehvet duyguları tarfından rahatsız olabileceğini söyleyerek etrafındakileri 

şaşırtmıştır.63  Đnsan vücudunun ruh için bir mezar olduğunu söylemek artık inandırıcı 

olmayacaktır. Augustin kendi mezarını hafızasında yaratabileceği düşüncesine  doğru 

evrilir. Tek bir bulutun tüm göğü karartması gibi Augustin geçmişteki anıların 

kudretine boyun eğmektedir. 

       

           Augustin ilk zamanlarda Paulus’u bir Platoncu olarak görmektedir. Milano’daki 

vaftizini Paulus’un anladığı tarzda yorumlar: Augustin’e göre vaftiz bir yenilenme, bir 

yeniden doğuştur. Spiritüel yaşamı yukarı yükselme, zihni arındırma  şeklinde bir 

ilerleme olduğu düşüncesi Augustin’i büyülemektedir. Ancak bu aşamada Paulus’un 

sözleri Augustin’in gözünde ten ve ruh arasında çözümü olmayan gerilimin ifadesi 

olarak anlamlı hale gelir. Augustin insanı nihai olarak çaresiz bir varlık olarak 

                                                
62 Augustinus Đtiraflar , Onuncu Kitap,”Duyguları anımsama’ XIV,”Unuttuğumuzu nasıl anımsıyoruz” XVI, s. 
210-212.”Alışkanlıkların baskısı” Sekizinci Kitap, V, s. 154-155. 
63 Peter Brown, aynı eser, s. 147. 



 29 

görmemek için mücadele verir. Rahiplik yaparken insanın sınırlarını aşamayacağını; 

ancak Tanrı’ya inanmak ve ve onu yardıma çağırmak gibi bir insiyatifi olduğunu 

savunmuştur. Augustin için artık bu dünyada yükselme, mükemmelliğe ulaşma imkânı 

kalmamıştır. Augustin’e göre, arzularımızı gerçekleştirme yolunda yolculuğumuza 

devam etmekteyiz. Kendisi de en kıymetli arzularını geleceğe erteleyerek yoculuğunu 

sürdürdüğünün farkındadır. Hiç kimse aradığı hakikati bulma yeteneğine sahip değildir. 

Aynı şekilde, kendisine zarar veren şeyin tam olarak bilincinde değildir, öte yandan, 

insan aczini itiraf etmek zorunda olduğunun bilicindedir. Đnsanın ilk insiyatifi Tanrı’ya 

inanmak olmasına rağmen, Paulus’un şu sözlerinde: “Đmdi ey sevgililerim nasıl daima 

itaat ettinizse, şimdi de ben hazır iken, olduğu gibi değil, ancak ben gaip iken daha çok 

ziyade korku ve titreme ile kendi kurtulu şunuzu başarın çünkü kendi rızası için 

sözde âmil olan Allah’tır. Herşeyi söylemeden ve çekinmeden yapın, tâ ki hayat sözünü 

sıkı tutarak dünyada nurlar olarak aralarında gördüğünüz iğri ve sapık neslin ortasında 

kusursuz ve saf Allah’ın lekesiz çocukları olasınız.” 64 insanın Tanrı’ya bağımlı olduğu 

gerçeğini gören Augustin, insan motivasyonu üzerine yaptığı değerlendirme sonucu 

insanı eyleme sevkeden tek kaynağın “haz” (delectatio) olduğu sonucuna varır. “hazzın 

doğurduğu psikolojik durumu inceleyen Augustin’e göre, insan duyguları hazzı 

doğuran nesneden etkilendiğinde harekete geçer. On yıl önce ruh’un akademik 

disiplinle arınacağı düşüncesinde iken duyguları  intellect’in ortağı olarak görmüştür. 

Hissetme kendiliğinden oluşan  bir reaksiyon değildir. Arınmış ruh doğal güzellikle 

karşılaştığında  heyecanlanma şeklinde bir reaksiyonu gösterir. Đnsan kendisi ile ilgili 

karar verirken  heyecanını kontrol altında tutamaz, kalbimizi Tanrı’da haz duymaya 

sevkeden süreç kontrolumuz dışındadır.65 

 

            Bizi Tanrı’ya yönelmeye sevkeden şeylerin üzerimizde yarattığı hazzı iyi 

arzularımız ve iyi niyetlerimiz ortaya çıkarmaz, bu his bize Tanrı  inayetiyle esinlenir.66  

                                                
64 Kitab-ı Mukaddes, Filipililere Mektup, 2, 12-15. 
65 “Sed voluntas ipsa, nisi aliquid occurrerit quod delectet atque invitet animum, moveri nullo modo potest. Hoc 
autem ut occurrat, non est in hominis potestate”.: “ruh kendini büyüleyecek ve çekim kuvvetine tabi kılacak 
kudrette birşeyle karşılaşmadığı sürece irade kendi başına  sarsılmaz.(Ancak) bu karşılaşma insanın elinde 
değildir.” S. Aurelii Augustini, DE DIVERSIS QUAESTIONIBUS AD SIMPLICIANUM, Liber I, 22. 
http://www.sant-agostino.it/latino/questioni_simpliciano/index2.htm 
66 “Cum ergo nos ea delectant quibus proficiamus ad Deum, inspiratur hoc et praebetur gratia Dei, non nutu 
nostro et industria aut operum meritis comparatur, quia ut sit nutus voluntatis, ut sit industria studii,” S. Aurelii 
Augustini, aynı eser, Liber I, 21 



 30 

Augustin hazzı insan eyleminin asıl nedeni, itici gücü olarak görür, ancak haz insan 

iradesinin kontrolünden kaçar. Mesela ilk görüşte aşk gibi zaman akışında meydana 

gelen bir kesinti şeklinde insanı etkileyen haz korkutucu derecede kararsız bir histir. On 

yıl önce yüksek değerde ruha sahip olarak nitelenen iyi eğitilmi ş insanları birbirine eşit 

gören Augustin, artık ideal mükemmellikte bir  insan  tipinin varolabileceğinden şüphe 

etmektedir. Tanrı’nın inayetiyle  insanların bilemeyeceği gizli nedenlerle seçtiği azizler 

(sancti)  olduğu kanaatine varır. Tanrı’nın kendinde saklı kararıyla seçtiklerini yanına 

alacak olması düşüncesi Augustin’in doktrininde predestinatio olarak 

adlandırılmaktadır.    

       

           Cassiacum da kitaplarla geçen düzenli eğitimde hatıralarının dahi önünde bir 

engel oluşturmayacağı  Hakikatin bilgisine Plotinusçu temaşa ile ulaşacak kişi olarak 

gören Augustin Đtiraflar ’ı yazarken, felsefe sayesinde mutlak ve hakiki bilgiye 

dolayısıyle da mükemmele ulaşamayacağını anladığı için artık kendini yüceltecek 

geleceğini kaybetmiş adamdır.67  

           

            Augustin’in yaşadığı dönemde Kilise’nin oturmuş bir kurum  haline geldiğini 

görüyoruz. Vaftizden sonra yeni ve doğru  yaşama kavuştuklarına inanan Hıristiyanlar 

katledilme dönemini  geride bırakmış olduklarından düşmanı artık dışlarında değil iç 

dünyalarında işledikleri ya da işlemeleri muhtemel günahlarda görüyorlardı. Pagan 

filozoflar zaten dini otobiyografi yazma geleneği geliştirmişlerdi, Hıristiyan düşünürler 

de bu geleneği sürdürdü, Đtiraflar  sözkonusu geleneğin doruk noktasıdır.68 Đtiraflar 

Tanrı’nın hizmetkârları (Servi Dei) için yazılmıştı. Servi Dei aynı zamanda iç 

dünyalarını birbirine açan arkadaş grubu idi. Nola’lı Paulinus için arkadaşlık edecek 

Hıristiyanlar Tanrı’nın iradesiyle biraraya gelmişler, geçmişle bağlarını koparmış 

Cennette imişcesine yeni bir hayata başlamışlardı. Augustin’in çağdaşı bu Hıristiyan 

aydınlar romantik ideal arkadaşlıklarını ruhlarının gizlerini içine döktükleri mektuplarla 

taçlandırıyorlardı. Buna karşın Augustin, yeni hayatını umutsuzlukla karşıladı. 

Ruhunun gizlerini  yeni kitabı Đtiraflar ’da açığa vurmayı seçti. Nola’lı Paulinus 

mesafeli yalnız bir adamdı, mektuplarla yeni Hıristiyan arkadaşlar ediniyordu, bu tür 

                                                
67 Peter Brown, aynı eser içinde “The Lost Future”, s. 156. 
68 Peter Brown, aynı eser içinde “Confessions”, s. 159. 



 31 

arkadaşlık ili şkisi insanlarla birlikte olmanın rahatsızlıklarını ve tehliklelerini bertaraf 

ediyordu. Augustin ise sıcakkanlı bir insandı. Đyi bir Platoncu olmanın yanısıra 

arkadaşlarının yanında bulunmalarını da onaylıyordu. Canlı tartışma ortamı onda yeni 

fikirler doğmasını sağlıyordu. Augustin’e göre, Đlk günah yüzünden düşmüş insanlık 

özgürce bildirişimde bulunamayacak denli zarar görmüştü. Hıristiyanlar arasında ideal 

arkadaşlık Paulinus’un düşündüğü gibi bu dünyada değil, sadece  Tanrı Devleti’nde 

gerçekleşebilecekti. Piskopos ve rahiplerin birarada yaşamayı ideal olarak kabul 

etmeleri ümitsiz bir arzunun tezhürü idi. 69  

      

            Augustin “Đtiraflar ”ı 397-401 yıllarında  Afrika’da piskopos olduktan kısa bir 

süre sonra yazdı. Đtiraflar  geçmişinin mevcut kariyerinin içinde varolmayı 

sürdürdüğünü gören bir adamın eseridir. Augustin öncelikle piskopos olarak 

sürdürdüğü yeni hayatında  varolan problemleri  seçmekle işe başladı. Kutsal Kitaplar’ı 

anlamanın ve anlatmanın bir piskoposun yaşamındaki en önemli şey olduğu sonucuna 

vardı.70 Augustin’in Kutsal Kitaplar’la ilişkisi Đtiraflar ’ı baştan sona kaplayan sürekli 

bir tema olarak ortaya çıkar. Manicilerle geçirdiği yılları yargılarken fesefi tartışmadan 

uzaktır,  işlediği günahı Đncil’i anlamamış olmasına bağlar. Augustin sık sık geçmişine 

dönse de Đtiraflar  bir hatıralar kitabı değildir. Kitapta Genç Augustin ile Piskopos 

Augustin arasındaki gerilim sergilenir. Geçmişi Augustin’i terketmemektedir. Đtiraflar 

Augustin’in kendisi  yazdığı için bir terapi kitabıdır. Ölüm ve felsefi  mükemmelliyet 

konusundaki hayal kırıklıklarını işler. Yeni Platoncu bir düşünürün eseri olarak Đtiraflar 

dini felsefede gelenek haline gelen dualar şeklinde yazılmıştır. Đtiraflar bir insanın iç 

dünyasının manifestosudur. Augustin’e göre belleğin gücü gerçekten çok büyüktür, 

sonsuz derinlikteki bir depo gibidir.71 

                                                
69 Peter Brown, aynı eser, s. 161. 
70 Augustinus, Đtiraflar,  XI, 2. 
71  “Đnsanlar dağların zirvelerine, denizlerin koca dalgalarına, şelalelerin akışına, Okyanusların kıyılarına, 
gezegenlerin dirilişine hayranlar, ancak kendilerini savsaklamaya devam ediyorlar. Gözlerimle görmediğim tüm 
bu şeylerden söz etmemi hayranlığa değer bulmuyorlar; oysa tüm bu dağları, bu dalgaları, bu akarsuları, 
gördüğüm bu gezegenleri varolduğuna inandığım bu Okyanusa, sanki bakışlarım onları dışarıda boyutlarıyla 
görüyormuş gibi, içimde, belleğimde görmeseydim, onlardan söz edemezdim. Bununla birlikte onları görerek, 
onları gözlerimle yiyemem içimde bu varlıkların kendileri değil ama imgeleri oluşuyor. Ve bu izlenimleri hangi 
duyu organımla aldığımı da biliyorum.”  “Belleğimin büyük kapsama gücü sadece bu nesneleri içermiyor. 
Belleğimde ayrıca unutkanlığın silmediği serbest sanatlar konusunda öğrendiklerim de bulunuyor.”Augustinus, 
aynı eser, Onuncu Kitap, IX. 



 32 

Đtiraflar  Augustin’in gösterdiği büyük dönüşümün belgesidir ve Tanrı Devleti 

ile birlikte dünya literatürüne hediye ettiği  bir başyapıttır. Augustin Yeni Platoncu 

olarak özgür iradeyi savunmuş ve ve moral determinizme karşı çıkmıştır. Paulus’un 

etkisi Augustin’in söylemini şekillendirmiştir. Augustin Đtiraflarda ve Tanrı Devlet’inde 

bir felsefi sorundan bir diğerine geçer. Đncil’den  yaptığı alıntıları bu eserlerine birer 

mozaik gibi döşer. Đtiraflar ’da evrensel bir model olarak  kendi hayatını araştırmaya 

koyulur. Bir insanın bilinçle kendi iç dünyasını aydınlattığı ilk yazılmış otobiyografik 

eser olan Đtiraflar  bir savunma metni değildir, tam olarak psikolojik bir iç gözlem 

olarak da nitelendirilemez. Ben sevgisinden Tanrı sevgisine yönelen didaktik bir 

eserdir.72 Augustin’e göre, birey kendi başına  şeffaf değildir, onu ancak Tanrı bilir ve 

hakkında karar verir. Tanrı başlı başına aşk nesnesidir ve herşeyi aşar.  Đnsanın zihinsel 

kapasitesini araştırması olarak hafıza hakkındaki tartışmasında Augustin insan 

varlığının gizemini çözmeye ve insan bilgisinin sınırlarını bulmaya çalışır. Đtiraflar ’ın 

teması hakikatin aranmasıdır.73 Augustin’in keşfettiği bizim Tanrı’yı bilmemizden çok 

                                                
72  “Tanrım, beni yaratan ve seni unutanı unutmayan bağışlayıcım, sana yakarıyorum. Sana gönlümle 
yakarıyorum, onu, ona esinlediğin arzuyla almaya hazırlıyorsun. Sana yakaran insanı terketme. Sana 
yakarmadan önce beni seslerle dürtükleyerek seni uzaktan dinlemeye zorlamış, sana doğru yönelmeme ve beni 
çağıran Kişiyi çağırmam konusunda, beni uyarmıştın. Tanrım sen, ellerimle işlemiş olduğum günahlarımdan 
dolayı cezaya çarptırılmayayım diye bütün günahlarımı sildin, beni yaratan ellerinle yaptığım iyi işlerden dolayı 
ödüllendirilmemi ön plana çıkardın. Çünkü sen ben olmadan önce de vardın, senin tarafından varedilmeye layık 
değildim. Buna karşın , bana varlığımı verdiğin ve beni yarattığın her  şeyden önce gelen iyiliğin sayesinde var 
oldum. Bana ihtiyacın yoktu, Rabbim ve Tanrım sana yararı dokunacak iyi bir tarafım da yok, sana yaptığım 
hizmetler senin çalışmalarını azaltmıyor; hizmetlerim eksik olursa da gücünden bir şey eksilmiyor. Sürülmemiş 
toprak ürün verebilmek için benden sürülmeyi beklediği gibi sen de benden  kutsanmak için sana tapınmamı 
istemiyorsun, sende mutluluğu bulayım diye, bu mutluluğu alacak yeteneği bana verdin, sana hizmet etmemi ve 
sana tapmamı istiyorsun.” Augustinus, aynı eser, Onüçüncü Kitap, 1. 
“invoco te, deus meus, misericordia mea, qui fecisti me et oblitum tui non oblitus es. invoco te in animam meam, 
quam praeparas ad capiendum te ex desiderio quod inspirasti ei. nunc invocantem te ne deseras, qui priusquam 
invocarem praevenisti et institisti crebrescens multimodis vocibus, ut audirem de longinquo et converterer et 
vocantem me invocarem te. tu enim, domine, delevisti omnia mala merita mea, ne retribueres manibus meis, in 
quibus a te defeci, et praevenisti omnia bona merita mea, ut retribueres manibus tuis, quibus me fecisti, quia et 
priusquam essem tu eras, nec eram cui praestares ut essem, et tamen ecce sum ex bonitate tua praeveniente totum 
hoc quod me fecisti et unde me fecisti. neque enim eguisti me aut ego tale bonum sum quo tu adiuveris, dominus 
meus et deus meus, non ut tibi sic serviam quasi ne fatigeris in agendo, aut ne minor sit potestas tua carens 
obsequio meo, neque ut sic te colam quasi terram, ut sis incultus si non te colam, sed ut serviam tibi et colam te, 
ut de te mihi bene sit, a quo mihi est ut sim cui bene sit.” Augustine:  Confessions, ed. J.J. O'Donnell, XIII, 1 
http://ccat.sas.upenn.edu/jod/conf/frames13.html 
 
73 “Tanrım belleğimin alanlarında seni arayarak dolaştım, ve seni onun sınırlarının dışında bulamadım. Seni 
tanımayı öğrendiğimden beri bir anı olarak senden hiçbir şey bulamadım. Ayrıca seni tanıdığımdan beri seni 
unutmadım. Gerçeği bulduğum yerde gerçeğin kendisi olan Tanrımı buldum; gerçeği tanımayı öğrendiğimden 
beri de onu hiç unutmadım. Đşte bu nedenledir ki seni tanıdığımdan beri belleğimdesin, Seni anımsamak 
istediğimde ve sende mutlu olduğumda seni orada buluyorum. Đşte bağışlıyıcılığınla bakışlarımı zavallılığıma 
indirdin ve bana kutsal büyük zevkler bahşettin.” Augustinus, aynı eser, Onuncu  Kitap, 24. 



 33 

Tanrı’nın bizi bildiği gerçeğidir.74 Yani Augustin’e göre, Đnsan arzularıyla savaşırken 

Tanrı tarafından aydınlatılmıştır:  Đsa  çarmıha gerilerek ölmekle insanları bu arzu ve 

ihtiraslarından kurtararak sağlıklarına kavuşmaya hazırlamıştır. Mutluluk sadece Tanrı 

sevgisinde vardır.75 

 

           Augustin Đtiraflar ’da insanoğlunun Tanrı karşısındaki  aczini ortaya koyarken ve 

Tanrı’nın inayetinin verdiği güç ile, didaktik bir tarzda, diğer insanların da  tecrübe 

ederek kendi hayatları hakkında öğrenecekleri bir örnek, bir model olarak kendi içini 

açar, içebakış yoluyla  tekil olanın evrensel olana, evrensel olanın da tekil olana 

göndermede bulunması ile gerçekleştirilen insanı anlama çabası vardır. Kutsal metinler 

de her insanın kendi hayatını inşa edeceği modeller sunmaktadır. Bu eserde, 

Augustin’in insan özgürlüğünün sınırlarınının farkına vardığını görürüz. Confessio 

Augustin için ‘kişinin kendini yargılaması’ anlamına da gelmektedir. Amacı okuyucuyu 

bilgeliğe yöneltmektir. Bir insan olarak eylemlerinin sorumluluğunu üstlenir, işlediği 

günâhların bilincindedir. Augustin’e göre, suçun ya da günâhın inkârı, insanın birinci 

düşmanı kişinin kendi gücüne güveni ise nihai düşmanıdır. Platonculukta hakiki 

alçakgönüllülüğe yer olmadığının  farkına varmıştır.76 

            

 

 

                                                                                                                                                   
“ecce quantum spatiatus sum in memoria mea quaerens te, domine, et non te inveni extra eam. neque enim 
aliquid de te inveni quod non meminissem, ex quo didici te, nam ex quo didici te non sum oblitus tui. ubi enim 
inveni veritatem, ibi inveni deum meum, ipsam veritatem, quam ex quo didici non sum oblitus. itaque ex quo te 
didici, manes in memoria mea, et illic te invenio cum reminiscor tui, et delector in te. hae sunt sanctae deliciae 
meae, quas donasti mihi misericordia tua, respiciens paupertatem meam.” Confessions, ed. J.J. O'Donnell, X, 24. 
http://ccat.sas.upenn.edu/jod/conf/frames10.html 
 
75 “absit, domine,  est enim gaudium quod non datur impiis, sed eis qui te gratis colunt, quorum gaudium tu ipse 
es. et ipsa est beata vita, gaudere ad te, de te, propter te: ipsa est et non est altera.”: .” Augustine:  Confessions, 
ed. J.J. O'Donnell, X, 22.  http://ccat.sas.upenn.edu/jod/conf/frames10.html 
 
 “Tanrım.. bir çeşit sevinç vardır ki o dinsizlere değil sadece sana yüreklerinden tapanlara verilmiştir: çünkü sen 
bu sevincin ta kendisisin. Mutluluk işte budur! Mutlu yaşam senden, senin için, senin sayende sevinç duymaktır. 
Mutlu yaşam budur başka bir şey değildir.” Augustinus: Đtitaflar, Onuncu Kitap, 22. 
76 “filozofların kitaplarında ne itiraf gözyaşlarından, ne senin (Đsa) fedakârlığından, ne ruhsal üzüntülerden, ne 
pişman olmuş o kırgın yürekten söz ediliyor, ne de halkının esenliğinden, ne vaadedilen kentten, ne de Kutsal 
Ruh’un güvencesinden, ne de kurtuluşumuzu içeren kadehten söz ediliyor. O kitaplarda şu şarkılar söylenmiyor: 
“Ruhum Tanrı’ya tabi olmayacak mı? Çünkü beni o kurtaracaktır.”  Augustinus, Đtiraflar , Yedinci Kitap, XXI. 



 34 

          Đtiraflar ’ın IX. Kitabında, annesi Monica’yı onun iyiliğini ve erdemlerini 

anlatır.77 Đtalya’dan ayrılmak üzere annesiyle  Tiber ırmağının ağzında Ostia limanına 

geldiği sırada  Maximus (Batı Roma’da imparator Magnus Clemens Maximus (Đ.S. 383 

- 388) imparator Theodosius’a (Doğu Roma’da Đmparator Flavius Theodosius, (Đ.S. 378 

- 395) karşı ayaklanmıştır. Olaylar nedeniyle limanda her türlü ulaşım belirsiz bir tarihe 

kadar ertelenmiştir. Augustin’i tanıyan arkadaşları ona ve annesine bu bekleme 

günlerinde ikamet edeceği bir ev tahsis ederler. Anne Monica burada son nefesini 

verecektir.78 Ostia da bir gece evin  bahçeye bakan penceresi önünde annesiyle mistik 

tecrübe yaşarlar.79 Augustin’in kaleme aldığı bu tecrübede Plotinus’un Augustin’in 

düşüncesine güçlü bir şekilde nüfuz ettiğini müşahede ediyoruz. Buradaki ifadeler 

Platoncu mistik dilin yansıtmaktadır. Metin Plotinus’un  derece derece (gradatim) 

yükselme idesine göre kurgulanmıştır. Bu formül aslında Platon’dan gelmektedir.80 

                                                
77 Augustinus, Đtiraflar , Dokuzuncu Kitap, IX, X, XIII. 
78 Augustinus, aynı eser, Dokuzuncu Kitap, VIII, XI, XII. 
79 “yanlızdık tatlı tatlı konuşuyorduk, geçmişi unutmuş geleceği düşünerek birlikte gerçeğin doğrultusunda, senin 
kim olduğunu hiçbir gözün görmemiş olduğu, hiçbir kulağın duymamış olduğu ve hiçbir yüreğin ulaşamadığı o 
azizlerin ebedi yaşamı hakkında konuşuyorduk. Susamış  gönlümüzü sende bulunan o yaşam kaynağına 
dayıyorduk ve oradan elimizden geldiğince birkaç damla topluyor ve böyle büyük bir şeyi bir parça da olsa 
kavramaya çalışıyorduk. Konuşmamızda şu sonuca vardık: Tensel duyuların verdiği zevkler, ne kadar şiddetli 
olurlarsa olsunlar ve ne kadar mükemmel olurlarsa olsunlar o yaşam ile ne kıyaslanabilir ne de onun yanında 
sözü edilebilirler. Düşüncelerimizi büyük bir şevkle daha da yükseklere “Varlığın kendisine kadar çıkardık, 
bütün maddi varlıkları, birbiri ardından dünyaya ışıklarını yansıtan güneşe, aya, ve yıldızlara kadar herşeyi 
gözden geçirdik. Daha yukarılara çıktık, iç düşüncelerimiz, sözlerimiz ve hayranlığımız hep onun eserleri 
üstüneydi; aklımıza indik ve onu da aşarak gerçeğin ekmeğiyle Đsrail halkını ebediyen beslediğin var olan, var 
olmuş ve var olacak bütün varlıkların, kendisi yaratılmayan, bugün neyse eskiden de öyle olan ve yarın da hep 
aynı kalacak bilgeliğin aracılığıyla yaratıldığı, bilgeliğin yaşadığı o bitip tükenmeyen bolluk yörelerine geçtik. 
Hiç kuşkusuz onda ne geçmiş ne de gelecek vardır: O sadece vardır, çünkü ebedidir, ancak olmuş olmak, olacak 
olmak ebedi olmak demek değildir. Bu bilgelik hakkında konuşurken bir ara onu yüreğimizde hissettik. Sonra 
bir iç çekişten sonra Kutsal Ruh’un bu ilk belirtilerini bırakarak yeniden ağzımızdan çıkan başlayan ve biten 
sözcüklerin gürültüsüne döndük. Hep kendiliğinden var olan ve yaşlanmadan her şeyi yenileyen senin Söz’ünle 
bizim sözümüz arasında ortak ne yan olabilir ki! Konuşmamız şöyleydi: ‘ Bir insanda bedenin isyanları durmuş 
olsaydı, dünyanın, suların, havanın hatta göklerin hayalleri onu rahatsız etmeseydi, ruhun içinde de sessizlik 
olsaydı, kendini düşünmeyerek kendini aşabilseydi, düşler, hayalgüçleri, her dil, her işaret, geçici her şey 
tamamen sussaydı, diyorum ki bu yaratıkta bütün bu şeyler sussaydı, çünkü onları dinlemesini bilene onlar şöyle 
diyorlar’: ‘Biz kendimizi yaratmadık, varlığımızı ebediyen varolana borçluyuz’, sonra bunları söyledikten sonra 
kulaklarını kendilerini yaratana dikip sessiz kalsalardı. Yapıtlarının değil de sadece Yaradanın kendiliğinden 
konuştuğunu varsayalım; onun sesini duyduğumuzda, onun sesini ne bir bedenin diliyle ne de bir meleğin 
ağzıyla, ne de bulutlardan gelen bir sesle ne de benzeşim esrarıyla duyarız ama onu bu varlıklarda, sevdiğimiz 
kişiyi onların aracılığı olamadan duyarız; düşüncemiz hızlı bir şekilde, herşeyin üstünde değişmeden kalan ebedi 
bilgeliğin üzerinde kalsa; eğer bu an devam etmiş olsa, ve daha aşağıdaki seviyedeki vizyonlar kaybolmuş 
olsalar ve sadece hayranlıkla bu vizyon seyredilse, onun tarafından tutsak alınarak  derin zevklere dalınmış olsa, 
öyle ki ebedi yaşam bize iç çektiren o ana benzerdi. Aynı zamanda, şu sözler de gerçekleşmiş olmaz mıydı ? 
“Gel Rabbim şenliğe katıl. Peki bu ne zaman olacak ? Hepimizin dirildiği ama hepimizin değişmediği zaman” 
Augustinus, aynı eser, Dokuzuncu Kitap, X. 
80 Platon, Le Politique, 273-d. Tome 9, 1 re partie, Paris: Les Belles Lettres, 1970. 



 35 

Plotinus formülü Ennead I ‘e taşır.81 Burada söz konusu olan tanrısal varlığı yakalama 

çabasıdır. Bu noktaya gelindiğine inandığında insan Tanrı’ya ulaşmada yetersizliğinin 

farkına varır. Plotinus’da  düşen ruh  “birbirine benzemeyen varlıklar” ülkesi olarak 

nitelediği dünyada  duyumlar evrenine hapsolur. Augustin’in izlediği yol bunun tam 

tersidir. Augustin’e göre, Tanrı’yı tanımaya başlayan ruh Tanrı ile kendisi arasında 

uçsuz bucaksız bir uçurumun varlığının farkına varır. Tanrı’yı tanımaya başladığı andan 

itibaren O’ndan ne denli farklı oduğunu anlamaya başlar. 82 Đşte bu uzaklığı, farklılığı 

kapatacak tek güç inayet (gratia) tir. Hıristiyan Platoncu  Augustin Ostia’da  annesiyle 

cennet hakkındaki konuşmasına ait bu metinde Plotinus’un  metinlerindeki ana fikri 

ustaca dönüştürmüş oluyor. Plotinus’a göre, ruhun havada ikamet eden demonların 

verdiği rahatsızlıklarla dolu dünyadan ayrılıp yükselişini ruhun fiziki yolculuğu olarak 

görmez. Plotinus’un insanın iç dünyası hakkındaki prensibine göre ruhun kendisinde 

tanrısallık vardır. Augustin’e göre,  ruhta gizli tanrısal yön yoktur. Tanrı ruh’dan 

bağımsız bir prensiptir: “Tanrım (bunu henüz itiraf etmediğimden bana acıyan sana 

itiraf ediyorum) seni, beni hayvanlardan üstün kılan aklımla değil de bedenimin 

duyularıyla arıyordum. Oysa sen içimde varlığımın en derinlerinde ve en üst 

bölgelerindeydin.”83 

 

            Augustin Platonculuğa tutkuyla bağlanmıştır; ancak fiziki dünyaya duyulan aşkı 

mahkum eder, bunu demonların mevcudiyeti yüzünden değil, Platoncu felsefeyi 

yetersiz, geçici olduğunu ve dolayısıyle ezeli dünyanın gölgesinde kaldığını düşündüğü 

için yapar. Đnsanın yeryüzündeki varlığı ezeli dünya ile karşılaştırıldığında bir yağmur 

damlası gibidir.84  

 

                  Augustin’in tecrübesi onu daha içe dönük hale getirmişti. Đnsanoğlunun trajedisi 

iç dünyasından dış dünyaya doğru kaçma isteğidir. Dua eder gibi Tanrı’ya seslenen 

                                                
81 Francis Ferrier, Saint Augustin, P.U.F, 1989, s. 50. 
82 Đşaya’nın Tanrı’yı gördüğü an bu  farklılığın yansımasıdır:  Ve ben dedim: Vay başıma! Çünkü helâk oldum; 
çünkü ben dudakları murdar bir adamım, ve dudakları murdar bir kavmin içinde oturmaktayım: çünkü gözlerim 
Kralı, orduların Rabbini gördü. Kitab-ı Mukaddes, Đşaya, VI, 5. 
83 Augustinus, Đtiraflar,  Üçüncü Kitap, VI. 
84 Peter Brown, aynı eser içinde “Populus Dei”, s.  245. 
 



 36 

Augustin, yüzünü fiziki dış dünyaya dönen Tanrı’dan uzaklaşan insanlar kendilerine 

dönüp Tanrı’yı aramalılar diye düşünür.85  

 

          Augustin’e göre, ruhun düşüşü fiziki dış dünyaya  geri dönmektir. Đtiraflar 

Ennead’ların etkisiyle yazılmıştır. Ancak Plotinus bölümünde anlattığımız gibi 

Plotinus’a göre arınmış ruh kozmik bir ruh arketipidir. Plotinus’a göre,Ruhun düşüşü 

insanlık durumunun gölgeli geçmişinin ürünüdür. Augustin’e göre ise,  düşüş şahsidir: 

Düşüşü her insanın kalbinde bulunan kuvvetlerin alanı olarak görür. Đnsanın aciz 

durumu onu kendinden uzaklaşmaya sürükler. Düşüş insanın geçmiş yaşamındaki 

sayısız olayı gözden geçirmesine yol açar86 

      

           Augustin Hippo piskoposu olarak göreve başladığında eski Manici 

arkadaşlarıyla karşı karşıya gelir ve onları tartışmalarda bertaraf eder.87Ancak 

Donatusçuluk mezhebi Afrikada topraklarında hüküm sürmektedir. Her şehirde bir 

Donatusçu bir de Katolik piskopos bulunmaktadır. 

   

   Donatusçuluğun tarihi88 Augustin’in yaşadığı döneminden daha eski zamana 

dayanır. Đmparatorlar Diocletianus (ve Maximien), Hıristiyanların katledilmesine ilişkin 

son emri Đ.S.303 yılında vermiştir. Hıristiyanlar dramatik bir seçimle karşı 

karşıyadırlar. Ellerindeki Kutsal Kitaplar’ı imparatorluk yetkililerine teslim etmeye 

çağrılmışlardır. Kartaca başpapazı Mensurius elindeki kutsal kitaplar yerine mezhebin 

eski inancın ait Acta Saturnii (Saturnus’un fiilleri) isimli kitapları teslim eder (Đ.S. 304) 
89 Kutsal Kitapları teslim etmeyi reddetmeleri  nedeniyle katladildikleri için bu mezhep 

                                                
85 Augustin, aynı eser, Beşinci Kitap, VIII. 
86 “Yükümü hafifletmek ve ondan (“iç parçalayıcı ruhundan”) kurtulmak için onu sana havale etmem gerekirdi; 
bunu biliyordum ama bunu yapacak ne gücüm ne de isteğim vardı. O zamanlar bana sağlam ve sarsılmaz bir 
varlık olarak görünmüyordun. Seni değil ama senin yerine boş bir hayal koymuş ve sadece onu görüyordum, 
Tanrım benim yanılgım olmuştu. Huzura kavuşsun diye bu Tanrıya ruhumu emanet ettiğimde, ruhum kendini 
boşlukta hissediyor ve yeniden bana çullanıyordu. Ben kendim için ne kalabildiğim, ne de çıkabildiğim berbat 
bir yer olmuştum. Yüreğim yüreğimden başka nereye kaçabilir ki Kendimden uzak nereye kaçabilirim ? 
Kendimi izlemekten nasıl kurtulabilirim ?”  Augustinus, aynı eser, Dördüncü Kitap, VII. 
87 Augustin’in bu konudaki polemik eseri: CONTRE FAUSTE, LE MANICHÉEN. 
    http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/polemiques/manicheens/fauste/index.htm. 
88 Henry Chadwick, aynı eser içinde  ‘Donatism’, s. 382-393. 
89 Bütün bu kararların arka planında birbuçuk yüzyıldan beri süren  sosyo ekonomik problemler yatar. Bu 
mezhep yanlıları özellikle circoncellion adı verilen yoksul mevsimlik işçilerdir. Kuzey Afrikalı paganların 
Hıristiyanlığa geçişleri  IV. Yüzyılda Saturnus adıyla anılan kültü terketmeleriyle gerçekleşmiştir.. Saturnus 



 37 

yanlılarına traditor90denilmişti. Bu mezhep Roma Đmparatoru Constantinus’dan sonra 

Đmparatorluk dinini Hıristiyanlık olmaktan çıkarıp  yeniden Pagan dinine geri 

döndürmeye çalışan Đmparator Julien Apostate tarafından desteklenmişti.91  Đmparator 

Constantinus’un 313 yılında yayınladığı Milano Kararnamesi92  mezhebin Donatus’tan 

önceki  piskoposu Majorinus’a mezhebi Đmparatorluğa kabul ettirme girişiminde 

bulunma olanağı vermiş; ancak sonuç almadan ölmüştü. Onu izleyen Donatus 

Kartaca’da mezhebi kırk yılı aşkın bir süre yönetmiştir. (Đ.S.313-345) Donatus kendi 

kilisesini “Arınmışların Kilisesi” olarak ilân etmiştir,93bu nedenle Katolik Kilisesi arası 

açılmıştır.  

 

    Hippo’da Donatusçular’ın Basilica’sı ile Katolik Kilisesi yanyana idi. Ancak 

Donatusçular Katolikler’e mesafeli idiler. Örneğin Donatusçu fırıncılardan biri 

Katoliklere ekmek vermeyi reddetmişti 94Hippo başpiskoposu Augustin barış tesis 

etmek istemektedir. Bu nedenle Donatus piskoposuna mektup gönderir. Mektup 

cevapsız geri gelir. Augustin bu mezheple baş edebilmek için teolojileri hakkında 

ayrıntılı bir incelemeye girişir. Kendi araştırmaları ve Optatus’ın çalışmalarından 

yararlanarak Donatusçular’ın kilise anlayışlarını inceleyince bazı Donatusçu 

piskoposların da traditor olduğunu keşfeder. Arınmışların Kilisesi katliamlara95 ili şkin 

geleneği olduğu gibi muhafaza etmektedir. Augustin bıkıp usanmadan çalışır ve 

                                                                                                                                                   
göklerin  ve yerin hakimi kozmik bir tanrıdır. Bu kült Hıristiyanlığın yayıldığı sıralarda hâla hüküm sürmekte 
idi. Saturnus inancına göre, kuzular ve yavru keçiler kurban olarak adanırdı; ancak  bu gelenek daha eskilerde 
Pön tanrısı Baal-Hammon’a insan kurban etmenin hayvan kurban etmeye dönüştürülmüş şekliydi. Bu tarihsel 
arkaplan Afrika’daki mevsimlik işçiler arasındaki  kendini kurban etme şeklinde gerçekleşen intiharların 
varlığını açıklıyordu. Bu hikayeye ait Donatusçu kaynaklar günümüzde kayıptır. Bilgiler günümüze Saint 
Augustin’in anti –donatist  konferansları ve mektuplarının yanısıra, Saint Optatus’un mektupları sayesinde 
ulaşmıştır. Francis Perrier, Saint Augustin, PUF, Paris, 1989, s. 57; Serge Lancel, Saint Augustin, Fayard, Paris: 
1995. s. 233-235. 
90 Fr. Traditeur, lat. traditor  tradere ( teslim etmek) yükleminin türevi bir kelime. Kitapları teslim edenler  
teslim etmeyenlerin gözünde bağışlanamaz bir zayıflık göstermiş olanlardır. Bk. Francis Perrier, aynı eser, s. 57, 
not. 38. 
91 Julien Apostat’ın desteği ile sürgünden dönen Donatusçu piskoposlar ayırımcı tavırlarıyla  Katolik Kilisesi’nin 
tepkisine yol açmışlardır. 
92 Fr. L'édit de Milan (Şubat 313) Đmparator I.  Constantinus ve Licinius ‘un çıkardığı bu kararrnameye göre, 
herkes gökyüzünde inandığı tanrıya ibadet edebilecekti; dini özgürlük getiren bu kararname ile katliamlar sona 
erdirilmiş oldu.Basilikalar ilk defa özgürce faaliyet göstermeye başladı. 
 
 
93 Léglise des purs.  
94 Francis Perrier, aynı eser, s. 58. 
95 Martyr: Hıristiyanların katliamda şehit olmaları. 



 38 

olayların gerçek tarihini yeniden yazar ve aynı zamanda Donatusçuların Kilisesi’ndeki  

sacramentum96 anlayışlarına uygun bir şekilde oluşturdukları hiyerarşinin  tutarsızlığını 

ortaya koyar. 

 

     Augustin Kutsal Kitaplar’da yazılı olan Kilise’nin tüm dünyayı kapsadığı 

ifadesinden hareketle, Đsa’nın kilisesinin başlangış noktasının Kartaca değil, Yeruşalem 

(Kudüs) olduğunu gösterir. Augustin’e göre, Donatusçular kendi içlerine kapanarak 

kendilerini dünyadan soyutlayıp Đsa’nın iradesine karşı çıkmaktadırlar. Halbuki Katolik 

Kilisesi tüm dünya halklarına yayılmalıdır.97 Augustin’in  Kilise teorisi’ne göre, 

Katoliklik (Catholica) ya da diğer adıyla evrensellik tüm insanlığın kardeşliğini 

hedefler. Augustin’e göre, hakikat  tektir, müstakil ve farklı fikirlerle parçalanamaz bir 

bütündür. Traditor’lara bağışlanmaz gözü ile bakan Donatusçular’a  Đncil’de, dünyevi 

yaşamda azizlerle (sanctii) günahkârların birarada birbirine karışmış halde 

yaşadıklarının gösterildiğini hatırlatır. Augustin’e göre, Arınmışların Kilisesi  dünyevi 

değil ancak eskatolojik bir hakikat olabilir. Halbuki Donatusçular lekesiz bir kiliseye 

sahip olmak istiyorladı. Donatusçula’ra göre, sadece Arınmışların Kilisesi sacramentum 

bahşetme yetkisine sahip olmalıdır. Augustin bir mezhebin  kilisesinin  Tanrı’nın 

inayeti’nin tek vasıtası olabileceği görüşünü reddeder. Aziz Paulus’un sözlerini örnek 

göstererek98Vaftiz’in Donatus’un değil sadece Đsa’nın yetkisinde olduğunu vurgular.99 

                                                
96 Burada özellikle  kasdedilen  sacramentum’ lardan biri olan vaftiz’dir. 
97 “Toto orbe diffusam”. Resullarin Đşleri’nde Đsa tarafından zikredilen sözler den esinlenerek Boniface’a 
yazdığı mektupta ziktermiştir. “Ancak Ruhülkudüs üzerinize gelince, kudret alacaksınız; Yeruşalemde bütün 
Yahudiyede, Samiriyede ve dünyanın en uzak yerlerine kadar şahitlerim olacaksınız.” Kitab-Mukaddes, 
Resullerin Đşleri, I, 8. 
98 “Ve şunu demek istiyorum ki, sizden her biri:  Ben Pavlus’un ve: Ben Apollosun, ve: Ben Kifas’ın, ve: Ben 
Mesihinim diyor. Mesih bölündü mü ? Pavlus mu sizin için haça gerildi? Yahut Pavlus’un ismine vaftiz oldunuz 
? Kimse benim ismime vaftiz olundunuz demesin, diye Krispus ve Gayus’tan başka sizden kimseyi vaftiz 
etmediğime şükrediyorum. Çünkü  Mesih beni vaftiz etmeğe değil, fakat Mesihin haçı nafile olmasın diye, söz 
hikmetile olmayarak, incili vâzetmeye gönderdi.”, Kitab-ı Mukaddes, Korintoslulara Mektup, I, 12-17; “hoc 
autem dico quod unusquisque vestrum dicit, ego quidem sum Pauli, ego autem Apollo, ego vero Cephae, ego 
autem Christi, divisus est Christus nunquid Paulus crucifixus est pro vobis aut in nomine Pauli baptizati estis, 
gratias ago Deo quod neminem vestrum baptizavi nisi Crispum et Gaium ne quis dicat qoud in nomine meo 
baptizati sitis baptizavi autem et Stephanae domum ceterum nescio si quem alium baptizaverim non enim misit 
me Christus baptizare sed evangelizare non in sapientia verbi ut non evacuetur crux Christi,” Vulgata, Ad 
Corinthos, I, 12-17. 
99 Augustin’in bu konuda yazdığı kitap: Contre Cresconius Grammairien et Donatiste., livre I, Le Baptême 
Donné  par les  Donatistes. 
   http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/polemiques/donat/cresconius/livre1.htm 
  
 



 39 

  Donatus mezhebinin ayrılıkçı tavrına dayanan sorunlar (Katolik Kilisesi bu 

mezhebe sapkın sıfatını yakıştırıyor) her iki tarafın katıldığı Kartaca konferansı (411) 

ile büyük ölçüde çözülür. Đmparatorluk noteri Marcellinus başkanlık ettiği bu 

konferansta Donatusçu rahiplerin görevlerini Katolik Kilisesi’nde sürdürmelerine karar 

verilmiştir. 

  

  Donatusçular’ın isyanını Đmparatorluk emperyalizmine karşı yapılmış bir 

başkaldırı olarak niteleyen modern tarihçiler, Augustin ve Optatus’un,  Đmparator 

Constantinus’un  Đmparatorluk topraklarının bölünme tehlikesi altındaki ayrılıkçı  bu 

bölgesinde (Afrika)  dini birlik tesis etme amacına hizmet ettiklerine işaret ediyorlar. 

Augustin Đmparator’un dini zorlama ile bütünlüğü sağlama projesine Katolik etiğin 

prensiplerini savunarak katkıda bulunmuş ve Constantinus’un Hıristiyan Đmparatorluk 

devriminin teorisyeni olarak tarih sahnesindeki yerini almıştır. Hıristiyan ahlâkına 

uygun toplum yaratma  projesi Augustin’e dini konuda sivil otoriteye  başvurma imkânı 

vermiştir.100  

        

Augustin’in Donatusçular’a karşı yazdığı  bilinen ilk eseri Contra Epistolam 

Parmeniani adlı risalesidir.101Bu mektubunda dini zorlama hakkındaki görüşünün nihai 

şeklini aldığı görülür. Hıristiyan Roma imparatorlarının, Hıristiyan dini dışındaki 

kültleri cezalandırmak, caydırmak, baskı altına almak gibi yasal uygulamalar 

çerçevesinde, dini zorlamaya başvurmaları onlar için tartışılamaz  bir hak idi. Kutsal 

Kitaplar’daki  geleceğe dair vahiy hakikatlerini arayan Augustin’e göre, Kilise vahiy 

hakikatine (secundum propheticam veritatem) uygun olarak tüm uluslarda 

yaygınlaşmalıydı. Vahiy Dünya’daki kralların Tanrı’ya korku ve titreme ile hizmet 

etmeleri gerektiği mesajını veriyordu. Augustin’in yorumunda (exegesis)  Vahiy’e göre, 

çok tanrılı pagan dininin kökü kazınmalıydı. Kral Davud’un  yüzyıllar  evvelki 

ilâhisinin sözleri  paganların, Yahudilerin ve din sapkınlarının tüm Roma imparatorluk 

                                                
100 Peter Brown, Religion and Society in  the Age of  Saint Augustin içinde “Religious dissident in the later Roma 
Empire”. London:  Faber and Faber, 1972,  s. 256-257. 
101  Saint Augustin, Réfutation d’un écrit de Parménien,  
     http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/polemiques/donat/parmenien.htm 
    



 40 

topraklarında ezilmeleri bir emir olarak  ortaya çıkmıştı.102Augustin paganizmin 

ortadan kaldırılmasının diğer ayrılıkçı din gruplarının da ortadan kaldırılmaları 

imkânını ortaya çıkardığını düşünüyordu. Augustin on yıl öncesinde alegorik exegesis’i 

yöntem olarak kullanırken, Afrika topraklarında pagan dininin köklerinin kazındığı 

yıllarda Augustin’in düşüncesinde exegesis yerini Tarih’in Vahy’e uygun olarak tecelli 

edeceği şeklinde  somut bir görüşe bırakır. Đmparatorların mutlak cezalandırıcı 

yetkilerini meşru kabul etme görüşünden dönüş yaparak, böyle bir cezalandırmanın 

kelimenin tam anlamıyla dini zorlama olabileceği görüşüne varır. Paganizme yapılacak 

bir baskı tüm dini topluluklarda bir dönüşüm yaratabilecektir. 403-405 yıllarında 

Donatusçular’a karşı yürütülen kampanyada Donatusçular’ın  dini baskı adına 

cezalandırılmalarına karşı olan  Augustin’in zihnini  Katolik inancına geçenlerin 

imanlarında samimi olup olmadıkları (ficti)  problemi meşgul eder. Đmparatorlar 

Hıristiyanlığı resmi din olarak kabul ettikten sonra bir çok pagan kendi çıkarlarına 

uygun gördükleri için Kilise’ye katılırlar.  Hakiki iman sahipleri ile ikiyüzlü tutum 

izleyenler arasında bir ayırım olmalıdır. Augustin  Tanrı’nın inayeti ve praedestinatio 

doktrinini103 dünyevi hayattaki insan fiilleriyle,  koşulların  kesintili tutarsız yapısı ile 

Tanrı’nın niyetleri arasındaki farklılık, uyumsuzluk temelinde oluşturmuştur. Herşeye 

kadir Tanrı’nın yarattığı insanların bilmediği amaçlarına uygun olarak seçtiklerini Tanrı 

Devleti’ne kabul edeceğini varsayar. Böylelikle, hakiki iman sahiplerinin kaderi diğer 

insanlarınkinden ayrılabilecektir. Augustin  praedestinatio’nun açık bir tanımını yapar:  

“Azizlerin (seçilmiş  Hıristiyanlar)  praedestinatio’su, kurtarılacak olanların Tanrı’da 

                                                
102 Saint Augustin, Parménien; Ayrıca bk. Kitab-ı Mukaddes, II. Samuel,11 “Ve Rab Davudu bütün  
düşmanlarının elinden ve Saul’ün elinden kurtardığı gün, Davud şu ilâhinin sözlerini Rabbe söyledi ve dedi Rab 
benim kayam, ve hisarım, evet kurtarıcımdır; Allah kayamdır ona sığınacağım; Kalkanım kurtuluşumun kuvveti, 
yüksek kulem ve sığınacak yerimdir; Ey kurtarıcım beni zorbalıktan sen kurtarırsın”. 1-3“Rab göklerden gürledi, 
Ve Yüce Olan ses verdi. Oklar salıp onları dağıttı; şimşek salıp onları bozgun etti. Rabbin azarlamasından, burun 
nefesinin vuruşundan, Denizin derinlikleri göründü. Ve dünyanın temellri açıldı. Yukarıdan elini uzattı, beni 
tuttu; Beni çok sulardan çıkardı; beni kuvvetli düşmanımdan, Benden nefret edenlerden azat etti: çünkü onlar 
benden zorlu idiler. Felâketim gününde önüme çıktılar; Fakat Rab bana destek oldu.” 14-19, “Düşmanlarımı 
kovaladım ve onları helâk ettim, Ve onlar bitmeyince geri dönmedim. Onları telef ettim, ve onları exdim ve artık 
kalkamadılar; ve ayaklarımın altına düştüler. Çünkü cenk için bana kuvvet kuşattın; bana karşı ayaklananları 
altımda çöktürdün. Düşmanlarımın sırtını da bana çevirttin, Benden nefret eyleyenleri de yokettim. Onlar 
baktılar, fakat kurtaran yoktu; Rabbe baktılar, fakat onlara cevap vermedi. O zaman yerin tozu gibi onları ezdim; 
Onları sokakların çamuru gibi ayak altına alıp çiğnedim.” 18-43. 
103 Pradestinatio için bk. François Joseph Thonnard,  La prédestination augustinienne. Sa place en philosophie 
augustinienne, Revue des Etudes Augustiniennes , 1964, Vol. X , N° 2-3, s. 97-123; François Joseph Thonnard,  
La prédestination augustinienne et l'interprétation de O. Rottmanner, Revue des Etudes Augustiniennes, 1963, 
Vol. IX , N° 3-4, s. 259-287. 



 41 

saklı geleceğin bilgisi dahilinde Tanrı’nın lütfu ile kesin olarak kurtarılmasıdır. Ve 

diğerleri, Tanrı’nın doğru kararıyla (Tanrı yolundan çıktıkları için) yitip gidecek kitleler 

(massa perditionis) arasına  terkedileceklerdir.” 104 

 

   Augustin  dini zorlamayı birbirinden bağımsız fiiller olarak değil kesintisiz bir 

süreç olarak görür. Bu çerçevede, özgür irade (liberum arbitrium)’yi inkâr etmez. 

Özgür irade dinin özüdür. Bir dine girmeye ancak özgür irade ile karar verilebilir. Dini 

zorlamaya başvuran bir dini kurum insan icadıdır (figmentum). Kurum toplumca 

benimsenmişse itaati sağlamak için dini zorlamaya başvurabilir. Bu gelenek 

Tertullianus, Lactantius Latin Hıristiyan apolojistleri tarafından benimsenmiştir.Ayrıca, 

Gaudentius ve Petillianus gibi Donatusçu yazarlar tarafından da kabul görmüştür. 

Augustin’in dini zorlamaya ilişkin tavrı ile düşüncesi  genelde moral sürecin dış 

dünyanın etkisi ile insanın iç dünyası arasındaki korku-aşk, baskı-özgürlük arasındaki 

karşıtlık üzerine kurulduğu kabulune dayanır. Zora başvurma bireyin fiilleri üzerinde 

doğrudan fiziki sınırlamaya gitmek, ya da  cezalandırmak şeklinde olabilir. Bireyin 

fiziki varlığına getirilen yaptırımın doğurduğu korku Augustin’in  ‘korku ve titreme’ 

kavramlarıyla tarif ettiği doğrudan dini içerikli Tanrı’dan korkma’nın yerini alır. Peter 

Brown’a göre, Augustin’in dışarıdan caydırma, zorlama ve cezalandırma gibi 

yöntemlerle dini zorlamanın yapılmasına verdiği onayın temelinde Eski Ahid’e bakışı  

vardır. Eski Ahid’deki somut  tarihi olaylar Augustin ve çağdaşları için içinde 

yaşadıkları döneme örnek teşkil etmektedir. Augustin Donatusçular’a karşı yapılan 

zorlamanın meşruiyetini kanıtlamak için dünyadaki tutarsız ve kesintili insan 

davranışları ile Tanrı’nın niyeti arasındaki uyumsuzluğu ortaya koyan örnekler olarak 

Nebukadnezar, Elias ve Paulus’u  seçer. Sertlik ve ılımlılık, korku ve aşk arasındaki 

karşıtlık birbiriyle çakışmadan Eski Ahid Đle Yeni Ahid’i birbirine yaklaştırır. Bunlar 

                                                
104 “Haec est praedestinatio sanctorum nihil aliud: prescientia sciliet, et praeparatio beneficiorum Dei, quibus 
certissime liberantur  quicumque liberantur. Caeteri autem ubi nisi in massa perditionis iusto divino iudicio 
reinloquuntur ?” Aurelii Augustinii, De Dono Perseverntiae, XIV, 35. De Dono Perseverntiae De 
Praedestnatione Sanctorum’un ikinci kitabıdır.  
http://www.sant-agostino.it/latino/dono_perseveranza/index.htm 
Fr. De la prédestination des saints.  
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/polemiques/pelage/predestination.htm 
Fr. Du don de la pérseverance 
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/polemiques/pelage/perseverance.htm 
 



 42 

Tek Tanrı’nın Kutsal Kitaplar’ının iki sesidir. Donatusçular Eski Ahid ile Yeni Ahid’i 

birbirinin devamı olarak görmemekte, zorlayıcı tedbirlerin sadece Eski Ahid’e uygun 

olduğunu ileri sürmektedirler. Donatusçular’ı dine zorlama problemi on yıl önce ortaya 

çıkmıştır, o dönemde Augustin eskiden mensubu olduğu Maniciler’i Zorlama 

konusunda Kutsal Kitaplar’ın her ikisinin de bu niteliğe sahip olduklarını savunmuştur. 

Augustin Đsrail devleti’nin  Đsraillilerin çoğuna korku saikiyle kabul ettirildiğini, 

paedagogus olarak Kanun’un zorlama ve korku ile dayatılmış olduğunu hatırlatır. Eski 

Ahid’in somut tarihi gerçeklik olduğuna dair görüşünü terketmeyen Augustin, daha 

sonra, Eski Ahid’in insanlık tarihinin moral gelişiminde kaçınılmaz bir aşama olduğunu 

;ancak kendi yaşadığı dönemde aşıldığını belirtmiştir. Daha sonra geliştirdiği tarihi 

perspektivinde, Eski Ahid’in Kanun’u zorlayıcı nitelikleriyle her zaman  eksik kalmaya 

mahkum olduğu düşüncesine ulaşır. Ancak Kanun’un  kalıcı yararları olduğu da inkâr 

etmez.  Dini zorlama için seçtiği kelime engelleme, cezalandırma anlamına gelen  

cohertio yerine düzeltme anlamına gelen correctio olmasına rağmen Augustin dini 

zorlama sürecine  ilişkin görüşlerini bilinçli olarak Kilise disiplinine uygun olarak 

şekillendirmiştir.105 

 

  Doctrina Christiana Augustin’in Hıristiyanlık Doktinini analttığı ve bunu 

yaparken Ambrosius’tan öğrendiği exegesis metodu ile kutsal metinleri yorumladığı 

eseridir. Augustin örtük anlamlar, az kullanılan zor kelimeler ve uzun karmaşık 

cümleler kullanmak yoluyla kendisini dinleyenlerin ilgisini çeker, ona göre, bir  

edebiyat eserinin güçlüğü eseri daha değerli hale getirmektedir. Eski Ahit’teki derin 

anlamları açığa çıkardığını düşündüğü alegorik metodun geçerli bir metod olduğunu 

düşünmektedir. Dini konularda felsefe yapanlar gizemli ve anlaşılması zor spiritüel 

dünyanın keşfine çıkan kişilerdir. Bir Hıristiyan düşünürün zihni  bir anlamın iması 

olan bir  dilsel göstergeden  bir başkasına  doğru yol almalıdır. Bu araştırma 

yolculuğunun en büyük düşmanı ise yüzeysellik, insanlar için şaşırtıcı olmaktan çıkmış,  

alışagelmiş basmakalıp ortak akıl ürünü ifadeler, açıklamalardır. Đncil, araştımacıyı 

teşvik için Tanrı tarafından gizli, örtük anlamlarla örülmüş bir metindir. Đncil’deki  

derin anlamları da onlara nüfuz edebilen kişi yakalayabilir ancak. Allegoriye 

                                                
105 Peter Brown, Religion and Society in the Age of Saint Augustin içinde ‘St. Augustine’s attitude to the 
Religious Coercion’ s. 268-274. 



 43 

başvurarak görünürde basit  görünen ifadelerin  derin anlamları yakalanabilir, bu 

eskiden beri filozofların başvurduğu bir yöntemdir; ancak Augustin daha ileri gider ve 

allegori yoluyla derin anlamları bir araya getirerek anlaşılır bir tekil anlama indirger. 

Augustin için allegori ilk aşamada gereklidir. Bu tür göstergelerle anlatma yöntemine 

ihtiyaç duyma insan bilincine özgüdür.106 Augustin insanlararası iletişim, bildirişim 

güçlüğünü Düşüş’e bağlamıştı. Augustin için  Düşüş  insanın içindeki   farkına varma, 

bilincine varma çeşmesinin kurumasıdır. Düşüşü takiben Adem ile Havva kendi 

aralarında sadece yapay bir dillle, el kol hareketleri ile konuşabilmişlerdir. Pagan 

Platoncu geleneğinde ise akıllı adam maddi dünyadan spritüel olana yükselebiliyordu. 

Ancak Augustin insan aklının sınırlarının artık farkındadır. Düşüş ile Tanrı ile insan 

arasında mesafe açılmış; ancak Kutsal kitap  ve ondan insanlara yayılan göstergeler 

sağanağı sayesinde insanlarla Tanrı arasında yeniden bağ kurulmuştur.107  

 

Augustin Doctrina Christiana’yı 396 yılında yazmaya başlamış fakat 427 yılına 

dek bitirmemiştir. Yazdığı eserler içinde en orijinalidir. Hakikati arayanlar için  sadece 

Kutsal kitabı anlatan yalın bir eser (dört kitap) yazmıştır.  Gelenksel kültürden ayrılarak 

ruhunu bağımsız, özgür kılmak istemiştir.  Ancak eski pagan kültürünü kolaylıkla 

gözardı etmeyi başaramamıştır.108 

                                                
106 Peter Brown, Augustine of Hippo  içinde “Doctrina Christiana, s. 261. P.Brown burada Augustin’in yöntemini 
Freud’un rüya yorumlarına benzetiyor. Freud için rüyalardaki imajlar bolluğu  bilincin maruz kaldığı baskının 
bilinçaltında ortaya çıkmasıdır. Augustin için ise bu olay  Düşüş’ün bir sonucudur. 
107 “.....Ey çok bilge Tanrım, bizim Gökkubbemiz olan Kutsal Kitabınla bizlere öğrettiğin bilgelikler işte 
bunlardır.” Saint Augustin, Đtiraflar , Onüçüncü Kitap, XVIII. 
108 Augustin Doctrina Christiana da eskiden öğrendiklerini kullanmayacağını IV. kitabın girişinde kesin dille 
açıklıyor: 
“ Hıristiyan Doktrini başlığı ile bana ait bu eser başlangıç kısmında ikiye ayrılır. Bir önsözden sonra, umutla bu 
esere öfkelenen kişilere: “ Kutsal Kitapların yorumu iki şeye bağlıdır diyeceğim: (kelimenin) esas anlamı  ve 
bilinen anlamının doğruluğunu araştıma  tarzı. Anlamın doğrulunu araştırmayı büyük ölçüde anlattıktan  ve 
konunun bir yönü için üç kitap ayırdıktan sonra,  dördüncü kitapta anlamı anlaşılır kılma tarzı hakkında pek az 
şey söyleyeceğim.Bu  çalışma bir retorik kitabı yazma niyetiyle kaleme alınmamıştır.” 
2. Đlk olarak, bu giriş bölümünde  seküler okullarda öğrendiğim ve öğrettiğim retorik kurallarını açıklayacağımı 
düşünenlerin  bu beklentilerine son vermek istiyor ve benden bu tür bir şey beklememeleri konusunda onları 
uyarıyorum. Bunu bu kuralların geçersiz olduğunu düşündüğüm için değil, ne kadar yararlı olurlarsa olsunlar, 
başka şeyler için öğrenilmelidirler; eğer herhangi yetenekli kişi bunları öğrenmek için zaman bulursa, ne bu 
eserde ne de bir başkasında benden bunları öğretmemi istememeli.” 
Fr. De La Doctrine Chrétienne in Oeuvres  Complètes, de  Saint  Augustin, traduites pour la première fois en 
français sous la direction de M. Raulx, Tome IV, s. 1-87. Bar-Le Duc, 1866. http://www.abbaye-saint-
benoit.ch/saints/augustin/doctrine/index.htm 
Lat. De Doctrina Christiana, Liber Quartus. 
  
 



 44 

Augustin Pelagusçular’la da özgür irade konusunda tartışmış ve bu konuyu içeren 

eserler ortaya koymuştur. 370 yıllarına doğru doğduğu tahmin edilen Pelagus’un altmış 

yaşlarında Filistin de öldüğü sanılmaktadır. Pelagus otuz yıl kadar bir servus Dei 

(dünya nimetlerinden el etek çekip çileci yaşam süren laik) olarak yaşamıştır. Bir teolog 

değildir. Doktrinini Aziz Paulus Hakkında yorumlar isimli eserinde ortaya 

koymuştur.109 Pelagus’un öğretisinin temel prensibi insan doğasının kudreti ve 

kalitesi’ne yaptığı vurgudur110. Tanrı insanı kendisine hiçbir baskı altında kalmadan 

özgür iradeyle hizmet etsin diye yaratırken ona zekâ ve  ve akıl (ya da zihin) kudreti 

vermiştir. Pelagus’a göre, sevinç ya da kaygı’nın kaynağı insanın iyi ve kötü 

hakkındaki yargısıdır. Đnsan’ın hamurunda  iyi’ye doğru bir yönelme vardır. Adem’in 

işlediği Đlk günah’tan bir anlamda  iz kalmamıştır, çünkü insanlar için ölümlülük 

Adem’in günah’ından kaynaklanmaz. Đnsanlar tıpkı Adem gibi işledikleri günahlardan 

dolayı ölüme mahkumdurlar. Pelagus burada, Augustin’in Đlk  günah’ın tüm insanlığı 

kapsadığı tezine karşı çıkmaktadır. Pelagus’un doktrini çileci yaşam tarzı önerip 

insanlara içlerindeki iyiliği keşfetmeye sevketse de azizler’e mahsus bir spritüel yaşam 

sunduğundan Hıristiyanların günlük yaşam realitesine meydan okumaktadır. Bu doktrin 

günahkârlara kapalıdır ve Augustin’e göre, insanlığın kurtuluşu (Redemptio) 

dogması’na  ve Aziz Paulus’un öğretisine zarar verir niteliktedir. Ancak Pelagus Aziz 

Paulus’un öğretisine dayanan bir inayet doktrini ortaya koymuştur. Pelagus’a göre, 

vaftiz’e ilişkin Tanrı’nın inayeti günâhlardan arınmaya indirgenmemelidir. Vaftiz’in 

insanın doğal kapasitesini onarma etkisi de vardır. Günâh insanın ruhunda bir yabancı 

gibi ikamet eder. Derin bir imanla vaftiz olan kişi artık günah işlemez hale gelecektir. 

Pelagus tezini  Paulus’un ifadeleriyle ile destekler.111 Pelagus Tanrı’nın inayetinin 

rolünü kabul etmektedir. Fakat Augustin Pelagus’un inayeti  Tanrı’nın insanlara özgür 

irade bahşettiği şeklinde yorumlamasını eleştirir. Pelagus için inayet insanın fiilleri ile 

bağlantılıdır. Augustin’e göre ise  inayetin insanı önceler, yani  insan iradesine bağlı 

                                                
109 Fr. Pélage. Lat. Pelagus 401 yılında Roma’ya gelmiş ve 409 yılına kadar orada kalmıştır. Roma’daki ikameti 
sırasında üç eser kaleme almıştır bunlardan en önemlisi: Fr. Commentaires de Saint Paul ‘dür, diğerlerinin 
isimleri ise şöyle: un traité sur la Trinité, une collection de passages des Saintes Écritures, appelée par Gennadius 
Eulogiarum liber; une Exposition des Épîtres de saint Paul. 
110  Peter Brown, aynı eser içinde“Pelagius and Pelagianism”, s. 340-352. 
111 Kitab-ı Mukaddes “Fakat Ruhun semeresi, sevgi, sevinç, selâmet tahammül, lütuf, iyilik, sadakat, hilim, zapt-
ı nefstir; bu gibi şeylere karşı şeriat yoktur., Galatyalılara mektup, V, 22-23. “fructus autem Spiritus est caritas 
gaudium pax  longanimitas  bonitas  benignitas  fides  modestia  continentia  adversus  huiusmodi  non est lex .” 
Vulgata, Ad  Galatas, V, 22-23. 



 45 

değildir ve Pelagus’un insanda doğuştan gelen bir meleke olduğu iddasını kabul 

etmez.112 Pelagus için Đlk günah insan icadı bir fikirdir. Augustin’in kaskatı  inancına 

göre ise Adem Đlk günah’ı işledikten sonra tüm insanlar birer öfkeli bebek olarak 

dünyaya gelirler, Adem’in günahı yüzünden onun soyundan dünyaya gelen hiçbir 

bebek masum değildir.113 Pelagus işlenen tüm günahların insan gururunun ürünü 

olduğunu iddia eder, Ancak   Augustin aciz durumdaki cahil insanların bilmeden günah 

işleyebileceklerini savunur. Pelagus’un eskatolojisi sınırlayıcıdır ve kurtuluşu  seçkin 

azizler grubuna layık görür, bu şekilde Augustin’e göre, Đnsanlığın kurtuluşuna ilişkin 

Tanrı’nın evrensel iradesine karşı çıkmış olur. Pelagulusçu olarak  Augustin’in 

karşısına çıkan son rakibi Julianus Eclanum’dur114 Nola piskoposu Paulinus’un 

akrabasıdır. Augustin’le tartışmak için çok isteklidir. Polemiğini özellikle ten’in günaha 

yatkınlığı üzerine odaklar. Augustin Pelagus okulundan Aristotelesci Julianus’un  özgür 

irade hakkındaki tezlerine karşı polemik eserler  kaleme almıştır.115Augustin’i Tanrı 

Devleti’ni yazmaya iten nedenlerden en önemlisi Pagan Roma için tarihi dönüm 

noktasına gelinmesidir. Batı Roma imparatorluğu barbarların tehdidi altındadır; Gotlar 

ülkeyi yakıp yıkmaktadırlar ve başkentin kapılarını zorlamaktadır; imparatorluğun dört 

bir yanından kara haberler gelmektedir Rahip Victorionus’un yazdığı mektup  

Augustin’i olup bitenler hakkında bilgilendirir. Augustin’in cevabı Tanrı Devleti ‘nin 

içeriğini sezdirir niteliktedir.116 

    

410 yılının ağustos ayında Augustin hastadır, Hippo yakınlarında bir arkadaşının 

evinde dinlenmeye çekilmiştir. Alypius Kartaca’da üniversite çevrelerinde arkadaşı 

                                                
112 Augustin’in Pelagus’un La lettre à Demetriade (Demetriade’a Mektup) da savunduğu bu tezine karşı yazdığı 
kitabı: Fr. De La Grâce de Jésus-Christ et du Péché Originel..  
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/polemiques/pelage/pelage5.htm,  
Lat. De Gratia Christi et De Peccato Originali Libri Duo. 
http://www.sant-agostino.it/latino/grazia_cristo/index.htm 
113 Augustin’in bu acımasız keskin bakışı 418 yılında Kartaca Konsilinde itirazların yükselmesine neden 
olmuştur. Kilise uygulamada vaftiz olamadan ölen bebeklerin  ve vaftiz olmayan  ama iman sahibi yetişkinlerin 
bu şekilde mahkum edilmesini onaylamamıştır. Francis Ferrier, aynı eser, s. 71. 
114 Fr. Julien d’Eclane, Nola piskoposu Paulinus’un akrabasıdır. Augustin’le tartışmak için çok isteklidir. 
Polemiğini özellikle ten’in günaha yatkınlığı üzerine odaklar. Augustin Julien’in tezlerine karşı polemik bir eser 
kaleme almıştır. 
115 Contre Julien (Contra Julianum) Altı kitaptan müteşekkildir, Contra secundam Juliani Responsionem 
imperfectum opis,  Du mérite et de la Rémission des Péchés et du baptême des petits enfants, De ce qıi est bien 
dans le mariage (De Bono Conjugali), De la grâce de Jésus Christ et Du Péché originel. 
116 Saint Augustin, Lettre CXI. (Octobre 409 ), Epistola  111, http://www.sant-
agostino.it/latino/lettere/index2.htm   /   http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/lettres/s002/l111.htm 



 46 

Augustin’in Cicero uzmanlığını iftiharla anlatmaktadır.  Kartaca ünrsitesinden 

Dioscurus isimli yunanlı öğrenci Cicero’nun eselerini baştan sona öğrenme arzusuyla 

yanıp  tutuşmaktadır. Augustin’in gençliğinde olduğu  gibi idealleri uğruna Đtalya’ya 

gitmeye can atmaktadır. Augustin’in Dioscorus’un kendisine yazdığı mektuba 

cevabında 117 pagan filozoflarını öğrenmesini tasvip ettiğini, ancak hayatta retorik 

sanatı ile insanları etkilemeye kalkmamasını, sözlerinde yalın ve mütevazi bir dil 

kullanmasını tavsiye eder; ancak üç yıl sonra Dioscorus Augustin’in eseri De Civitate 

Dei’yi okuduğunda Augustin’in Cicero’dan yaptığı çok sayıda alıntıyı görünce şaşırmış 

olsa gerektir.118 

 
  Roma’nın pagan kültürünü iyi özümsemiş aydınları sığındıkları Kartaca’da 

varlıklarını hissettirmektedirler. Bu insanlardan en önemlisi, eski soylu bir Romalı 

aileden gelen Volusianus’tur. Volusianus’un ailesindeki kadınlar (annesi, karısı,yeğeni) 

Hıristiyanlığı seçmişlerdir. Volusianus Kartaca’ya geldiğinde Đmparatorluk görevlisidir. 

Bu nedenle, görüşlerini açıkça dile getirememektedir; ancak annesi Albina’nın 

Hıristiyan olması nedeniyle  piskopos Augustin ve Hıristiyanlığa  çok ilgi duymasına 

rağmen bu dine geçmemiş olan Marcellinus’la yakınlık kurar. Volusianus Augustin’e 

göre, derin pagan kültürüyle Kartaca’daki edebiyat tartışmaları yapılan salonların 

yıldızıdır. Volusianus ve arkadaşlarının beğenilerini en fazla  yansıtan eser 

Macrobius’un Saturnalia’sıdır.119 Saturnalia, Roma’nın en güçlü olduğu dönemlerde 

muhafazakar çevrelerinin bir portresini çizen hayali konuşmalardan mürekkep bir 

eserdir. Volusianus’un babası Albinus, hatip Symmachus ve onun samimi arkadaşı din 

konularında uzman Praetextatus da bu entellektüelller grubunun birer parçası idiler. Bu 

aydınlar sahip oldukları zengin pagan kültürünün geçmişin bir parçası olarak kalması 

endişesini taşıyorlardı. Peter Brown’un ifadesiyle, Hıristiyan Đmparatorlar Pontifex 

                                                
117 Lettre CXVIII. (Année 401.) 
   http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/lettres/s002/l118.htm. 
      Epistola 118  http://www.sant-agostino.it/latino/lettere/index2.htm. 
118 Peter Brown, aynı eser, s. 300. 
119 Ambrosius Macrobius Theodosius Đsa’dan sonra 400 yıllarında yaşamıştır. Saturanalia (Fr. Saturnales)’nın 
yazarıdır. 
 Fr. Macrobe, Oeuvres complètes, Saturnales, http://remacle.org/bloodwolf/erudits/macrobe/index.htm 
 Saturanalia aslında Romalıların bir bayramının adıdır. Tanrı Saturnus şerefine düzenlenen şenlikler sırasında 
köleler  özgür bırakılır, istediklerini yapmalarına izin verilirdi. Köleler sahiplari ile rol değişimi yapabiliyorlardı. 
Önceleri  17-21 aralık ve  sonraları 17-24 Aralık tarihlerinde gerçekleşen bu şenlikler bi özgürlük bayramı olarak 
nitelenirdi. 



 47 

Maximus120sıfatını terketmişlerdi; bununla beraber, Vergilius’un eserleri  okul 

kitaplarından çıkıp paganlar için  tıpkı Đncil gibi kesin dini bilginin zengin bir kaynağı 

haline gelmişti. Bu kişiler tarafından görevlendirilen sanatçılar dahi içinde yaşadıkları 

dönemde tanrılara kurban adama resmen yasaklanmış olmasına rağmen Aeneid’deki  

kurban adamaya  ilişkin pasajları en ince detaylarına dek canla başla  tasvir ediyorlardı. 

Bu şekilde, unutulması mümkün olmayan geçmiş mevcut hayat tarzının içine nüfuz 

ediyordu.121 Volusanius gibi kültürel temeli rasyonellik olan birisi için Đsa’nın ete 

kemiğe büründüğünü kabul etmek, sahip olduğu tüm bilgilerini, hayata bakışını tümden 

değiştirmek anlamına geliyordu. Onlara göre, paganlar akıllı ve ihtiyatlı uzman 

kişilerdi, Hıristiyanlar ise düpedüz aptal idiler. Bu çevrelerle yakınlığı olan Augustin 

pagan aydınların savunduğu felsefi paganizm’in Hıristiyanlık için doğurabileceği 

tehlikelerin farkında idi. Augustin’in konumundaki bir insan için 410 yılından sonra 

esas tehlike Roma’nın Alarik tarafından kuşatılması değil,  bu pagan entellektüellerin 
                                                
120 Pontifex Maximus ve ona bağlı okulu, Roma dini organizasyonunun temelini oluşturuyordu. Ordo 
sacerdotum adı verilen bu organizasyona göre, devlet rahipleri arasında ilk sırada rex sacrorum, yani kral 
geliyordu. Kraldan sonra sonra gelenlerin oluşturduğu hiyerarşik düzene göre, ikinci rahib’e, flamen dialis, 
üçüncü rahibe ise, flamen Martialis adı veriliyordu. Dördüncüsünün adı flamen Qurinalis’ti. Beşinci konumda 
ise, Pontifex bulunuyordu. Rahiplerin ya da rahip okulunun, bilinen ilk hiyerarşisine göre, 15 tane flamen olduğu 
görülüyor. Bunların her biri, ayrı birer tanrıya hizmet veriyordu. Bunlardan sadece on iki tanesini bilmekteyiz. 
Dialis, Martialis, Quirinalis, Volcanalis, Carmentalis, Cerialis, Vortulnalis, Palatualis, Furrinalis, Floralis, 
Falacer ve Ponomalis. Dinin ilkel biçiminde, bu Flamenler’in her biri tanrıları gibi birbirinden bağımsız idi. 
Daha sonraki zamanlarda oluşan hiyerarşi, şu şekilde tecelli etti. Bu Flamenlerin birçoğunun ismi kayboldu. 
Sadece Dialis, Martialis ve Quirinalis önemli görevlerde kaldılar. Pomona ise en alt pozisyona döşen flamendi.  
Aynı bilgi Saint Augustin’in Tanrı Devleti’inde de mevcuttur.  Pontifex, Maximus’un Roma toplumunun 
ibadetini kontrolünde bulunduran dini lider olmasından itibaren çok sayıda olan flamenler, anlamlarını ve 
önemlerini yitirmiş ve hiyerarşideki eski yerlerini kaybetmişlerdir. Pontifex Maximus, Roma dini 
organizasyonunun başında bulunan bir kişi idi. Dini gelenekleri korumakla yükümlüydü. Kutsal hakların 
korunması (fas) adına devleti ve bireyleri bilgilendirmekle yükümlü rahiplere Pontifex (çoğulu Pontifices) 
denirdi. Bu rahipleri yetiştiren okullar, doğrudan devlete bağlı kurumlardı. Pontifler’in özel ve kamu alanını 
ilgilendiren bu denli çok sayıda konuya müdahalede bulunabilecek yetkiye sahip olmaları, onların adli 
meselelerde  kontrol gücünü arttırmıştı. Dini faaliyetlerin olduğu kadar, yasal faaliyetlerin de formüllerini 
kaleme alan ve muhafaza eden Pontifler, sivil ve kriminal alandaki sırlara da vakıf oluyorlardı. Bu şekilde, siyasi 
ve dini yapılanmada kilit pozisyon elde etmişlerdi. Leclercq’in ifadesiyle, imparatorluğa dönüşen Roma’nın 
Pontiflik, yani rahiplik müessesesi, evrensel tarihin en önemli, en kayda değer müesseselerinden biri olmuştur ve 
sonuçları günümüzde dahi tükenmiş değildir. Đlk Hıristiyan imparatorlar, Pagan  dininin bir ünvanı  olan 
Pontifex Maximus’u bırakmak durumunda kalmış olmalarına rağmen, kendilerini dini şef olarak 
nitelendirmekten geri durmamışlar ve kendi tebalarına inanç birliğini sunarak sapkınlıkları baskı altına 
almışlardır. Bu nedenle, onların otoritelerine karşı birçok isyanlar vuku bulmuştur. Batı’da ise, Pontifex 
Maximus ünvanı Roma Piskoposuna bir hakaret olarak nitelendirilmiş olsa da, dini yapılanmanın monarşik 
özelliği içerisinde, tekrar geri dönmüştür bu kavram ve Roma Pontifi büyük bir Pontifler’in okulunun başkanı 
olarak otoritesini temin etmiştir (günümüzde Vatikan). Dictionnaire des antiquitiés grecques et Romaines, A. 
Bouche Leclercq ‘Pontifices’ s. 571. Ayrıca bkz. Françoise Van Haeperen, Le Collège Pontificale à Rome, Folia 
Electronica Classica (Louvain-la-Neuve) - Numéro 5 - janvier-juin 2003, s. 1-41. Ayrıca bk. Van Haeperen, 
Françoise, Le collège pontifical à Rome (3e s. a.C.-4e s. p. C) Folia Electronica Classica (Louvain-la-Neuve) - 
Numéro 5 - janvier-juin, 2003, s. 1-19. 
121 Peter Brown, aynuı eser,  s. 301. 



 48 

gücü idi. Bu bağlamda Peter Brown’un ifadesiyle, Tanrı Devleti uzun süren oyunda 

(drama)’ki son raund idi.Kısaca, Tanrı Devleti Augustin’in  yazdığı eserler arasında en 

bilinçli şekilde tasarlanmış olanıdır.122 

 

  Vandallar Numidia’ya girdiklerinde Afrika’daki Roma  idaresi son bulmuştu. 

Auıgustin son günlerini yaşamaktaydı. Halk  düşmana direniş göstermediği gibi karşı 

koymak için piskoposların arkasında dayer almadı. Katolik piskoposlar eski 

Hıristiyanların gösterdiği kahramanlıklara kalkışmadılar Herkes ümitsizlik içinde idi. 

Augustin ise piskoposlara gemiciler gemiden kaçarken gemiyi bekleyen kaptan gibi  

kiliselerinin başında kalmaları gerektiğini  yazıyordu.123Hippo iyi tahkim edilmiş bir 

kasabaydı, kış gelince Vandallar tarafından kuşatıldı. Augustin Tanrı Devleti’nde Titus 

Livius’tan Saguntum kuşatması sırasında yaşanan dehşeti nakletmişti, benzer bir 

dehşete bizzat şahid olacaktı. Vandallar  şehrin dışında iki piskoposu işkenceyle 

öldürmüşlerdi. Augustin ömrünün son aylarında şiddetin yaptığı tahribata şahid oldu; 

ancak beden ve ruhça aktif bir görüntü veriyordu. Kilise’ye sığınan Roma 

Đmparatorluğu’nun morali bozuk seçkin insanları Augustin’e gıpta ediyorlardı, 

Augustin’e göre, işgalci barbarların Đsa ve fakirlerin tanımadığı zenginlikleri talan 

ediyor, savaş ganimeti topluyorladı, Augustin bu zor günlerde yaptığı konuşmalarda 

Tanrı’nın seçilmişleri yanına alacağı şeklindeki söylemini bırakmıştı, herkesi teselli 

etmeye çalışıyor ve Tanrı’nın insanlar arasında ayırım yapmadığını vurguluyordu. 

Hippo’da kendisini ziyaret etmek isteyen birçok arkadaşı olmasına rağmen Augustin 

yalnız ölmeyi seçti. Augustin’inin 28 Ağustos 430 yılında ölümünü takibeden yıl Hippo 

düşmanlar tarafından yakıp yıkıldı. Augustin’in kütüphanesi mucizevi bir şekilde 

kurtulmuştu.124 

 

                                                
122 Augustin Marcellinus’a seslendiği  mukaddeme’de Tanrı Devleti’nin  en büyük ve en çetin eseri olduğunu 
söyler: “fili carissime Marcelline, suscepi  magnum opus et arduum, sed Deus adiutor noster est.” Saint 
Augustin, La Cité de Dieu, I, Prefatio. Ayrıca bk. Peter Brown, aynı eser,  s. 302. 
123 Saint Augustin, Lettre 228, 11. http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/lettres/s003/l228.htm 
124 Peter Brown, aynı eser, s. 424-432. 



 49 

       

I.  AUGUSTINUS’TAN ÖNCE  TANRI VE DEVLET 

         

        

          “Augustinus’tan önce Tanrı ve Devlet” anlayışlarına değinmemizin nedeni 

Augustin’in  Antik çağ’ın devlet kuramlarından kendi devlet anlayışına neleri 

aktardığını ve bu kuramlarda neleri reddettiğini göstermeye çalışmaktır.  Augustin’i en 

fazla etkilemiş düşünür, Romalı hatip Cicero’nun devlet ve adalet anlayışını 

“Cicero’nun De re Publica’sındaki adalet anlayışı” başlığı altında Dünyevi Devlet’te 

Adalet’ bölümünde ele aldık. 

               

                    Đlk devlet kuramları Yunan site devletinde ortaya çıkmıştır. Aristoteles’in “zoon 

politikon” kavramı, bugüne kadar oldukça değişik biçimlerde kullanılmıştır. Bunlardan 

en iyi bilinenleri, zoon politikon sözcüğünün ‘siyasal varlık’ veya ‘toplumsal varlık’ 

olarak kabulüdür. Bazı durumlarda, ‘siyasal ve toplumsal hayvan’ teriminin kullanıldığı 

görülür. Aristoteles’e göre, zoon politikon tam anlamıyla: polis (Yunan site devleti) 

içinde yaşayan bir varlıktır. Eski Yunan’da polis örgütlenmesinin, insanların yaşam 

faaliyetlerinin özel ve siyasal-kamusal  olarak ikiye ayrılmadığı, bu nedenle de polis’in 

özel yaşam alanındaki ilişkileri yönlendiren (ve bugünkü modern toplum 

örgütlenmesinde bireysel seçim konusu olarak gördüğümüz) ahlâk ilkelerine dayanarak 

tüm insanları yönetme yetkisine sahip siyasal iktidarı da içine alan bir kamusal yaşamı 

ifade ettiği hatırlanmalıdır. Buna karşılık bugünkü modern toplum örgütlenmesinde 

insanın doğrudan doğruya siyasal ve kamusal nitelik taşımadığı düşünülen ve bireysel 

özgürlüklerle sınırları belirlenmiş bir özel yaşam alanının var olduğu kabul 

edilmektedir. 

 

                    Antik dünyada, Site’lerin önemli bir yeri vardı. Her birey bir yurttaş idi. Ne 

köleler, ne de yabancılar yurttaş sıfatı alabilirdi, onlar birey dahi değillerdi. Site, aynı 

kökenden gelen insanların bir araya gelmesiyle oluşmuştu. Bu insanlar aynı dili 

konuşmakta ve aynı duvarların arkasında, aynı kanunlara itaat edip, aynı tanrılara 

taparak yaşıyorlardı. Bunun dışındaki her şey yabancı idi, düşmandı, barbardı. Onlarla 



 50 

ili şkiye girilmiyordu.Yunanlıların uzun tecrübesinden sonra, siteler arası bağlar gelişmiş 

ve onlar arasında dil ve din birliği oluşmuştur. Bu bağlara rağmen, onlar kendilerini 

Isparta, Atina, Tebai veya Helen yurttaşı olarak nitelendirmişlerdir.  

                       

                    Klasik Yunan siyaset teorisi en iyi hükümet şekli nosyonu üzerine kurulmuştur. 

Aristoteles iki tür mutluluk olduğunu savunur: Bunlardan birincisi  metafizik alana ait 

olan temaşa hayatıdır, ikincisi ise siyasi hayata aittir.125  Bilgeliği siyaset biliminden 

ayıran Aristoteles’e göre, aşkın hedef ve dünyevi siyasi hedef  birbirinden ayrıdır.  En 

iyi devlet şekliyle  ikinci iyi devlet şekli arasında fark vardır. Aristoteles için tatbik 

edilebilir en iyi devlet şekli tarif ettiği en iyi devlet şeklinin karşılığı değildir. 

Aristoteles siyaseti ölümlü insanın hayatıyla sınırlar. Çünkü uygulanabilir en iyi devlet 

şekli dahi insanın  mutluluk  ve en yüce Đyi’ye ulaşma talebine karşılık  veremez. Đnsan 

ancak temaşaya ayırdığı serbest zamanında dünyevi yaşamdan aşkın alana geçer. Sonuç 

itibarıyla, Aristoteles siyaset hayatının insanlar için mutlak şekilde en iyi hayat olmadığı 

görüşündedir. 126 

 

                       Aristoteles’ten sonra gelen Stoacılar, Epicurosçular ve Kinikler insanı sosyal bir 

hayvan olarak görmeyecekler, insan mükemmelliğini (temaşayla) devleti aşmaktan çok, 

devlet sahasının dışına çıkmakta arayacaklardır. Ancak Polybius ve Cicero Stoa 

düşüncesiyle en iyi devlet şekli teorisini yeniden bağdaştırma girişiminde 

bulunacaklardır. Burada, Aristoteles’in doğru anayasalar olarak adlandırdığı krallık, 

aristokrasi ve siyasal yönetimden oluşan karma anayasa tüm devlet şekillerindeki 

kusurlara ait klasik probleme cevap vermek amacıyla temel bir konuma 

                                                
125 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik. Çev. Saffet Babür, Ankara: Ayraç Yayınevi, , 1998, (Đng. Nicomachean 
Ethics), VI, 1139 b. 

                      126 “bir insanın tam mutluluğu bu olsa gerek. Ama yaşamın tamamını kapsarsa, çünkü mutlulukla ilgili 
konularda tam olmayan bir şey olmaz. Ne ki bu tür bir yaşam insanın doğasını aşacaktır, çünkü bir insan 
olmakla değil onda tanrıca bir özellik bulunmakla, böyle yaşayacaktır; bu insan yapısında ne denli farklı ise, 
onun etkinliği de öteki erdemlere uygun olan etkinliklerden o denli farklı olur. Đmdi akıl insandaki tanrıca bir 
şey ise, usa uygun yaşam da insanın yaşamındaki tanrıca bir şey olacaktır. Đmdi insan olduğumuzdan insanla 
ilgili şeylerle ilgilenmemizi, ölümlü olduğumuzdan ölümlülerle ilgili olan şeylerle ilgilenmemizi öğütleyenleri 
dinlemeli; kendimizi olabildiğince ölümsüzleştirmeli, bizdeki en üstün şeye uygun yaşamak için her şeyi 
yapmalı.” Aristoteles, aynı eser, 1177, 25-30. 
 



 51 

oturtulmuştur.127Bu çerçevede, Roma devletinin büyüyüp gelişmesinde tatbikatta 

kendini gösteren erdemler en yüce insani değer olarak kabul görmüştür. En iyi idare 

şekli teorik planda insanın en yüce iyisi olarak telâkki edilmiş ve böylece insanlığın en 

yüce değerleri siyasete tabi kılınmıştır. 

 

  Yeni bir din olarak ortaya çıkan Hıristiyanlık  teorik anlamını Aristoteles sonrası 

en yüce erdemi devletten kaçışta bulan  düşüncenin açmazından almıştır. Bu felsefi 

düşünceye  göre, insan ancak devletten uzaklaştığı takdirde,  yani kendini siyasi  

hayattan soyutladığında  mükemmelliğe erişebilir, halbuki Aristoteles tam tersine,  

insanı sosyal bir varlık olarak tanımlamıştı. Hıristiyanlık evvela Stoa ve Platon 

düşüncesiyle uyum içinde olmuştur. Stoa düşüncesi Yeni Ahid’teki bazı temaların 

karşılığı olan evrensel kanun ve kardeşliği temel alır. Aynı şekilde Platon’un ruhaniliği 

Hıristiyan Tanrısı’nın ortaya çıkışına vesile olmuş ve Yüce Đyi Teslis kavramıyla 

özdeşleştirilmi ştir. Ancak burada önemli olan bir husus Hıristiyanlığın insanlığın 

amaçlarını, nihai arzularını ve mutluluğunu siyasi bir düzen içinde 

gerçekleştirebileceğini kabul etmemesidir.  

 

  Bununla beraber, burada, Tanrı ve din devletin tarihi açıdan var olmasını 

sağlayan ön koşul olarak görünür. Devletin temsil ettiği siyasi eşitlik anlayışı tüm 

eksikliğine rağmen vazgeçilmez ve meşru olarak görülüyorsa bunu Tanrı’ya ve dine 

borçludur. Toplumlar mutlak erkin mekânını yani kendisini yönetecek odağı kendi 

varlık alanı dışına yerleştirerek düzen kurmuştur. Tanrı’nın yasası adildir, çünkü 

koydukları yasalardan çıkar umanların etki alanı dışında hazırlanmıştır. 

 

           Devlet hakkında yazılan ilk eser, Platon’un Politea’sıdır. Devlet adı da verilen 

bu eser toplumun içinde uyum içinde yaşayabileceği adil bir düzeni saptama ve 

uygulama üzerine yazılmış bir metindir. Çeşitli siyasi kurumları ve dolayısıyle da 

Yunan Şehir Devletini irdeleyen bir siyaset felsefesi ortaya koyar. Augustin’den önce 

Tanrı ve Devlet bölümüne Platon’la başlamamızın nedeni, Augustin’in Kutsal 

Kitaplar’dan hareketle, Babil’i ilk Dünyevi Devlet olarak betimlemesini bir yana 

                                                
127  James V. Shall, The Best Form of Government: A Perspective on the Continuity of Political Theory, The 
Review of Politics, Vol.40, No.1, 1978, s. 109. 



 52 

bıraktığımızda, Politeia’nın ilk sistematik devlet kuramı olması ve Augustin’in Tanrı 

Devleti’nde filozoflarla tartışmasını geriye, Platon’a kadar götürmesi dir.  

 

     

Platon’da Tanrı ve Devlet 

    

            Platon’dan itibaren Grek filozofları, bir ideal site ya da devlet anlayışı 

geliştirmişlerdir. Bu anlayışın yeryüzünde bir uygulaması olmamıştır. Fakat bu, 

göklerdeki tanrısallığın model olarak alınması gereken ideal bir devlettir.  

 

            Đdeal Devlet’in temelinde Platon’un tanrı anlayışı yatar. Platon’un Timaios’unda 

Demiurge evrenin ruhu olarak adlandırılan tanrı gibi dünyaya içkin fiziki bir  varlık 

değildir. Ruh’tan da farklıdır çünkü ruhu yaratandır. Demiurge insan ruhlarını tüm 

evrenle birlikte yarattı, ancak onlara işledikleri suçlardan gelecekte kendini mesul 

tutmasınlar diye, bütün bu yasaları ruhlara tanıttı128 Sonra yarattığı eseri bırakıp 

dinlenmeye çekildi. Kozmik hareketin akıllı prensibi  ideleri temaşa eden evrenin ruhu, 

iki temel hakikatin arasındaki vazgeçilmez aracıdır.129Evrenin ruhu site’yi kurmak için 

Platon’a lazımdır. Oysa site beden ve ruhtan oluşmuş insanlardan oluşmaktadır. 

Formlar dünyasına bakarak Adalet’in ideal kurallarını açıklamak imkânsızdır. Bu 

nedenle, Platon somut bir gerçek olan insanı hesaba katmak zorunda kalmıştır. Đnsan 

site’nin maddi dayanağı olacaktır. Đnsanı geliştirmek için onun  beden ve ruh’tan oluşan 

çifte doğasını tanımak gerekir. Böylelikle insan bedenini oluşturan kısımla, dünyanın 

gövdesini oluşturan maddi varlık arasında bir bağ ortaya çıkar, bu tıpkı evrenin ruhu ile 

insan ruhu arasındaki bağ gibidir. Antropoloji kozmolojiye giden yoldur. Kozmolojik 

evrenin ruhu’nun temel rolü bir taraftan akıl (intellekt) olarak  diğer taraftan ise hareket 

ettirici sebep olarak  ortaya  çıkmaktadır. Geriye insanda, daha sonra da sitede insan 

ruhu ile evrenin ruhunu uyumlu hale getirmek kalır.Yeryüzündeki düzen gökteki düzeni 

                                                
128 Platon, Timaios, 42-d ,  çev. Erol Güney , Lütfü Ay, Đstanbul:  Sosyal yayınları, 2001. 
129 “Böyle olunca herşeyden önce doğmamış ve yok olmayacak, içine hiçbir yabancı nesne kabul etmeyen, kendi 
ve başka hiçbir şeyin  içine girmeyen, gözle görülmeyen, bütün duygularla duyulamayan, yalnız kavram 
tarfından görülebilen değişmez şekli kabul etmek lazımdır. Aynı adı taşıyan ve ona benzeyen, ama duygularla 
duyulan, doğan, her zaman hareket halinde olan, belli bir yerde doğup sonradan orayı bırakarak yok olan ve 
duyguya bağlı kanaatle duyulabilen ikinci bir tür vardır.”Platon, aynı eser, (52 a). 



 53 

taklid eder. Gökyüzü ideal model olarak kalır. Bu model kozmik akıl tarafından temaşa 

edilir. Bu da kendini yıldızların gökteki düzenli hareketlerinde gösterir. Yıldızların 

gökteki kusursuz hareketleri de  insan ruhunun hareketlerine bir paradigma oluşturur. 

Gökteki cisimlerin hareketleriyle insan hareketleri arasındaki bu uyum, aralarında 

kurulan çifte bağ nedeniyle mümkündür: Bedenin ruhla birleşmesi makrokosmosu 

mikrokosmosla birleştirir. Bu sisteme göre ideal model akıllı ve hareket ettirici evrenin 

ruhudur, akıllı ve hareket ettirici insan ruhu bu modeli taklid eder, en sonda ise insanın 

ve dünyanın bedeni gelir. Demiurge yarattığı bu düzene artık müdahele etme gereği 

duymayacaktır. Demiurge Platon’a göre yaratıcı değil i şçi’dir. Đşçi  ideal dünya ile onun 

kopyası maddi dünyanın  uzlaştırılması için Tanrı tarafından  görevlendirilmiştir. 

Đşçi’nin yarattığı eser olarak evren mükemmeldir, en mükemmel modelin 

gerçekleştirildi ğini varsayar.130 Evrensel model herkes için apaçık bir gerçektir. 

Demiuge’nin intellekt’i Đlk intellekt Baba’nın emri ile dünyadaki tüm doğayı düzene 

koyar. Hellenistik dinde kimi zaman  dünyada içkin kimi zaman ise dünyaya  aşkın olan 

kozmik Tanrı kavramı netlik kazanmamıştır.  

     

            Platon’un siyaset felsefesi insanları adil ve erdemli olma düşüncesine 

yükseltecek şekilde eğitmek ve bu düşünceyi kişisel ve toplumsal düzlemde hayata 

geçirmektir. Toplum düzeninin temel paradigması rasyonel düzen olmalıdır. Devlet’in 

başlıca teması olan Ruh yalnızca erdem ve arınma bağlamında değil, aynı zamanda 

üzerinde yaşanılan maddi dünya ile öteki dünya ilişkisi bağlamında ele alınmaktadır. 

Canlılar evreninde veya  toplumsal düzlemde bir çözüme ulaşamayan eğrilik-doğruluk 

problemi yargının aşkın alanının objektif ölçütü ruhun ölümsüzlüğü alanına taşınır. 
                                                
130 Platon evrende tanrısal bir kudretin varolduğunu göstermek ister, bu nedenle, anlatı düzleminde Timaios 
mitosunda Demiurge’ü ortaya çıkarır. Platon’a göre, evren yaratılmıştır, bu çerçevede evrenin bütünlüğünden 
değil fiziki varlı ğından söz etmektedir. Bu husus, Ruh’un yaratılmamış bir niteliğe sahip olduğu varsayımını 
ortaya çıkarır. Platon zaten evrenin kimi zaman bir modele, kimi zaman babaya kimi zaman ise bir Demiurge’e 
benzediğini söyler. Platon evrenin matematiksel düzeninin yöneticisi üç terimden söz eder: Bunlardan birincisi 
tanrısal düzenin mimarı olan Demiurge, ikincisi Demiurge’ün temaşa ettiği Đdeler, üçüncüsü ise düzensiz ve 
hatta akıl dışı bir niteliğe sahip olan ve düzene girmeye ihtiyacı olan kaotik uzamdır. Şeylerin en mükemmel bir 
şekilde düzene girmesi için Demiurge geometrinin kanunlarını devreye sokmalıdır. Örnek vermek gerekirse 
toprak küp, ateş piramit, hava sekizgen ve su da yirmiyüzlü bir geometrik şekle bürünecektir. Bu maddi 
elemanlar zorunlu olarak Demiurge’ün tek biçimli, dairesel ve sürekli hareketin nedeni olan tanrısal gayesine 
uygun birer şekle bürüneceklerdir. Ancak evrenin böylesi bir hareket yeteneğine sahip olması için her maddi 
varlığı  içine alan kendi kendine hareket etme yeterliliğine sahip ruhu yaratmak gerekecektir. Platon’a göre, ruh 
merkezinden en uç noktasına dek göğü içine alarak kendi  dışındaki daireyi de kuşatarak dairesel hareketlerle 
kendi kendine hareket etmek suretiyle gelecekteki tüm zamanı da kapsayacak şekilde süreğen ve bilgece bir 
hayatın tanrısal başlangıcı olarak ortaya çıkar. L.Couloubaritsis, aynı eser, s. 292-293. 



 54 

Ruhun ölümsüzlüğü doğruluğun tek dayanağıdır ve eğrilerin mutluluğu onsuz etkili tek 

güç olmayı sürdürür. Platon Ruh’un ölümsüzlüğü tezi ile insan eylemlerine inanılabilir, 

kabul edilebilir ahlâki bir temel getirir 131 Bu temelin kaynağı değişmez hakikatla 

değişken dünya arasındaki  uyumda yatar. Bu dünya hareketin  merkezidir. Değişmez ve 

ideal olanın  değişikliklerin meydana geldiği dünya üzerinde bir etki sahibi olabilmesi 

için dünyadaki sitenin  ideal site modeline göre kurulması gerekir. Dolayısıyle, ancak 

insanlar tarafından kavranamaz evreni kavranılır dünyaya  indirmekle  bir düzen 

prensibi oluşturulabilir. Platon maddi dünyanın akledilir (intelligible) dünyanın 

suretinde yapıldığını açıkça ifade eder.  

 

           Platon’a göre, dünyadaki düzensizlik onun maddi varlığından gelmektedir. Oysa,  

maddi dünya ateş, hava, su ve topraktan oluşmaktadır, maddi dünyayı oluşturan bu 

elemanlar aynı zamanda evrenin temel elemanlarıdır. Dünyayı açıklamak için geriye 

gitmek, maddenin ilk prensiplerine dönmek gerekmektedir Düzensizliğin kökü bu 

elemanlarda mevcuttur. Maddenin kötü yapısı Đyi’nin gücüne sınır getirir, ancak nihai 

zafer Đyi’nin olacaktır Đntelellekt’in aracılığı ile duyumlar dünyası ile akledilir dünya 

arasındaki farklılık mutlak olmaktan çıkar Đntellekt zorunlululuğun üzerinde hakimiyet 

kurar ve onu daha iyi olmaya teşvik eder.132 Maddi dünya başlangıçtan itibaren  

zorunluluğun bilgeliğe bağlanması prensibine göre kurulmuştur. Tanrı kaotik dünyadaki 

elemanlara geometrik şekille, sayılar yardımıyla  biçim vererek düzenin hüküm 

sürmesini sağlar. Dünyadaki şeyler güzel ve iyi olmamasına rağmen Tanrı elinden 

geldiğince en güzeli, en mükemmeli yapmaya çalışır.133 Dünyayı küçük bir evren olarak 

düşünür. Platon devlet anlayışını evrendeki değişmez uyum prensibine göre geliştirdiği 

                                                
131 Eflatun, Devlet, (365 c, d,e, 366 a) çev. Sabahattin Eyüboğlu, Azra Erhat, Remzi Kitabevi, Đstanbul, 1975. 
132 “Buraya kadar söylediklerimizde, bazı ufak tefek şeyleri bir yana bırakırsak yalnız zekânın gördüğü işlerden 
bahsettik. Bu incelemeye zorunluluğun etkisinden doğan şeyi de katmalıyız; çünkü bu evrenin doğmasında 
zorunlulukla zekâ birleşmiştir. Bununla beraber zekâ zorunluluğu, doğan şeylerin çoğunu iyiliğe doğru 
götürmeye sürükleyerek, ona üstün geldi. Đşte böylece bu evren daha başlangıçtan itibaren bilgeliğe boyun eğen 
zorunlulukla bilgelik üzerine kuruldu.” Platon, Timaios, (48 a). Çev. Erol Güney, Lütfü Ay, Sosyal Yayınlar, 
2001 
133“O ana kadar bütün bu öğeler ne düşünüş, ne de ölçü biliyorlardı. Tanrı bütünü düzenlemeye kalkınca, 
başlangıçta ateş, su, toprak ve hava kendilerine ait bazı şekillerin izlerini taşıyorlardı, ama, tanrı olmadığı zaman 
bütün, tabii olarak ne halde bulunuyorsa, onlar da tamammıyla o halde idiler. Đşte tanrı onları bu halleriyle aldı, 
onlara idealar ve sayılaral ayrı ayrı şekiller verdi; onları elden geldiğikadar iyi ve güzel bir şekilde biraraya 
toplamak için düzensizlikten kurtardı” Platon, aynı eser (53 b). 



 55 

değişmez prensiplere dayanan bir tür determinist  devlet yapısı  öngörmüştür. Platon 

değişmez prensip olarak  kabul ettiği ruhu tanrısal düzenin bir parçası olarak kabul eder. 

 

           Platon’a göre, her ruh ölümsüzdür ve bir dış hareket ettiriciye ihtiyaç duymadan 

kendi kendine hareket eder. Asla durmayacak bir sürekliliğe sahip evrenin ruhu 

hareketin prensibidir. Böylesi bir prensip kendi dışındaki bir güç tarafından 

doğurulmamıştır. Kendi hareketinin prensibi olan  evrenin ruhu diğer şeylerin 

hareketinin de prensibidir. Platon’a göre, bir ide olarak ruh insani değil tanrısal bir 

düzenin parçasıdır. Đnsanın böylesi otonom bir ruhu tasavvur edebilmesi için mitsel 

alegoriye gereksinim vardır. Platon, Phaedrus’da kanatlı atların koşulduğu araba 

alegorisine başvurur. 134 Mitos’a göre, Tanrılar söz konusu olduğunda, atlar ve arabacı 

iyi elemanlardan yapıldıkları için kusursuzdurlar. Diğer varlıklar söz konusu olduğunda, 

bir karışım ortaya çıkar: Đnsan ruhu için  biri itaatkâr (beyaz)  bir at, diğeri ise,  doğası 

tamamen farklı, tutkuları temsil eden huysuz (siyah) bir atın koşulduğu  arabada erdemi 

bilgelik olan ve aklı temsil eden arabacının görevi, gökkubeye  yolculukta güzel ve iyi 

olan  beyaz at sayesinde ilerleyen arabada, şaha kalkan siyah atı yatıştırmaktır. 

Gökkubbe ötesinde göküstü dünyada ideler bulunmaktadır. Tanrısal arabalar  göküstü 

dünyada ilerlerken tanrılara ezeli ideleri ezeli olarak temaşa etme imkânını verir. Đnsan 

ruhlarını taşıyan arabalar ise,  gökkubenin altında ilerlerken, arabacının ya da metaforik 

karşılığı aklın çabaları sayesinde, bir anda gökkubeye yükselebilirler, burada, insan 

ruhları hatırlama yoluyla zihinlerine nakşolmuş olan  öteki dünya güzelliklerini temaşa 

etme imkânına kavuşurlar. Görülemez hakikatlerin suretleri olarak bazı terimlerden 

meydana gelen alegori ruhun üç işlevi olduğunu göstermeye yarar:1.Cesaret gibi 

cömertliği gösteren  tutkular, 2. Đştah gibi daha aşağı düzey tutkular 3.Akıl; Bu 

işlevlerin her biri herbiri kendine ait erdeme sahiptir, bu erdemler sırasıyla: cesaret, 

itidal ve bilgeliktir. Platon’a göre, dördüncü erdem olan adalet devletin konusunu 

oluşturur. Ruhun işlevlerinin üçe bölünmesi tezi adaletin bu işlevlerden herbirinin nihai 

sonucu olması nedeniyle Platon’un tanımına göre, adalet üç erdemin uyumu, 

adaletsizlik ise üçünün uyumsuzluğu anlamına gelmektedir.135 Bu tanım erdemin ruhun 

                                                
134 Platon, Phaedo (Fr.Phèdre), 246 a-248 c. 
http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/Platon_phedre/lecture/20.htm 
135 Eflatun, Devlet, 436 a-445 e. 



 56 

özel bir işlevi değil cesaret (yiğitlik), itidal ve bilgeliğin birlikte varolması anlamına 

gelmektedir. Platon’un tezine göre adalet ruhun sağlığı, adaletsizlik ise hastalığıdır. 

Platon devlette yurttaş bireyden önce siteyi analiz ederek başlar. Ruhun üç işlevi 

devletin üç sınıfına model olur.136 Devletin işleyişi  herbiri kendine özgü erdeme sahip 

üç sınıf tarafından belirlenir: Đtidal137 halkın erdemidir, bekçilerin erdemi cesarettir. 

Adalet  bu üç işlevin uyumunun nihai sonucu olduğuna göre sitedeki işlevini yerine 

getirerek siyasi adaleti oluşturur. Platon adaletin yetkinliği ifade ettiği görüşündedir.  

Ruhu siyasi anlayışının temeline koyan Platon’un tezinde ruh ve site arasındaki 

benzeşme nihai olarak sitenin ruhu olarak kabul ettiği filozofun hükümdar olma 

zaruretini ortaya çıkarır.  Platon’un ideal sitesi varlığını katı bir eğitim ve sürekli baskı 

ile muhafaza eder. Bu devlette kaderin etkisi ya da tanrısal irade izin verdiğinde krallar 

filozof, filozoflar da kral olmalıdır. Filozofların nihai gayesi devleti yönetmek olmalıdır, 

çünkü  devlette meydana gelebilecek bozulmaları ancak filozoflar öngörebilirler.138  

 

           Đdeal sitenin üç temel değeri, üç temel sınıfı vardır. Ödev dağılımına göre  site 

devletinin sınıfları 

1.Üreticiler (zanaatçılar, çiftçiler) Bu sınıfın erdemi itidal olacaktır. 

2. Bekçiler: Bunların erdemi yiğitlik olacaktır.139  

                                                
136 “yiğitlik olmadan devlet adamı olamaz insan” Eflatun, aynı eser, 430 c  “Devlette arayacağımız iki değer 
kalıyor ölçü ve doğruluk  (430 d) ölçü yiğitlik ve bilgelik gibi değildir. “ 
Bu ikisi toplumun yalnız bir parçasında bulunur. Bütün toplumu da yiğit ve bilge kılar. Ölçüyse bütün topluma 
yayılır. Bütün yurttaşlar arasında tam bir düzen kurar. Aşağı, orta, yukarı, güçlü, güçsüz, zengin, fakir herkes 
aynı ahenge uyar işte bu uyuşmaya ölçü diyoruz (432 a). –“böylece devletin üç değerini görmüş olduk geriye 
kalan hepsini tamamlayan değer hangisidir Doğruluk değil mi (432 b). ‘Bizim devleti kurarken ta baştan herkese 
bir ödev vermiştik ya! Đşte bu ödev, ya da bunun bir türlüsü aldanmıyorsam doğruluğun(adaletin) ta tendisidir. 
Bir insanın toplumda yaradılışına uygun tek bir iş görmesi gerektiği üstünde birkaç kez durmuş bunda da 
anlaşmıştık hatırlarsan!” (433 a)’-Demek ki, bir devlet için yıkıcı olan bu üç sınıfın birbirinin işine karışması 
görevlerini değiştirmesidir. Buna da haklı olarak en büyük suç diyebiliriz, değil mi?’.. Her sınıf insanın kendi 
işlerinde kalıp yalnız kendi işleriyle uğraşması doğruluktur. Bir devleti doğru yapan da budur.”, Eflatun, aynı 
eser, (434 c). 
137 Sabahattin Eyüboğlu M.Ali Cimcoz çevirisinde ‘doğruluk’ 
138 Lambros Couloubaritsis, aynı eser,  s. 287-289. 
139 Bekçi sınıfında mülkiyeti kaldıran Platon’a göre “Bedenlerinden başka her şeyleri ortak olunca, 
mahkemelere düşmeler, birbirlerini suçlandırmalar ortada kalmayacak Para, çocuk, akraba yüzünden doğan 
bütün kavgalar’ dan kurtulacaklardır.’ (465 e) “Fakirler zenginlere dalkavukluk etmeyecek; çocuk yetiştirmenin 
verdiği dertler sıkıntılar ortadan kalkacak. Adamlarım, hizmetçilerim olsun diye kimse para biriktirmeye, 
borçlanmaya, borçlarını inkar etmeye kalkmayacak.” dır. Eflatun, aynı eser,  (465 e). Bekçi sınıfı mensupları 
savaşa birlikte gidecek, çocuklarını da savaş sırasında tecrübe edenmeleri için yanlarına alacaklardır. 
 



 57 

                  3. Erdemi bilgelik olan filozoflar:  Felsefeyle düşüp kalkmaya layık insanlar 

küçük bir azınlıktır. Bunlar iyi eğitim görme mutluluğuna ermiş, yurdundan uzaklara 

sürülmüş, kötü etkilerle bozulmayarak felsefeye bağlı kalmış birçok soylu insan, ya da 

küçük bir devlette doğmuş, onun yönetme işlerini küçümseyip, politkaya karışmamış 

seçkin bir aydındır” 140 “dalaverecinin gerçek felsefede yeri olmaz”... “gerçek bilim 

sevgisi olan, gerçekten var olana erişmeye çabalar; yalnız görünüşte var olan, sayısız 

birçok şeyler üstünde durmadan ve hiç yılmadan onun ardına düşer. Sevgisi 

gevşemeden ruhunu, özleri kavramaya yarıyan yanıyla, herşeyin yaradılışta bu yanla bir 

olan özünü arar.141  

 

    “Eğitim ruhun öğrenme gücünü “Đyi” den yana çevirme ve bunun için en kolay ve 

şaşmaz yolu bulma sanatıdır.” 142 Bilgi ve eğitim arasındaki bağ mağara allegorisi ile 

ortaya konulur.143 Dünya üzerinde (mağara) karşılaştığımız gölgeler ve görüntüler 

duyumlar dünyasına tekabuü ederler, bunlara insan tarafından üretilmiş nesneler de ilâve 

olunca duyumlar dünyası tanımlanmış olur, mağaranın dışındaki şeyler ise kavranabilir 

zihin dünyasına aittir. Güneş dışarıda ışık vermekle aydınlığı ile insanı iyiye 

yöneltmektedir. Gölgeler dünyasından ışığın aydınlattığı alana, gerçeklik alanına çıkan 

insan nesnelerin kendilerini, gece de yıldızları  ve  gökkubbeyi görecektir sonunda 

aydınlığın kaynağı güneşin kendisini görecektir.144 Platon, burada mağaradaki tutuklu 

cahil insanların (sanı, şiddet, tutku insanı) aydınlığa yani bilgi yolu ile akıl dünyasının 

aydınlığına çıkışını anlatmaktadır. Bu bağlamda, eğitim sadece hiçlikten yola çıkıp 

bilgiye ulaşma değil aynı zamanda da ruhu doğruya yönelten güçtür :  

 

Seçkin insanları en yüksek saydığımız şeyin bilgisine doğru yöneltmek, 

onları karanlıklardan ışığa çıkarmak devletin kurucuları olan bizlere düşer. 

Ama  o yüce kata yükselip de Đyi’yi doyasıya seyretmiş kimseleri bugünkü 

gibi kendi hallerine bırakmayalım. 145 

                                                
140 Eflatun, aynı eser, 496 b. 
141 Eflatun, aynı eser, 490 b.     
142 Eflatun, aynı eser, 518 c. 
 
143 Eflatun, aynı eser, 514 a. 
144 Eflatun, aynı eser,  514 e-516 b. 
145 Eflatun, aynı eser, 519 d. 



 58 

    

           Ancak burada Platon’un devletindeki sınıflar arası geçişin olanaksızlığını 

Hesiodes’in demir, gümüş, altın soyları146hatırlatarak Bekçi sınıfından doğuşta zeki ve 

yetenekli olanlarına filozofluğa eğitim yolu ile geçiş olanağı verildiğini belirtelim. 

Özgürlüğüne kavuşan insan bilgiye sahip olunca kendisi ile birlikte mağarada mahkum 

olan diğerlerini hatırlayacak, ancak eski boş hayallerine (tutku ve çıkar) dönmeyecektir. 

Görüldüğü gibi, Platon’un toplumunda geçişlilik sınıf değiştirme özgürlüğü yoktur, 

toplum düzeninde karmaşa anlamına gelebilecek düzensizlik makrokosmos ile 

mikrokosmos arasındaki ideal düzeni model alan uyumu bozacaktır. Filozof kral olarak 

önerilir, çünkü eğitilmi ş insan ruhu Tanrı’ya, hakikatin bilgisine yaklaşabilen ruhtur. 

Platon’un  siyaset felsefesinde devlet için öngördüğü nihai erek sitenin  reformudur. 

Lambros Couloubaritsis’e göre, “Tanrısal insan”’ın teorisyeni olan Platon tiranlığı 

reddetmesine rağmen insanların adaletsizliğin ve şiddetin pençesine düşmeden 

demokrasi içinde yaşamak için yeterli kapasiteye sahip olmadıklarına inananların 

atasıdır. totaliter rejimlerin babası olduğunu savunanlara karşı çıkan yorumcular  

kavranabilir (intelligible) dünya ile duyumlar dünyası arasında radikal bir ayırım  

yapması nedeniyle Platon’un totaliter bir sistemin savunucusu olamayacağı 

görüşündedirler. Ancak Platon’un  model devleti kavranılır dünyaya ait değidir. Platon 

yaşadığı Hellen dünyasında farklı siyasal sistemleri analiz etmiştir. Onun devlet 

anlayışında kavranılır dünyaya ait tek gönderge bilgi düzlemine kalan uyumu arayışında 

olmalıdır. Zaten Platon, başlangıcı söylem ve mitos  düzleminde ortaya çıkan ideal 

sitenin  fiili olarak gerçekleşmesi olasılığını savunur. Politika’da duyumlar dünyasında 

siyasal erkin statüsünü ortaya koyan Platon Kanunlar’ı da  pratikte geçerli olabilecek 

açıklıkta yazması ideal sitenin hakikat olacağı inancının göstergesidir.147 

 

           Platon etiğine iki fikir egemendir: Birincisi bir düzen kurmak ve siyasi açıdan 

uyumlu  bir denge oluşturmak. Platon’un hedefi kollektif ve psikolojik bir istikrarla 

bireyin ve sitenin mutluluğunu sağlamaktır. Hedefine varmak için tutkuları akıl lehine 

baskı altına alır. Mutluluğa ulaşmanın yolu kimi zaman ruhun derinliklerindeki bilgiyi 

derinleştirmek için bir içe bakış, kimi zaman şeylerdeki güzelliği temaşa etmek, kimi 

                                                
146 Eflatun, aynı eser 547 a. 
147 Lambros Couloubaristis, aynı eser, s. 288. 



 59 

zaman ise Devlet’te olduğu gibi  insanların farklı işlevleri arasında denge oluşturmaktır. 

Platon’un Devlet’inin merkezinde yer alan ruh sadece arınma ve erdem bağlamında 

değil aynı zamanda toplumsal olduğu kadar görünmez, dünya ile ile ilişkisi bağlamında 

ele alınır.148 Ruh’un ölümsüzlüğü adaletin tek güvencesidir, çünkü fiziki dünyada 

(evrende) kötüler de mutlu hayat sürebilmektedirler. Platon’un ruh’un ölümsüzlüğü tezi 

insani  fiillere bir anlam verir. Platon’a göre, tanrılar aldanmaz, doğru insanı yüceltir, 

eğrili ği ise cezlandırırlar. Doğru insan yoksul ya da hasta  da olsa ölmeden önce ya da 

öldükten sonra  mutlu olacaktır. Doğru insanın yaşadığı hayatta ya da gelecekteki 

hayatında mutlu olabilmesi,  gerek birey gerek se siyasi doğruluk (ya da adalet) 

probleminin çözüme kavuşturulmasına bağlıdır. Bu nedenle Platon mutluluğu arayan 

insana bu dünyada ya da öteki dünyada rüyasını gerçekleştirebileceği siyasi bir model 

sunar. Karmaşık yapıdaki bir toplumda insanların dengeli bir hayata kavuşması için 

gerek ruhun üç kısımdan oluşan işlevleri, gerekse siteyi oluşturanların işlevleri  

sözkonusu olsun  ‘kendi işlevini tamamlayan’ anlamına gelen adaletin kendini 

göstermesiyle mümkün olur. Platon birey ve site arasındaki benzerliği göstermeye 

çalışır. Beş çeşit devlet şeklinin tariflerine  benzer beş çeşit insan  olduğunu savunur. 

Aristokrasi şeklinin karşılığı olan insan iyi ve doğrudur. Bilgi edinen yanımızı temsil 

eder, gerçeğin peşindedir. Bilim ve düşünce sever yanımızı temsil eder. Timokrasi şan 

ve şeref sever yanımızı ortaya çıkarır. Para sever yanımız oligarşi insanını temsil eder. 

Tiranlık ise  bir tür köleliktir. Platon’un ifadesiyle, Devletin  içinde olduğu gibi, insanın 

üç ayrı yanı olduğuna göre, bunların herbirine özgü üç ayrı zevk, üç ayrı istek, üç ayrı 

buyruk vardır, insan bir yanıyla bilgi edinir, bir yanıyla öfkelenir, üçüncü yanı ise açlık, 

susuzluk, cinsel sevgi vb. istekleri  dışa vurur, bu tür isteklerini parayla doyurabilir. 

Kısaca, Platon  insanları  bilgi sever, ün sever ve para sever olmak üzere üçe 

ayırmaktadır..149 

      

           Bir toplumda karışıklık meydana geldiğinde site kendisinde bulunmayanı başka 

yerden almak için savaşa girişir, bu durumda gücünü arttıran savaşçılar site için ciddi 

bir tehlike haline gelirler. Platon doğal olarak ortaya çıkan karışıklık içindeki siteleri  

artık doğal değil suni siteler olarak görür. Bu tür sitelerde insanın dünya ile ilişkisi de 

                                                
148 Lambros Couloubaritsis, aynı eser, s. 275. 
149 Eflatun, Devlet,  580 d-e, 581a-e. 



 60 

sunileşmiştir, bu durum yine suni retoriklerin ortaya çıkmasına yol açar. Toplumdaki 

sunileşme siyasi kurumlar da da sunileşmeye yol açar. Bu durumun ortaya çıkardığı 

siyasi sonuç dört çeşit toplumsal dönüşümü  ve siyasal sonuçlarını beraberinde getirir:  

 

       Bunlardan birincisi  şeref devleti timokrasidir.150 “ Bu devlette bilgili insanların 

başa gelmesinden korkulacak; çünkü bunlar az çok katışmış; sadeliklerini, 

sağlamlıklarını yitirmiş olacaklar. Barıştan çok savaş işlerine yarayan daha kaba, daha 

atılgan insanlar beğenilecek. Kurnazlıklar, savaş ustalıkları değer kazanacak. Hep silah 

elde dolaşmak adet olacak...Bu çeşit insanlar zenginlik tutkusuna kapılacaklar. Tapar 

gibi sevdikleri altını, gümüşü karanlık gizli dolaplara, hazinelere doldurup herkesin 

gözünden kaçıracaklar...Babalarından kaçan çocuklar gibi, kanundan sakınıp hep gizli 

gizli eğlenecekler¸ çünkü onlar inandırıcı değil, zorlayıcı bir eğitim 

görmüşlerdir...devlette iyiyle kötü birbirine karışıyor...Bu düzenin en göze batan yönü 

taşkınlığın beslenmesinden gelen şan ve şeref düşkünlüğüdür.”151 

 
           Đkincisi gelir üstünlüğüne dayanan devlet şekli olan  oligarşidir. Timokrasi ya da 

diğer adıyla timarşiden oligarşiye geçiş herkesin altınını birirktirdiği gizli 

çıkınlarındakileri rahatça harcayabilmek için  yasaları bozdukları için  yasaları başta 

kendileri çiğnerler. Komşu komşuya özene özene bütün toplum onlara benzer. O zaman 

kendileri daha zengin olma peşine düştüklerinden paraya verilen değer artınca 

doğruluğun değeri düşmeye başlar. Bir devlette zenginlik ve zenginler baş tacı edilince 

doğruluğun ve doğru insanların şerefi azalır. Yükselmeye, şana, şerefe düşkün yurttaşlar 

zamanla para düşkünü, cimri, açgözlü olurlar. Zengini över fakiri hor görürler. Böyle bir 

devlet ister istemez bütünlüğünü kaybeder. Oligarşilerde baştakilerden başka hemen 

hemen herkes dilencidir.152 

 
           Üçüncüsü oligarşinin bir sonucu olarak ortaya çıkan demokrasidir.153 

“Olgarşilerde devlet adamları yurttaşları ölçüsüz para harcamalarına, israflarına göz 

yumarlar. Sonunda da iyi, soylu, yiğit kişileri beş parasız bırakırlar. Böylece toplumda 

                                                
150 Eflatun, aynı eser, 547 a-e- 549 a. 
 
152 Eflatun, aynı eser, 550 c-e, 551 a-e, 552 a-e. 
153 Eflatun, aynı eser,  555 b, 556 a-d, 557 b, 558 a-d. 



 61 

bir sürü işsiz türetmeye başlar. Đçlerinde zehir taşıyan bu başıboş insanların kimi borca 

boğulmuştur, kimi yüzkarasına, kimi de her ikisine.. Mallarını ellerinden alanlara ve 

bütün yurttaşlara kin besler, gizli gizli toplanıp onlara kötülük etme yollarını ararlar. 

Bütün düşünceleri devleti yıkmak, düzeni değiştirmek olur. Bu mutsuz insanları 

görmezlikten gelen zenginler, borç verip faiz almaktan başka bir şey düşünmezler.Onlar 

sermayelerini büyüttükçe, toplum fakirleşir. Zenginler ile fakirler arasındaki kavgada 

fakirler düşmanlarını yendiler mi, demokrasi kurulur. Zenginlerin kimi öldürülür, kimi 

yurt dışına sürülür.Geri kalan yurttaşlar devleti ve devlet işlerini eşit şartlarla paylaşırlar. 

Çok defa iş başına gelecekler kurayla seçilir.. Demokrasi ya silah gücüyle olur ya da 

zenginlerin korkup kaçmasıyla...Bu devlette herkes özgürdür, yurttaşlar serbest konuşur, 

dilediklerini serbestçe yaparlar..Bu düzen görünüşte düzenlerin en güzelidir; ancak 

özgürlük olduğu için Demokasi bir düzen panayırıdır. Demokrasilerde insanın doğuştan 

gelen üstünlüğü hiçe sayılır. Bir devlet adamının nasıl yetişmesi, ne bilgiler edinmesi 

gerektiği düşünülmez. Halkın dostu olmak bütün şereflere sahip olmak için yeterlidir. 

 

         Dördüncüsü zorbalık rejimi olan tiranlıktır. “Demokrasilerde doymak bilmeyen, 

başka değerleri küçümseyen özgürlük isteği demokrasinin yerini zorbalığa bırakmasına 

neden olur.154Oligarşinin başını yiyen hastalık burada da özgürlükten doğar, daha büyük 

bir hızla gelişir ve sonunda demokrasiyi köleliğe çevirir; çünkü her aşırılığın ardından 

her zaman sert bir tepki gelir. En taşkın özgürlük en yaman köleliğe dönüşür.155 Bununla 

beraber demokrasinin tabii neticesi olan tiranlık eşit olmayan şeyler arasında eşitli ği 

empoze ettiği için  toplumdaki değerlerin ve kanunların ortadan kalkmasına yol açar. 

Tiranlar varlıklarını muhafaza edebilmek için sürekli savaşa girdiklerinden halka 

uyguladıkları, baskılar, talep ettikleri aşırı vergiler yüzünden askerlerin ayaklanıp 

timokrasiyi yeniden kurmalarına yol açarlar, bu noktada, rejimler döngüsü başladığı 

noktaya geri  döner. Platon bu bitip tükenmez döngüyü kırmak için ideal site devleti 

modelini ortaya koyar, model devlette adalet ve istikrarın sağlanması mümkün 

olabilecektir.  Platon tasarladığı sitede geçmişte Atina ile savaşa tutuşmuş olan 

Atlantis’i örnek alır. Mükemmel anlamına gelen  aristos kelimesinden türeyen 

                                                
154 Eflatun, aynı eser,  561 d, 562 a-d. 
155 Eflatun, aynı eser, 564 a. 



 62 

Aristokrasi Platon’a göre ideal site rejimidir: “Devletin iyisi bizim anlattığımız devletse, 

bütün öteki devlet şekilleri bozuktur.”156  

 

           Doğruluk,  akıl ve bilgeliğin bir devletteki temel değerler olduğunu belirttik. 

Platon’a göre iyi kurulmuş devlet bilge, yiğit, ölçülü ve doğrudur.157 Platon’un 

Devlet’inde,  Socrates’in ifadesine göre, bilgelik iyi düşünce (eubolia) kavramıyla 

özdeşleşir. Socrates bilgeliğin bir tür bilgi olduğunu söylüyor ve bu tür bilgiyi 

diğerlerinden ayırdediyor.  

 

           Aristoteles’e göre, Eubolia devletleri yönetmede yeterlidir. Platon’un Devleti ile 

Aristoteles’in Politika’sı arasındaki temel fark devletin filozof kralın mutlak idaresinin 

çarpıcı  bir ifadesi olması, diğeri ise devlet yönetiminde daha ılımlı bir yaklaşımı 

sergileyerek Platoncu aşırılığı törpülemesidir. Platon, filozof Kral yönetiminde ısrar 

ederken Aristoteles ise devletin idaresinde temel unsur doğruluğun ya da diğer bir 

ifadeyle adaletin temel bir prensip olarak gözetilmesini öne alır. Platon’un Filozof kralı  

hakikatin tiranıdır. Filozoflar ve bekçiler dışındaki halk yığınlarını siyaset dışına iter. 

Bekçilerin eğitimi devlete sıkı sadakati amaçlar.Yiğitlik bekçinin ruhuna getirilen bir 

sınırlamadır.158 Devletteki diğer iki temel değer ise ölçü ve doğruluktur. Ölçü (ya da 

itidal) birey sözkonusu olduğunda, ruhun en kötü tarafının iyi olan tarafına boyun 

eğmesi anlamına gelir. Devlette ölçü çoğunluğun kötü tutkularının değerli  bir 

azınlıktaki aklın buyruğuna girmesidir.159 Ayrıca, bu devlette yönetilenlerle yönetenler 

devletin başında kimin olması gerektiği hususunda mutabıktırlar. Roller kesin çizgilerle 

belirlenmiştir hikmet bilgeye, yiğitlik bekçiye aittir; ancak ölçü çift yönlü bir erdemdir, 

yani hem yönetene hem de yönetilenlere aittir.160 Devletin varlığı herkesin kendine 

                                                
156 Eflatun, aynı eser,  544 a. 
157 Eflatun, aynı eser,  427 e.   
158 Đşte biz de savaşçılarımızı seçerken, onları müzik ve jimnastikle yetiştirirken yaptığımız işi buna benzeterek 
düşün. Đstediğimiz şey nedir ? Yüne işleyen boya gibi kanunlar da savaşçıların içine işlesin. Tabiatları ve 
gördükleri eğitimin iyili ği dolayısıyla neden korkup neden korkmayacakları üzerinde sarsılmaz bir inançları 
olsun...Đşte korkulacak ve korkulmayacak şeyler üstüne, kanunlara uygun olarak, beslediğimiz inancın 
sarsılamzlığına yiğitlik diyorum. ..yiğitlik olamadan devlet adamı olamaz insan. Eflatun,  aynı eser, IV, 430 a-c. 
159Eflatun,, aynı eser, IV, 431 c. 
160 “Ölçü yiğitlik ve bilgelik gibi değildir. Bu ikisi toplumun yalnız bir parçasında bulunur. Bütün toplumu  da 
yiğit ve bilge kılar. Ölçüyse bütün topluma yayılır. Bütün yurttaşlar arasında tam bir düzen kurar. Aşağı, orta, 
yukarı, güçlü, güçsüz, zengin, fakir herkes aynı ahenge uyar. Đşte bu uyuşmaya ölçü diyebiliriz.” Eflatun, aynı 
eser, IV, 432 a. 



 63 

düşen ödevi üstlenmesi prensibinin doğru olmasına bağlıdır.161 Devletin üç tür insan 

topluluğuna bölünmesi devlet idaresi ve askerlerin diğerlerinden ayrılması olduğu kadar 

meslek gruplarının da birbirlerinden ayrılmalarını zorunlu kılar. Platon’a göre “bir 

devlet için yıkıcı olan bu üç sınıfın birbirinin işine karışması, görevlerini 

değiştirmesidir.”162 Socrates’ın mevcut devlet şekillerini kabul etmemesinin nedeni 

ruh’un doğası hakkındaki inancından kaynaklanmaktadır. Mevcut devlet yapıları bireyin 

ruhun sağlıklı ve düzenli  yapısıyla bağdaşmamaktadır.163 Socrates’e göre, bir devlette 

doğruluk ya da adalet herkesin sadece kendisine düşen ödevi en iyi şekilde yerine 

getirmesidir. Akıllı, cesur ve ölçülü insan aynı zamanda doğrudur da, çünkü insan ruhu 

ile devletin değerleri arasında paralellik vardır: Devletin bilgeliği bireyin ruhunun akıl 

kısmına (intellect), bekçilerinki yiğitlik kısmına, tacirlerinki de arzulayan kısmına 

karşılık gelmektedir. Devletin kısımları ile ruhun kısımları arasındaki bu benzerlik 

bilgelikle uyum içindedir. Ruhun farklı kısımları devlette  yönetme, koruma ve 

arzulamadan oluşan farklı görevlere tekabül eder. Doğruluğun kaynağı ruhtur, devletteki 

doğruluk bunun suretidir. Bireysel ruhlar olmasa devletler de olmaz Bireysel ruhun 

devlete önceliği doğruluğun herşeyden evvel siyasi bir erdem olduğu gerçeğini  ortadan 

kaldırmaz. Burada temel nokta siyasi erdemin gayrı şahsi bir niteliğe sahip 

olamayacağıdır. Devlet, kanunlar, kurumlar yapılar bütünü olmaktan ibaret değildir. 

Devletin varlık gayesi yurttaşlarının refahı ve  doğruluktur. 

 

Socrates’e göre, sağlam ve olgun ruh dışarıdan gelecek etki ile değişmez. 

Buradan yola çıkarak Tanrı’nın da dışarıdan gelecek etkiler altında başka başka 

biçimlere giremeyeceğini ileri sürer.164 Burada, Socrates Olympos tanrıları yerine tek 

bir tanrıdan söz etmektedir. Bu tanrı kötülük etmeyen, kötülüğe sebep olmayan  

aslında Đyi bir Tanrı’dır. Socrates’e göre, Tanrı Đyi olduğu için insanların başına gelen 

                                                
161 “Demek toplumda herkesin kendi işini yapma gücü, devetin üstünlüğünde ölçü, yiğitlik ve bilgelik kadar yer 
tutar...Öyleyse öteki değerlerle birlikte devletin üstünlüğünü yapan bu güce doğruluk diyemez miyiz. ?” Eflatun, 
aynı eser, 433 e-434 a. 
162 Eflatun, aynı eser, 434 c. 
163 “Şimdi bu dediklerimizi insan için düşünelim. Her insanda da doğruluk buysa, o zaman ne şüphemiz, ne de 
diyecek sözümüz kalır. Yoksa araştırmamızı başka yöne çeviririz. Şmdilik bu araştırmamızı sonuna getirelim: 
Başta doğruluğu geniş bir alanda gördükten sonra onu bir tek insanda tanımamız daha kolay olur demiştik. Bu 
alanı da devlet diye almıştık. Doğruluğun en iyi kurulmuş bir devlette düşündüğümüz için elimizden geldiğince 
iyi bir devlet kurduk. Şimdi devlette bulduğumuz bu değeri insan üstünde deneyelim. Ona da uyarsa ne âlâ !”, 
Eflatun, aynı eser, 434 e. 
164 Eflatun, aynı eser,  381 a-b. 



 64 

her şey ondan gelmez. Yalnız iyi olan şeyler Tanrı’dan gelir.165  Socrates’in 

betimlediği Đyi Tanrı asla  yalan söylemez.166 Bir Tanrı’nın kendini değiştirmek 

istemesi olmayacak şeydir. Tersine, Tanrılar en güzel, en iyi varlıklar olduğundan hep 

oldukları gibi kalırlar.167 Socrates’in tek Tanrı’ya yönelmesi birliğin ve iyiliğin yiğitlik 

ve ölçüden daha yüksek bir ontolojik düzeye göndermede bulunmak içindir. 

Socrates’e dek  Yunan düşüncesinde iyilik ve kötülük tanrılardan gelmekte idi.168 

Tanrılar da, insan da gerçek yalandan nefret ederler, gerçek yalan aldanmış insanın 

bilgisizliğidir.Yalan içimizdeki bir halin benzeri, gölgesidir; sonradan ortaya çıkmış 

bir görüntüdür.169  “Tanrı haklıdır, iyi etmiştir, ceza görenler de bundan faydalanmıştır 

demeli. Şaire ceza görenler bahtsızdır, buna da sebep Tanrı’dır dedirtmemeli.”170 

Tanrılar dünyasında ve Tanrılardan gelen şeylerde  yalanın  yeri yoktur. 171Đyi 

Tanrı’ya inanmak  gerekir. Bu tanrı bekçilerin sisteme boyun eğmelerini sağlayan 

model olarak ortaya çıkar. Socrates’e göre, bekçiler pek öyle gülmeye düşkün 

olmamalıdır. Aşırı bir gülme insanın içinde aşırı tepkiler yaratır.. hele Tanrıları 

gülerken göstermek doğru değildir.172  Bekçilerin morallerinde zayıflama neticesi 

ruhlarına ölüm korkusunun girmesini engellemek için onları ölümün kötü bir şey 

olmadığına  ikna etmek gerektiği düşüncesindedir, bunun için Đyi bir Tanrı’nın varlığı  

şarttır. Socrates birlik, iyilik ve hakikat  hakkında konuşurken tek bir Tanrı’dan  

sözetmekte, yiğitlik ve ölçü hakkında konuşurken ise çoğul olarak tanrılar kelimesini 

tercih etmektedir.173 “Şairler ve yazarların insan üzerine doğru dürüst 

konuşmadıklarını, masallarında eğri insanların mutlu, doğruların mutsuz olduklarını, 

eğrili ğini gizlemesini bilen türlü nimetlere kavuşuyor; doğru insan ise başkalarına 

yararlı, kendine zararlı oluyor.”174 Şiirin iki türlü anlatma yolu var: Biri, tragedya va 

komedyadaki taklid yolu; öteki, şairin olan biteni kendisinin anlatmasıdır. Tragedya 

                                                
165 Eflatun, aynı eser,  379 a-c. 
166 “ Şimdi gelelim ikinci kanuna. Tanrı bir sihirbaz mıdır sence ? Birçok biçimlere girip karşımıza çıkabilir mi ? 
Ya da kendi yerine hayal gösterip çeşitli kılıklarda görünebilir mi ?” Eflatun, aynı eser, II, 380 d. 
167  Eflatun, aynı eser, 381 c. 
168 “ Bize iyi şeyleri de kötü şeyleri de Zeus dağıtır diyenlere bakmamalı,” Eflatun, aynı eser, 379 e. 
169 Eflatun, aynı eser,  382 c. 
170 Eflatun,  aynı eser, 380 b. 
171 Eflatun, aynı eser,  382 e. 
172 Eflatun, aynı eser,  388 e. 
173 Stanley Rosen, Platon’s Republic: A Study, Yale University Press, 2005, s. 94. 
174 Eflatun, aynı eser,  392 b. 



 65 

oynayanla, komedya oynayan aynıdır, her ikisinin yaptığı taklid işidir.175 Socrates’e 

göre, bir insan her şeyi birden iyi taklid edemez, ancak bir tek şeyi iyi taklid edebilir. 

Çeşitli taklidleri birden yapamayacağı gibi yaptığı taklidin kendi yaşadığı gerçeğe 

uygun olmasına da imkan yoktur. Dolayısıyle, bekçiler kandilerini sadece devlet 

işlerine vermeli, ondan başka hiçbir şeyle uğraşmamalıdırlar. Ancak Socrates  bir 

taraftan, devleti yönetenlere yalan söyleme hakkını tanır. Devlet adamları devletin 

yararına olacak şekilde düşmanlarına ya da yurttaşlarına yalan söyleyebilirler. Diğer 

taraftan, yönetilenlere yalan söyleme hakkını tanımaz.Yöneten yönettiği bir insanın 

yalanını yakaldığında onu cezalandırmalıdır, çünkü Socrates için “yalan devlet 

gemisini batıracak bir fırtınadır.”176 Socrates, Homeros’un tanrılara insani zaaflar 

atfetmesini gayrı ciddi bulur ve insanların hayatının merkezinde yer alan acılarını ve 

tecrübelerini ulvileştirmeyi amaçlar. 177 

 

           Platon’a göre,  devlet sağlıklı bir ruhun aynası değil ise orada doğruluğu adaleti 

bulamayız. Doğru bir ruha kavuşmak için doğru bir devlet kurmamız gerekir, çünkü  

tabiatı gereği hasta olan insan ruhları sadece filozofun yaptığı değişiklikler neticesi 

iyileşebilirler.178  Çağımızda  siyaset felsefesi Platon’un ki ile taban tabana zıttır, 

günümüzde  bireyin özgürlüğü en önemli prensiptir. Halbuki Platon’un devletinde siyasi 

yapı  yurttaşlarının mutlak itaatini gerektirir. 

 

     

Aristoteles’ de Tanrı ve Devlet  

            

           Aristoteles’in siyaset felsefesinde kozmik düzenin yeri vardır. Aristoteles’in 

doktrini Platon’un Timaios’da ortaya koyduğu doktrinle   temelde aynıdır. Her iki 

doktrine göre de gökteki yıldızlar kusursuz hareketlere sahip mükemmel varlıklardır. 

Aristoteles Platon’dan farklı olarak dünya’nın ruhu ve tekil ruhların birleşmesi mitosunu 

kendi metafizik anlayışının dışında bırakmıştır. Bunun yerine daha pozitif ve tamamen 

fiziksel bir doktrin ortaya koymuştur.  Aristoteles bilindiği gibi,  Platon’un ideler 
                                                
175 Eflatun, aynı eser,  394 a. 
176 Eflatun, aynı eser, 389 b-d. 
177 Eflatun, aynı eser, 388 a-e. 
178 Stanley Rosen, aynı eser, s. 94. 



 66 

doktrinini reddedecektir; ancak evrenin dini yorumunu yaparken Timaios’a çok şey 

borçludur. Aristoteles Tanrı’yı dünyada görür. Dünyadaki tanrısal güç onu 

heyecanlandırır. Aristoteles’e göre, madde ile kavranılabilir dünya arasındaki uyum 

gökyüzündeki mükemmel düzende kendini gösterir, bu düzen bir “Düşünce”nin 

varlığını ortaya koyar. Bu düşünce Hakiki Varlık’tır. Aristoteles ilk göğün hareketinin  

bu düşünceyle  evrendeki tüm varlıklarda bütünleşme arzusu doğurduğunu belirtir. 

Kozmik Tanrı fikri Aristoteles’in dünyayı anlamasına olanak vermiştir. Tanrı herşeyin 

içindedir. Tanrısallığı görmek için gökkubbeyi temaşa etmek yeterli olacaktır. 

Aristoteles’in  siyaset anlayışı metafiziğinin temel prensipleri ile uyumludur. Dünya tek 

tek varlıkların ve cevherlerin biraraya gelerek oluşturdukları çokluktan oluşmuştur. Bu 

varlıkların her biri bir taraftan bir tür madde ile birleşir, diğer taraftan bir bir forma 

sahip olur.179Cevherin formu varlığın tanımlar180 Bir varlığı niteleyen özellikleri  

zorunlu olarak  bu varlığı tanımlayan  kavramla birleşir.181 Bir tür cevherin özellikleri 

evrensel olarak tüm örneklerinde aynı şekilde ortaya çıkar182 Bu zorunlu özellikler 

cevherin özünü teşkil eder.183 Bunlar Aristoteles’in arızi olarak nitelediği, aynı cevherin 

tüm örneklerinde farklı şekilde ortaya çıkarak  diğer özelliklerle  tezat oluşturan 

özelliklerdir.184 Adalet kavramına Aristoteles’in metafiziğinde ortaya koyduğu bu 

teoriye göre bakıldığında görülür ki  her siyasi rejim diğerlerinden farklı tekil bir 

cevherdir. Bir siyasi rejimin  temel özelliklerinin yanısıra arızi nitelikleri  de vardır. 

Aristoteles’e göre, form (biçim)  bir kavramla birleşir. Bu bağlamda, tek bir rejim 

kavramı olamaz. Rejim yoktur rejimler vardır. Somut yasalar adaletin özünü teşkil eder. 

Aristoteles somut gerçeklerden bağımsız bir adalet standardının bulunduğunu kabul 

etmez. Onun etik ve siyasi düşünceleri metafizik  teorisiyle tutarlıdır. Bu nedenle, ideal 

ve tekil bir devet anlayışı düşünülemez. Farklı siyasi rejimlerin, iyi ve kötü yönlerı 

vardır. Siyasal rejimlerin birbirini döngüsel olarak izlemesi kozmik düzene uygun bir 

hareketi andırır. Platoncu idea’da  adalet kavramı aşkın ve bağımsız  bir düzleme 

oturuyordu, halbuki Aristoteles’in relativist yorumunda, pozitif  kanun anlayışı öne 

                                                
179  Aristoteles, Metafizik .Çev. Prof. Dr. Ahmet Arslan, Sosyal yayınlar, Đstanbul, 1996, (1029, 1033, 1054, 
1035, 1038).   
180  Aristoteles, aynı eser, (1029 a, 1033a-b, 1034 b, 1035 a, 1038 b). 
181  Aristoteles, aynı eser,  (1026 b, 1028 a, 1032 b, 1042 a, 1043 a). 
182  Aristoteles, aynı eser,  (1015a-b). 
183  Aristoteles, aynı eser,  (1030 a, 1031 a). 
184  Aristoteles, aynı eser,  (1006 b, 1017 a, 1025 a). 



 67 

çıkmaktadır; ancak bu hususta aşırıya kaçmaz, doğal yasaya uygun adalet prensiplerinin 

pozitif kanunlara tarihsel ve rasyonel bir standart getirebileceğini kabul etmiştir.  

 

     Aristoteles için insan  tabiatı gereği sosyal ve siyasi bir hayvandır (zoon 

politikon). Bir insan için en mükemmel hayat diğer insanlarla kurulan uyumlu ilişki 

içinde yaşayacağı bir polis (Yunan şehir devleti) toplumunda  mümkün olabilir. Köleliği 

tasdik eden Aristoteles’e göre, polis siyasi olduğu kadar doğası gereği birbirinden farklı 

olan yurttaşların üzerinde uzlaştığı müşterek değerler üzerine kurulan bir toplum 

anlamına gelir. Aristoteles için etik insan hayatının nihai hedefidir. Filozof  erdemli 

hayata  eudaimonia adını verir. Birçok erdem türü vardır; ancak bunlardan en önemlisi 

adalettir. Doğru insan doğru bir nedene dayanarak doğru şeyi yapma alışkanlığına sahip 

olan insandır. Doğru insan  fiilleri adalet ilkesi ya da orantısal eşitlik ilkesi prensibinin 

gereklerine uygun olan fiillerdir. Adalet ilkesi tabii hukukun en temel ilkesidir. Bu 

prensibin, orantı prensibine göre hizmetlerin emek karşılığı dağılımına dayanan  

orantısal adalet (justice commutative), liyakat açısından eşit olan insanlar arasında 

eşitli ği sağladığında dağıtıcı adalet ve  şiddet söz konusu olduğunda ya da 

anlaşmazlıklardan doğan eşitsizlikleri düzeltmek gerektiğinde  düzeltici (corrective), 

diğer bir ifadeyle, denkleştirici adalet  olmak üzere üç ana uygulama alanı vardır.185 

Denkleştirici adalet’te adalet ilkesi aritmetik eşitli ğe indirgenir. Örneğin bir yargıç 

cinayet işlemiş bir suçluya sadece kanuna göre değil, aynı zamanda cinayetin türüne 

(kasıtlı olarak, yanlışlıkla, kaza neticesi,  ya da öfkeye kapılarak işleyebilir) bağlı olarak   

ceza verir. Anayasa herhangi bir  polis’deki yaşam tarzına uygun olarak ortaya çıkmış  

geleneksel nitelikli çeşitli yasaların çatısını oluşturur, farklı türde siyasi anayasalar 

vardır. Aristoteles için en önemli değer adalettir. Nikomakhos’a Etik’te Đyi’yi herşeyin 

arzuladığı şey186olarak tanımlar. Adalet  her insanın siyasi hayattaki nihai  arzusudur. 

Đnsan doğası gereği moral değerleri olan bir varlıktır, bu nedenle, adalet prensibine 

uygun bir yaşam sürdürdükleri takdirde ihtiyaçlarına doğalarına uygun olarak 

                                                
185 Prof. Dr. Vecdi Aral, Rectifactory justice (gr.diorthotikon dikaion) karşılığı olarak  denkleştirici adalet, 
distributive justice (gr.dianemetikon dikaion) karşılığı olarak da dağıtıcı adalet terimlerini kullanıyor. Hukuk 
Felsefesinin Temel Sorunları, Filiz Kitabevi, Đstanbul, 1992, s.130-131. Ayrıca bkz. Lambros Couloubaritsis, 
Aux Origines de la Pensée Europeenne, s. 497. 
186 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, (1094 a). 



 68 

karşılayabilirler. Aristoteles için siyasetin nihai hedefi adalet prensibine uygun hayatın 

bireylerin şahsi gelişimini  mümkün hale getirmesi olmalıdır.187 

 

Tony Burns, çevirmenlerin genelde Aristoteles’in eudaimonia’sına karşılık olarak 

mutluluk kelimesini kullanmalarının isabetli olmadığına işaret ediyor. Burns’e göre, 

Aristoteles eudaimonia kelimesini kişinin moral mükemmelliğe ulaşması anlamında 

kullanıyor.188 Aristoteles’in görüşüne göre, polis’deki siyasi adaletin prensipleri 

yurtttaşlar için doğrular ve yanlışların ayırdedilmesi analamında adaletin standardını 

oluşturur. Polis’in pozitif  kanunları, aynı zamanda, yurttaşların moral kanunlarıdır. 

Doğru bir siyasetçinin hedefi kanunlara itaat eden iyi yurttaşlar ortaya çıkarmak 

olmalıdır: 

 
                   Mutluluk değerli ve kendisi amaç olan  şeylerdendir. Bunun böyle olduğu, 

mutluluğun ilk şey olmasından da görünüyor; çünkü hepimiz bütün öteki 

şeyleri onun uğruna yapıyoruz; iyi şeylerin başını ve nedenini de değerli ve 

tanrısal bir şey olarak kabul ediyoruz. Madem mutluluk, ruhun, kendisi 

amaç olan erdeme uygun bir etkinliği, erdem konusunu araştırmalı; bu 

şekilde belki mutluluk konusuna da daha iyi bakmış oluruz. Ayrıca 

gerçekten siyaset adamı olan kişinin mutluluk konusuyla özellikle uğraştığı 

düşünülür; çünkü o, yurttaşları iyi kılmak, yasalara uyan kişiler yapmak 

ister;189 

 

            Yasal olan ne varsa aynı zamanda adildir. Aristoteles’in ifadesiyle : 

 

                                                
187 “Her bilgi ve her tercih bir iyiyi arzuladığına göre, siyasetin arzuladığını söylediğimiz şey ve tüm 
yapılabilecek iyilerin en ucundaki şey nedir ? Adı konusunda pek çok şey anlaşılıyor, hem sıradan kişiler hem de 
seçkin insanlar ona mutluluk diyorlar, iyi yaşamayı ve iyi durumda olmayı da mutlu olmakla bir tutuyorlar. Ama 
mutluluğun ne olduğu tartışma konusudur, çoğunluğun ondan anladığı da bilge kişilerinkiyle aynı değil. Kimi 
apaçık belli şeyleri, sözgelişi haz, zenginlik ve onuru anlıyor, kimi de bir başka şeyi; çok kez aynı kişi bile başka 
başka şeyleri anlıyor, örneğin hasta olunca sağlığı yoksul düşünce zenginliği; kendi bilgisizliklerini bilenlerse, 
büyük ve onları aşan şeylere hayran kalıyorlar. Kimi pek çok olan bu iyi şeyler yanında kendisi için iyi olan bir 
şeyin olduğunu, bunun da  bunların iyi olmasının nedeni olduğunu düşünmüştür. Öyleyse bu kanıların tümünü 
sınamak belki boşuna olur, en yaygın olanları ya da bir temeli var gibi görünenleri sınamak  yeterlidir.”  
Aristoteles, Nikomakhos’a Etik,  (1095 a). 
188 Political Thinkers, From Socrates to the Present, Ed. by David Boucher and Paul Kelly, New York: Oxford 
University Press, 2005. Đçinde Tony Burns, Aristote, s. 79.  Saffet Babür burada eudaimonia’ya  karşılık   
mutluluk kelimesini kullanıyor. 
189 Aristoteles, aynı eser, (1102 a). 
 



 69 

                   Adalet yasaya uygun olanda ve eşitli ği gözetende, adaletsizlik ise yasaya 

aykırı olanda, eşitli ği gözetmeyende olur.190 Adalet erdemin bir parçası 

değil, erdemin bütünüdür; karşıtı olan adaletsizlik ise kötülüğün bir parçası 

değil, kötülüğün bütünüdür, Erdem ile bu adaletin arasında ne fark olduğu 

söylediklerimizden bellidir, bu adalet erdemle aynı şeydir, ama adaletin 

olduğu şey ile erdemin olduğu şey aynı değildir, Başkasıyla ilişkide 

sözkonusu olduğunda adalettir, kendi başına böyle bir huy sözkonusu 

olduğunda erdemdir.191 

 

           Dolayısıyle, adalet Aristoteles’de siyasi bir erdemdir ve  toplumun belirli 

kurallar, yasalar çerçevesinde düzen içinde yaşaması ile mümkün olabilir. Aristoteles 

Nikomakhos’a Etik’ten aldığımız ifadelerini Politika daki şu sözlerle  tamamlamış 

oluyor: 

 

Adalet eşitlik olarak görülüyor ve öyledir de, ama herkes için değil, yalnızca 

eşit olanlar arasında. Eşitsizlik de adalet diye görülüyor ve o da öyledir, ama 

yine herkes için değil, yalnızca eşit olmayanlar arasında. Neyin adalet 

olduğuna karar verirken, bu “kimin için”i gözümüzün önünde tutmazsak, 

kötü yanlışlıklar yaparız. Şu nedenle ki, kendimiz hakkında kararlar 

veriyoruz ve insanlar kendi çıkarları söz konusu olunca genellikle  kötü 

yargıçlardır..bütün yasal davranışla ilgilenenlerin yurttaşların iyiliğini ya da 

kötülüğünü göz önünde bulundurmaları gereklidir. Dolayısıyle, yalnızca 

sözde değil, sahiden devlet adını taşımaya layık olacak bir devletin erdemle 

ilgilenmesi gerektiği besbelli anlaşılmaktadır.192  

 

 Platon  erdemleri bilgelik, cesaret (yiğitlik), itidal ve adalet olmak üzere dörde 

indirgemişti, Aristoteles ise insan fiillerine bağlı olarak ortaya çıkan çok sayıda erdem 

olduğunu düşünür; ancak tüm insan fiilleri için geçerli olan erdemler de vardır. 

Aristoteles’in etiği empirik değildir, çünkü Aristoteles için “eşitlik bir orta olduğuna 

göre hak da bir orta olsa gerek. Eşit olmada en az iki şey sözkonusudur. Buna göre, hak 

                                                
190 Aristoteles, aynı  eser,  (1129 b). 
191 Aristoteles, aynı  eser,  (1130 a). 
 
192 Aristoteles, Politika, kitap  III, 9. Çev. Mete Tuncay, Đstanbul: Remzi Kitabevi, 2000. s. 83-84. 



 70 

bir orta olmalı, eşit olmalı ve bir şeyle ilgili, birileri için olmalı; orta olarak birşeylerin 

ortası (ki bunlarda daha çok  ve daha azdır) eşit olarak iki şeyin eşitli ği, hak olarak da 

birilerinin hakkı olmalı.”193 Aristoteles bütün ve parça gibi düşünüldüğünde, eşitli ğe 

aykırı olan her şeyin yasaya aykırı olduğunu; ancak yasaya aykırı olan herşeyin eşitli ğe 

aykırı olmadığının altını çiziyor. Yasaya uygun şeyler erdemin buyruklarıdır.194 

Haksızlık eşitsizlik ise hak eşitliktir. Kısaca, herhangi bir bağlamda ortaya çıkan her fiil 

orta ölçütüne göndermede bulunacak bir uygulamayı gerektirir. Aristoteles  biri 

orantısal diğeri ise aritmetik olmak üzere iki tür eşitlikten söz eder, bunlardan birincisi 

ikincisinin sınırlı bir uygulamasıdır. Moral kuralların ya da kanunların  adalet 

prensibinin temelinde olması gibi eşitlik prensibi  de adaletin yüce prensibini  oluşturur. 

Denkleştirici adalet polis’deki yurttaşlar arasındaki etik ve sosyal ilişkileri düzenler. Bu 

alanda, bireyler aritmetik prensipler çerçevesinde hukuki muameleye tabi tutulmalıdır. 

Yurttaşlar eşit haklara sahip olduklarını bilmeli ve şehir devletinin (polis) kanunları  da 

eşit hakları gözetmelidir.  Dağıtıcı adalet ise  herhangi bir polis ile yurttaşları arasındaki 

ili şkileri düzenler. Aristoteles için eşitlik problemi tamamıyle formal bir prensiptir. 

Adalete ve mantığa uygun olarak eşitler benzer durumlarda eşit muamele görmelidirler. 

Tarafsızlık prensibi siyasi alanda olduğu kadar etik alanda da geçerli olmalıdır. Bu 

prensip  gerçekleşen münferit bir olayda somut bir şekilde hayata geçirilmelidir. Formal 

prensip olarak adalet bir cevher olarak kabul edildiğinde, herhangi bir polis’de gelenek 

ve göreneklere  uygun olarak gerçekleştiği zaman pozitif hukuk adını verdiğimiz sahada 

uygulanmak suretiyle somut hale gelir.  

 

 Aristoteles için bir siyasetçinin  en önemli görevi kanun koyuculuğudur. 

(nomothesis) Site devleti anayasası kanunları, gelenekleri ve kurumları kapsamalıdır. 

Siyasetçi anayasaya uyulması için gerekli tedbirleri alır, zorunlu hallerde yeni reformlar 

yapar, yerleştirdiği siyasi sistemi bozabilecek gelişmelerin önünü alır. Aristoteles 

siyasetçiyi zanaatkâra benzetir. Bu benzerliği açıklamak için zanaatkârın el emeği ile 

meydana getirdiği ürünü devinimi  ya da değişimi gerçekleştiren  maddi, biçimsel, fail 

                                                
193 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik,  (1130 b). 
 
194 Aristoteles, aynı  eser, aynı yer. 
 
 



 71 

(etkin) ve nihai (ereksel) adlarını verdiği  neden dört temel nedene başvurur195: Örneğin  

çömlekçinin maddi neden olan kile, bir kap şeklini vermesi biçimsel nedeni oluşturur.Bu 

kabın içinde suyu barındırma özelliği ise nihai nedenidir. Çömlekçi ise devinimi 

meydana getiren fail nedendir.  

 

  Site devleti de dört nedene göre açıklandığında, anayasa  (politeia)196bu devletin  

biçimsel nedenidir. Aristoteles’e göre, “anayasa, bir devlet içinde yaşayanları 

örgütlemenin bir yoludur.”197 “Devlet, yurttaşların bir anayasa içinde birleşmeleri 

demek olduğuna göre, yurttaşların anayasası değiştiği ve ayrı bir türden olduğu zaman, 

devlette değişmiş olur.”198 Aristoteles anayasanın varlığın içinde doğal olarak bulunan 

ruh gibi  düzenleyici bir prensip olduğunu vurguluyor. Dolayısıyle anayasa bir anlam 

da yurttaşların yaşam tarzı oluyor. Burada, yurttaşlar bir toplumda siyasi haklara sahip 

azınlığı ifade ediyor. Aristoteles kim olursa olsun, herkesin mutlu olarak 

yaşayabileceği ve hareket edebileceği biçimde düzenlenmiş bulunan bir anayasanın en 

iyi anayasa olduğunu açıkça belirtiyor.199 

 

           Site devletinin varolması için bir fail neden gerekir. Aristoteles’e göre bu fail 

neden devleti yöneten siyasetçi, yani hükümdardır. Bir toplumda düzenin tesis edilmesi 

için bir otoriteye ihtiyaç vardır. Hükümdarın siyasi yetkisi anayasa ile belirlenir. 

Aristoteles için  Lykourgos ve Solon anayasalar yapmış, hem yasaları koymuş hem de 

toplumsal yapıyı kurmuş liderlerdir. Bu hükümdarlar biçimsel neden olan anayasanın 

kurucusu fail neden olarak ortaya çıkarlar. 200 

 

          Aristoteles’in  Politika’sına hakim olan nihai (ereksel) neden  eserin  girişindeki 

cümlelerde  ifade edilmiştir: 

                                                
195 Aristoteles, Fizik, ikinci kitap, 3, Çev. Saffet Babür, Đstanbul: Y.K.Y., 2001; Metafizik, II. Kitap, (a ).Çev. 
Prof. Dr. Ahmet Arslan, Đstanbul: Sosyal Yayınlar, 1996. 
196 Mete Tuncay Politika  çevirisinde, Platon’un Devlet’inin Yunanca asıl adının politeia olduğunu belirterek bu 
sözcüğün karşılığının dilimizde anayasa olduğunu; ancak  batı dillerinde yasalar düzeni  ifadesinin polity 
sözcüğü ile karşılaştırıldığını, bu nedenle politeia’yı siyasal yönetim olarak tercüme etmeyi uygun bulduğunu 
ifade ediyor. Aristoteles Politika, kitap II, bölüm 6, s. 43. 
197 Aristoteles, Politika, kitap III, 1, s.70. 
198 Aristoteles, aynı eser, kitap III, 3, s.73. 
199 Aristoteles, aynı eser, kitap VII, 2, s.198. 
200 Aristoteles, aynı eser, kitap II, 12. 



 72 

 

Kendi gözlemlerimiz, bize, her devletin iyi bir amaçla kurulmuş bir 

topluluk olduğunu söyler, “Đyi” diyorum, çünkü gerçekten, bütün insanlar 

eylemlerinde iyi saydıkları şeyi elde etmeye çalışırlar. Öyleyse, bütün 

topluluklar şu ya da bu iyi şeyi amaçladıklarına göre, toplulukların en 

üstünü ve hepsini kapsayanı da, yüce Đyi’yi amaç edinecektir. Bu bizim 

Devlet dediğimiz topluluktur ve o topluluk türüne de siyasal  topluluk 

diyoruz.201 

 

       Kısaca, site devleti belli bir toprak parçası(maddi neden) üzerinde, 

belirli bir anayasaya göre (biçimsel neden) bir siyasi erk (fail neden)  

tarafından yönetilen bir insan topluluğunun oluşturduğu bir yapıdır. 

Aristoteles site devletinin doğal bir topluluk biçimi olduğunu söyler. 

Aristoteles için herhangi birşeyin “doğa”sı onun ilk değil son durumudur. 

Bu sona yönelen büyüme sürecine de “Doğa” denmektedir.202 

 

           Aristoteles siyasi düşüncesini Politika’da farklı türde siyasi anayasaların 

sınıflandırılması üzerine bina eder ve  altı muhtemel temel  anayasa tespit eder. Doğal  

kanun ya da doğal adalet kavramına önem atfeder; ancak Platon gibi adaletin aşkın ve 

bağımsız bir prensibi olabileceğini kabul etmez, onun adalet  teorisi doğal kanun ile  

polis’lerdeki etik göreceliğin bir bileşimi olarak ortaya çıkar. Etik erdemler teorisini inşa 

eden Aristoteles için adalet dışındaki en önemli sivil erdemler: içtenlik, nezaket, 

ölçülülük,  haklı  öfkedir. Bu erdemler sosyal uyumu kolaylaştırırlar.  Đnsan ilişkilerinde 

zenginlik, şan, şeref, zevkler gibi  iyi şeylerin  gerekliliğini kabul eden Aristoteles  

doğru bir ölçüt olmadan herkesin mutluluğu için gerekli olan söz konusu iyilerin uyumu 

bozabileceğini öngörmektedir. Politika’nın hedefi sevgi ve saygıya ve uyuma dayanan 

olumlu ilişkilerin geliştirilmesi olmalıdır. Aristoteles dostluğun hakim olduğu yerde 

adaletin bir işlevi kalmayacağını vurgular. Bununla beraber, böyle bir  bakış açısının 

hayal edilmesi güç bir ideal olduğunun farkındadır, bu nedenle, çıkar duygusunun insan 

faaliyetlerinin temelinde yer ettiğini kabul eder, bu noktadan hareketle insanları 

                                                
201 Aristoteles, aynı eser, kitap I, 1. 
 
202 Aristoteles şöyle ifade ediyor: “biz herhangi bir şeyin yetkinleşme sürecinin tamamlanmış ürününe o şeyin 
doğası deriz.” Kitap I, 2  içinde, s. 9. 



 73 

birbirine bağlayan dostluk, arkadaşlığın ortak menfaatlerin muhafaza edildiği sürece 

korunabileceğini savunur. Aristoteles’e göre, erdem üzerine kurulan mükemmel dostluk  

sadece iki üç kişi arasında gerçekleşebilir. Aristoteles dostluğu analiz ettiğinde, bir 

insanın mutlu olabilmek, kendi benliğinin  bilincine varabilmek (sunaisthesis) için 

toplumdan uzaklaşıp kendi içine kapanması gerektiğine inanır. Bireyin kendine dönük 

kapalı hayatı gerçek dostluk sözkonusu olduğunda gerçekleşebilir, çünkü arkadaş 

kişinin  bir  tür aynasıdır, herkesten sakındığımız şeyleri  arkadaşımızla paylaşırız. 

Arkadaşlık ve aşk insana mutluluk verir, dolayısıyle bireysel mutluluk bir başkasının 

varlığıyla mümkün olabilir ve yakınlarımızın ve bizimle aynı yurdu paylaşan diğer 

yurttaşların mutluluğunu varsayar. Aristoteles’e göre, siyaset bu perspektifin 

genişlemesidir. Bireysel etiğin siyasi etiğe model olması bireyin  arkadaşlık, aşk, teorik 

çalışma gibi fiilerinin siyasi bir fiile dönüşmesi anlamına gelmese de şehir devletinin  

bireyi öncelediği hakikati gözardı edilemez, teorik bir çalışma ancak bir polis’te 

gerçekleşebilecek  moral ve maddi koşullar bütününü gereksinir. Bireysel mutluluğun  

polis’e bağlanması temel bir soruyu ortaya çıkarır: Polis’in varlığında nihai hedef 

yurttaşların mutluluğu  ya da Burns’ün çevirisiyle, moral mükemmelliğe erişmesi değil 

midir ? Aristoteles’in siyaset teorisinin temelinde  öncelikle siyasi aktivitenin hedefini 

yurttaşlar için özgürlüğün referans noktası olduğu  müşterek bir dünyanın, daha sonra da 

özgürlüğün her yurttaşın mutluluğunu sağladığı müşterek iyiyi  gerçekleştirmek vardır. 

Başkalarıyla birlikte yaşamakta aciz olan ya da başkalarına ihtiyaç duymadan  yaşayan 

kendine yeterli bir kişi  olsun  ya da aşağı bir varlık, bir hayvan ya da insana üstün bir 

varlık olarak tanrı  olsun Aristoteles Politika’da bu tür hayat tarzı sürdürenlere apolis 

(şehirsiz) adını verir.203 

 

           Aristoteles Politika’da  insani eylemler, etkinlikler ve üretim alanlarını sistematik 

bir şekilde irdelemektedir. Şehir devletinin nihai hedefi yurttaşlarının mutluluğunu 

sağlamak olmalıdır. Politikasını  özgürlüğün  her yurttaşın mutluluğunun hizmetinde 

olduğu ortak değerler üzerine bina eder. Birey Platon’da olduğu gibi mutlak model 

                                                
203 Lambros Couloubaritsis, aynı eser, s. 494-499. 



 74 

değildir, tam aksine site devletindeki hukuki ve sosyal haklarıyla varolan toplumsal bir 

varlıktır.204 

 

           Aristoteles “yaşama” olgusunun ötesine geçip “iyi yaşam” yani iyi ve adil 

yurttaşlardan oluşan bir devlet üzerinde durur. Bu devlette yurttaşlar dostluk ilkelerine 

dayalı bir ortak yaşamı gerçekleştireceklerdir: “Devlet herkesin, aileleri ve akrabaları 

içinde iyi yaşamalarını, yani tam ve doyurucu bir yaşam sürmelerini olanaklı kılabilmek 

içindir. Bu  aile grupları ayrı bir yerde yaşamazlar ve aralarında evlenmezlerse 

(birbirlerinden kız alıp vermezlerse) bu amaca erişilemez. Đşte gerçekten, çeşitli 

şehirlerde evlilikle akraba olmuş kimselerden meydana gelen birlikler, kardeşlikler, 

tanrılara kurban kesmek için aile toplantıları ve öteki toplumsal ilişki türleri görmemiz 

hep bundandır. Bütün bu etkenlikler bir dostluk anlatımıdır; çünkü bize toplum içinde 

yaşamayı yeğleten, başkalarını sevmemiz oluyor ve bunların hepsi, devletin amacı olan 

iyi yaşamın sağlanmasına katkıda bulunuyorlar. 205 

   

           Yukarıda da görüldüğü gibi, eşitlik sadece yurttaş olanlar arasında mümkün 

olabilmektedir. Toplumdaki diğer sınıfların mutluluğu yurttaşlarınkine yani şehir 

devletinde sorumluluk almaya yeterli erdemi tam anlamıyla gerçekleştirebilecek 

olanlara bağlıdır. Bu sınırlama, Aristoteles’in siyaset felsefesinin sınırını da çizmektedir. 

Aristoteles’in Politika’nın ikinci kitabında  Platon’un Devlet’ine getirdiği eleştiriler bir 

analiz modeli oluşturur: Platon’un Devlet’inde amaçladığı  en eksiksiz birlik anlayışına 

karşı temel tezi şehir devletinin doğası gereği çoğul niteliklere sahip olduğudur. Kadın 

ve çocukların ortak kullanımı gibi yollarla devletin homojenleşme yoluna sokulup, 

büyük bir aileye nihai olarak da tek bir kişiye dönüşeceğine işaret ederek şehir 

devletinin ancak farklılıkların mevcudiyeti ile var olabileceğini, mutlak surette birbirine 

benzer olan bireylerden bir şehir devleti teşkil edilemeyeceğini belirten Aristoteles’e 

göre, kadının ve çocukların ortak kullanımı sevgi ve şevkati ortadan kaldıracak insanları 

gayrı ahlâki davranışlara sürükleyecektir. Platon’un idealizmini eleştiren rasyonalist 

Aristoteles’e göre, topluluklar içinde site devleti en iyi devlet türüdür. Site, aile, 

akrabalık bağları ve kasaba gibi kısımlardan oluşur.  Aristoteles Platon’dan farklı olarak 

                                                
204 Zoon politikon. 
205 Aristoteles, aynı eser, kitap III, 10, s. 85. 



 75 

hükümet, kral, aile reisi, efendi arasında farklılıklar olduğunu belirtir ve Platon’un üç 

kısımdan oluşan ruh ve buna uygun olarak üç sınıflı toplum anlayışını reddeder. 

Aristoteles “aynı adamların hem silah taşıdıklarını hem de toprak sürdüklerini görmek 

gayet olağandır” der. Çeşitlilik ve benzer olmama gibi nitelikler her türlü toplum için 

geçerli objektif olgulardır. “Her devletin tek bir  varlık olmadığı, hepsinin birçok 

parçalardan meydana geldiği kabul edilmiştir.” Bu parçalar: 1.Yiyecek üretimiyle 

uğraşan halk kitlesi (çiftçiler) 2. Banausoi yani şehir hayatının sürdürülebilmesi için 

zorunlu işleri yapanlar ve daha yüksek bir konfor ya da kültür düzeyine hizmet edenler 

şeklinde ikiye ayrılır. 3.Tüccarlar (toptan ve parekende alışveriş yapanlar) 4. Kiralık 

işçiler 5. Şehri savaşta savunacak sınıf.206 Bütün devletlerde topluluğun üç kesimi 

vardır, çok zenginler, çok yoksullar ve orta halliler (aradakiler).207  Orta halli olmak akla 

en uygun olan durumdur. Aristoteles  VI. kitabın 8. bölümünde şehir devletindeki görev 

dağılımını ayrıntılı biçimde anlatır: Alışverişlerin düzgün yapılması, pazar yerlerinin 

denetimi (agoronomia), imar ve yol yapımına ilişkin görevler ve işler (astynomia), 

tarımcılar, şehir dışında tarımcılar  (agronomia), ormancılar (hyloroi)  vb. 

 

           Çoğunluğun yargısı bireyinkinden daha değerlidir. Bir sanatı icra edenin yarattığı 

eseri hakkındaki değeri kullanıcılar belirler yaratıcı değil, etrafındakilerle görüş 

alışverişinde bulunan yurttaş yöneticinin tecrübeden yola çıkarak alacağı kararlar iyi 

eğitilmi ş bilgeninkinden daha etkili ve yararlı olacaktır. Her çeşit bilgi ve etkinlikte 

amaçlanan erek iyiliktir. Bu özellik ile onların en yükseği, devletin ve yurttaşların 

etkenlikleri için doğrudur. Devlette amaçlanan iyilik adalettir, buysa bütün topluluğun 

iyili ği için olandır. Kişiler arasında herhangi bir genel fark, farklı adalet ve farklı hak 

demektir. 

 

           Aristoteles yurttaşın vasıflarını şöyle tarif eder: “Toplumda önemli olan ve 

dolayısıyle düşünülebilecek nitelikler soylu doğmuşluk, özgür doğmuşluk ve 

mülkiyettir; çünkü üyelerin özgür olmaları ve vergi vermeleri gerekir. Kölelerden bir 

şehir yapamayacağınız gibi, yoksullardan da yapamazsınız. Özgür nüfus ve servet 

olmadan bir şehir hiç olamaz, adalet ve yiğitlik olmadan da iyi yönetilemez....iyi yaşamı 

                                                
206 Aristoteles, aynı eser, kitap  IV, 4, s. 115.  
207 Aristoteles, aynı eser, kitap  III,  12, 13, s. 90-92. 



 76 

sağlamak bakımından eğitim, erdem ve yetenek en yüksek öneme hak kazanır. Mutlak 

bir eşitli ğin tümüne birden ağır bastığı anayasalar bozuk biçimler ya da sapmalar diye 

sınıflandırılmalıdırlar.Özgür doğumlularla iyi doğumlular birbirleriyle yakından 

ili şkilidir, her ikisi de doğuma dayanır...iyi doğumlu olmak iyi soydan gelmek 

demektir.”208 Yurttaşların üstün niteliklere sahip olması  siyasi ve hukuki kararlarda 

anayasa ve yasaların zorunluluğu ilkesini ortadan kaldırmaz. Kanunlar da toplumun 

yapısına göre değişir. Sabit kalan değişmeyen kanunlar aynı site devleti içinde dahi 

sorunlara yol açabilir. Site devletinde adaletsizlik sadece aşırıya kaçmak başkalarının 

hakkına tecavüz etmek değil, aynı zamanda vatandaşların sorumluluklarını yerine 

getirmemesidir. Bu nedenle Aristoteles’in ideal devletinde kanunları özel durumlara 

tatbik ederken vatandaşların dürüstlüğü temel belirleyici ilke olacaktır, çünkü dürüstlük  

uygulamada adil davranmayı gerektirir. “..bütün yasal davranışlarla ilgilenenlerin, 

yurttaşların iyiliğini ya da kötülüğünü göz önünde biulundurmaları gerekir. Dolayısıyle, 

yalnızca sözde değil, sahiden devlet adını taşımaya layık olacak bir devletin erdemle 

ilgilenmesi gerektiği anlaşılmaktadır. Yoksa devlet ortaklığı yalnızca bir bağlaşma 

(ittifak) olur; bilinen anlamdaki bağlaşmalardan yalnızca yeri ve kapsamıyla ayrılır; bu 

gibi koşullar altında Yasa basit bir sözleşmeden ya da sofist Lykophron’un dediği gibi 

karşılıklı haklar güvencelemesinden ibaret kalır, yurttaşları iyi ve adil yapacak gücü 

olmaz, oysa olmalıdır.” 209  

 
           Aristoteles doğru bir rejim ve bu rejimden sapma durumunu çeşitli siyasi 

sistemler temelinde inceler. Hiyerarşik dağılım şöyledir: Monarşi, Aristokrasi ve 

Cumhuriyet bu rejimlerin sapmış türleri şu üç  başlık altında toplanmaktadır: Tiranlık, 

Oligarşi ve Halk demokrasisi, Bu sapmalardan en kötüsü tiranlıktır, çünkü tiranlık her 

türlü adaleti reddeder. Demokrasi Aristoteles’e göre en iyi rejimlerden biridir. 

Demokraside tüm yurttaşların menfaatlerinin gözetilmesi devlet içindeki herhangi bir 

sınıfın menfaatinden üstündür. Doğru anayasalar üç taneydi: krallık, aristokrasi ve 

siyasal yönetim (politeia). Bunlardan sapmalar da üç taneydi: Krallıktan tiranlık, 

aristokrasiden oligarşi ve siyasal yönetimden demokrasi (halk demokrasisi).” 210 

Demokrasinin yol gösterici ilkesi özgürlüktür, aristokrasinin yol gösterici ilkesi erdem, 
                                                
208 Aristoteles, aynı eser, kitap III,  12, 13, s. 90-92. 
209 Aristoteles, aynı eser, kitap III, 9, s. 84. 
210 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 2, s. 111. 



 77 

Oligarşininki ise servettir.211 “Yoksulların sayısının, herhangi bir nitel açığı bastırmaya 

yetecek kadar geniş olduğu bir yerde demokrasi doğaldır; demokrasinin ne türden 

olacağı da, her örnekte sayısal üstünlüğü olan halkın ne türden olacağına dayanacaktır. 

Örneğin toprağı işleyenler çoğunluktaysa, demokrasinin en üst düzey biçimi meydana 

gelecektir; aşağı işleri yapan ve ücret alanlar ağır basarsa, o zaman en alttaki biçimi; 

arada da ortadaki. Öte yandan zengin ve önemli kişilerin nicel aşağılıklarını bastıran 

daha büyük bir nitel üstünlükleri varsa oligarşi meydana gelir; yine onun bir türde 

oligarşiyi oluşturanların nitel üstünlük derecesine bağlı olacaktır. Fakat her zaman bir 

yasa koyucunun nüfusun orta kesimini sağlamca anayasaya bağlama çabasında olması 

gerekir. Oligarşik nitelikte yasalar yapıyorsa, hep orta sınıfı göz önünde tutmalı; 

demokratik ise, yine bu yasaları orta sınıf için çekici kılmalı. Orta sınıfın sayısı iki 

aşırının toplamından, hatta yanlız birinden daha çoksa, anayasanın sürekli olma olasılığı  

yüksektir. Zenginlerle yoksulların orta sınıfa karşı birleşmeleri tehlikesi yoktur; çünkü 

hiçbiri ötekine hizmet etmek istemeyecektir.”212  

 

         Aristoteles demokrasiler içindeki en onurlu yerin tarımsal demokrasi olduğunu 

belirtir. Tarımsal demokraside bütün yurttaşların seçimlerde oy kullanmaları, 

soruşturmalarda bulunmaları ve mahkemede üyelik yapmaları, mülkiyet koşulunu  

yerine getirme ayracı olarak yeteneğe bakılması gerekir. Yönetim halkın isteğine uygun 

olacak ve bunun yanısıra kültürlü ve sivrilmiş insanlara da doyum sağlayacaktır; 

kendilerinden aşağı olanlar tarafından yönetilmeyecekler ve kendi yönetimleri adil 

olacaktır, çünkü başkalarının onlardan hesap sormaya hakkı olacaktır.213  

    

           Monarşinin sapkın olmayan doğru biçimi anayasal krallıktır, en açık örneği 

Lakadaimonia’da görülendir. Kral sefere çıktığında, savaşta öldürme yetkisine sahip 

iken barışta bu yetkisini kullanamaz. Dini işlere de bakan  kral yasa gereği kendini 

isteyen uyrukları yönetir tiran ise istemeyen uyrukları, dolayısıyle Kral kendi 

yurttaşlarını korur. Tiran ise kendini yurttaşlarına karşı korumak zorundadır. Bu 

egemenlik türü, barbar krallıklardan yalnızca babadan oğula geçmeyişiyle ayrılır. 

                                                
211 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 8 s. 123. 
212 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 13, s. 130. 
213 Aristoteles, aynı eser, kitap VI, 4, s. 184. 



 78 

Krallık görevi bazı devletlerde ömür boyu bazılarında ise bir süre devam eder. Anayasal 

krallığın dört çeşidi vardır: 1-Kahramanlık çağındaki monarşi, halk tarafından kabul 

edilir, kral yargıçtır, ordu komutanıdır, açıklıkla tanımlanmış belli birtakım 

ayrıcalıklarla ödevleri vardır. 2-Barbarlar monarşisi: yasal olarak babadan oğula geçer, 

despotça kullanılır 3-Seçimli diktatörlük (aismyneteia) 4-Lakedeimonia türü babadan 

oğula geçen ömürboyu krallık. Aristoteles  bu sınıflandırmasının dışında  bir devletin ya 

da bir ulusun ya da ulusların mutlak yönetimi olarak kabul ettiği Mutlak Krallık 

rejiminin adını verir. Mutlak krallık’ta  Aristoteles kralın kendi irade ve keyfine göre her 

şeyin üstünde egemen olduğu bir düzeni düşündüğnü  söyler.214 Gerçekte incelenmesi 

gereken “iki krallık türü” vardır: Mutlak Krallık ve Lakedaimonia krallığı. Ötekiler bu 

iki ucu arasında bir yerlerde bulunurlar. Aristoteles “En iyi adam tarafından yönetilmek 

mi iyi daha iyidir, en iyi yasalar tarafından yönetilmek mi temel sorusundan hareketle 

çokluğun, birçok durumda, her kim olursa olsun tek bir adamdan daha iyi bir yargıç 

olduğu sonucuna varır. Çokluk daha güç bozulur ya da kıstırılır215. Yukarıda da 

anlattığımız gibi “Haklı olan nedir? arayaşının, ortalamayı aramak olduğu açıktır; çünkü 

yasa ortalamadır” 216  

  

           Aristoteles yasayla sağlanan adalet kavramının temelindeki tanrısallığı şu 

ifadelerle vurguluyor: 

  

Adalet hiç kimsenin yönetilmekten daha çok yönetmemesini,  (yönetme ve 

yönetilmede) herkesin sıralaşmasının gerektirir. Böylelikle yine yasaya 

gelmiş oluyoruz, çünkü bu sıralamanın düzenlenmesi yasadır. Onun için 

yasanın egemen olması, yurttaşlardan herhangi birinin egemen olmasından 

yeğdir. Yasanın egemen olmasını isteyen, başka hiçbir şeyin değil yalnız 

Tanrı’nın ve Zekâ’nın egemen olmasını istiyor demektir; bir insanın 

egemenliğini isteyense bir vahşi hayvanı işin içine sokmaktadır; çünkü 

insanların tutkuları bir vahşi hayvanınki gibidir ve güçlü duygular 

                                                
214 Aristoteles, aynı eser, kitap, III, 16, s. 98-102. 
215 Aristoteles, aynı eser, kitap III, 15, s. 99-100. 
216 Aristoteles, aynı eser, kitap III, 16, s. 104. 



 79 

yöneticileri ve insanların en iyilerini bile yoldan çıkarır. Yasada tutkuları 

olmayan zekâyı bulursunuz217.  

 

           “Bir halk, üstün iyilikteki bir krallık ailesini devletin önderleri diye doğal olarak 

kabul edecek türden halksa, o halka Krallık yönetimi uygundur. Bir halk, siyasal 

görevler için gerekli yetenek ve erdeme sahip bulunmakla kendileri önder olan özgür 

kimselerce yönetilebilirse, o halka Aristokratik Yönetim uygundur.Yurtttaş yönetimi 

için ise, halkın biraz savaş yeteneği olmalı ve mali bakımdan varlıklı olanlara, bir 

liyakat temeline göre, devlet görevlerini dağıtan bir yasa uyarınca, sırayla yönetebilmeli 

ve yönetilebilmelidir.”218 “Krallık, eğer layık olmadığı bir adı taşımıyorsa, krallık 

görevini yapanın büyük üstünlüğü sayesinde varolmaktadır. Dolayısıyle, tiranlık en 

kötüsü ve siyasal yönetimden en uzak olanıdır, oligarşi (en kötülük sırasında) ikinci 

gelir, çünkü aristokrasi bu anayasa türünden çok farklıdır; demokrasiyse, sapmaların en 

az karşı çıkılması gerekenidir.219  

  

           Anayasalar da iki türlüdür: Demokratik ve oligarşik. Çünkü aristokrasi bir çeşit 

oligarşidir. Đyi kurulmuş devletler ikidir (hatta belki yalnız birdir) ve bütün ötekiler ya 

mutlak olarak en iyiden ya da uyumlu ve dengeli bir karışımdan sapmalardır. Bu 

sapmalara, çok sıkı ve baskıcı ise oligarşik, çok gevşek ve başıboş iseler demokratik 

adını veriyoruz.”220 Oligarşinin dört türü vardır 1-Devlet görevlerine atanabilmek bir 

mülkiyet koşuluyla sınırlandırılmıştır; pek varlıklı olmayanlar yönetimde yer almazlar, 

ama mülkiyet sahibi olanlara katılma yolu açıktır. 2-Çok yüksek bir mülkiyet koşulu 

aranır, bu sınır öyle yüksektir ki, bütün görevler dolmaz, boş kalan yerleri görevliler 

toplanıp kendi aralarında verdikleri bir karara göre (co-optation) la doldururlar 3-

Kalıtsal, oğulun babanın görevine geçmesi  4-Kalıtsal, erkin yasada değil görevlilerin 

elinde olması. (dynasteia:güçlü ailelerin egemenliği).221  1-Bütün mülkiyet sahiplerinin 

yönetime katıldığı rejim olarak demokrasi. 2- Doğuma dayanan demokrasi. 3- Yasaların 

                                                
217 Aristoteles, aynı eser, kitap III, 16, s. 103. 
 
218 Aristoteles, aynı eser,  kitap III, 14, s.105. 
219 Aristoteles, aynı eser,  kitap IV, 2, s. 111. 
 
220 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 3, s. 113. 
221 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 6, s. 119. 



 80 

egemen olduğu demokrasi. Katılım özgür olan herkese açıktır. 4-Demokrasinin oligarşi 

haline gelmesi ve tek kişinin yönetimine dönmesi şeklindeki aşırı biçimidir, zaman 

sırası bakımından en son gelişir.222“Özgür kimseler egemen olunca anayasa 

demokrasidir, zengin kimseler egemen olunca oligarşidir dememiz daha doğru olur, ama 

gerçekte birinciler çokluk ikinciler azlıktır; çokluk özgürdür, azlık zengin.” 223 

“Demokrasinin birinci ve bu adı en çok hakeden çeşidi, eşitlik ilkesine dayananıdır. 

Böylelerinde, yasa yoksulların zenginlere herhangi bir üstünlüğü olmamasını öngörür, 

sınıflardan biri ötekine ağır basmayacak (tek başına egemen olmayacak), ikisi de tam 

aynı ağırlıkta olacaktır. Çünkü eğer genellikle denildiği gibi, özgürlük özellikle 

demokraside bulunmak gerekiyorsa ve eşitlik de öyleyse, bu koşul, herkes bütün 

politeia’da eşit ölçüde pay alınca en iyi biçimde gerçekleşir. Fakat halk daha kalabalık 

sınınf olduğu ve çoğunluğun kararı geçtiği için, görünüşteki eşitsizlik bunun bir 

demokrasi olmasını engellemez. Demokrasiler, ılımlı bir mülkiyet koşulu aranıp 

aranmadığına ve anayasanın kendisinin ne ölçüde yasaya bağlı olduğuna göre de 

sınıflandırılabilirler. Böylelikle bir sıralama elde ederiz 1.Görevlere getirilebilmek 

mülkiyetin ölçülmesine bağlanmıştır, bu ölçü düşük tutulmuştur, ama sürekli olarak 

gözetilir; gerekli mülkiyet tutarı olan seçilebilir, fakat bunun altına inerse seçilebilme 

hakkını da yitirir. 2. Doğum bakımından bir engeli çıkmadıkça, bütün yurttaşların 

seçilme hakları vardır, yalnız yurttaş olma koşulu aranır, ama yine yasalar her şeyden 

üstündür. 

 

           Aristoteles’e göre, iyi düzenin iki öğesi vardır: Konulmuş yasalara uyulması, 

uyulan yasaların iyi olması. Devlet görevlerinin ve ayrıcalıklarının, onları üstlenecek 

kimselerin üstünlük ve erdeme göre olması, aristokrasiye özgü bir niteliktir. 

Aristokrasinin yol gösterici ilkesi erdemdir; oligarşinin ki servet, demokrasininkinin 

özgürlük olması gibi, oligarşik nitelik kolayca aristokratik nitelik yerine geçer çünkü 

hemen her yerde varlıklı olanlarla iyi eğitim görmüş yukarı sınıf birdir. Fakat anayasada 

eşit haklar iddia etmek için üç nedene dayanıldığından:”Ben özgür bir adamım”, “Ben 

mal mülk sahibi bir adamım” ve “Benim kişili ğim ve yeteneğim var”, açıkça bellidir ki 

                                                
222 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 6, s.120. 
223 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 4, s. 114. 



 81 

siyasal yönetim (demokrasi) deyimi ikili karışım  (zengin ve yoksul) için, aristokrasi 

deyimi ise (üçlü karışım ve erdemli) için kullanılmak gerekir.” 224 

 

           Yasaların işleyişinde her yerde eşitlik hedeflenmelidir. “Görüşüp düşünme ya da 

güdülecek siyasi kararlaştırma öğesinin yetkileri, savaş ve barış; bağlaşmalar yapma ve 

bozma; yasama; ölüm, sürgün ve (mallarına) el koyma cezaları; görevlilerin seçilmesi 

ve görev süreleri boyunca davranışlarını soruşturma konularını kapsar. Bütün bunları 

karara bağlama 1. Ya bütün yurttaşlara verilmelidir, 2. Ya da hepsi bazılarına, 3. Ya 

bazıları belli kimselere, ötekileri başkalarına, 4. Ya da bazıları bütün yurttaşlara, 

ötekileri bazılarına. Bütün yurttaşlara bütün konularda egemen erk verilmesi demokratik 

niteliktedir; demos (halk)’un amacı, her yerde işte bu tam eşitliktir. 225  

 

     Aristoteles’in vardığı sonuca göre, en iyi devlet rejimi aristokrasi ya da 

monarşidir. Bu ikisi arasındaki seçim yurttaşların karakterine bağlıdır. Olağanüstü 

yeteneklere sahip kişi kral olmalıdır. Kısaca, bir devlet için en uygun olan anayasayı 

yurttaşların moral  vasıfları belirler. Bir devleti yönetmek bu yönetime layık olan halka 

dağıtılması gereken bir şeref olduğu kadar halka erdemi tecrübe etme olanağı veren bir 

fırsattır. Zira Aristoteles için siyasi faaliyet erdemin tabikatı demektir. Dolayısıyle, 

yukarıda  Aristoteles’in cümleleriyle, devletin nihai  nedeni olarak gösterdiğimiz Đyi 

hayat sadece bir devlette mümkün olabilir. Devletin olmadığı yerde bireyin kendine  

yeterli olması mümkün değildir.226 Her birey doğasını ideal devlette (polis) 

gerçekleştirebilir, devleti yöneten ise insani erdemleri mümkün olan en üst düzeyde 

kullanan kişidir. 

                                                
224  Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 4, s. 114. 
225 Aristoteles, aynı eser, kitap IV, 14, s.133. 

 
226 Aristoteles bu hususta şunları söylüyor: “Son birlik, çeşitli köylerden oluşan şehir ya da devlettir (polis). 
Bununla, hemen her bakımdan süreç tamamlanmıştır; kendi kendine yeterliliğe erişilmi ş ve böylelikle, yaşamın 
kendisini sağlamak için başlamışken, şimdi iyi yaşamı sağlayabilen bir duruma gelmiştir. Bundan dolayı, içinden 
çıktığı eski  topluluklar  nasıl doğalsa, şehir devleti de öylece yetkinlikle doğal bir topluluk biçimidir. Bu birlik, 
ötekilerin amacıdır ve bunun doğasının kendisi bir amaçtır; çünkü biz herhangi bir şeyin yetkinleşme sürecinin 
tamamlanmış ürününe o şeyin doğası deriz. Đnsan, ev, aile, her şey o olmayı (kendi doğasına erişmeyi) amaçlar. 
Bundan başka, amaç ve son ancak en iyi olandır; kendi kendine yeterlik ise, hem amaç hem de yetkinliktir. 
Bundan devletin doğada varolan şeyler sınıfına girdiğini ve insanın doğadan siyasal bir hayvan olduğu sonucu 
çıkar. Düpedüz bahtsızlığından değil de doğası gereği, şehri, devleti olmayan bir kimse ya fazla iyidir ya fazla 
kötü, ya insanlığın altındadır ya da üstünde”. Politika, kitap I, 2, s. 9. 



 82 

   

Stoacılar’da Tanrı ve Devlet 

 

     Çeşitli ülkelerin farklı özelliklere sahip halklarını birbirine bağlayacak ortak bir 

din kaçınılmaz gibi göründüğü sırada Zenon Site kavramını dünya devleti kavramına 

dönüştüren ilk  Stoacı düşünür olarak ortaya çıkar. Bu siyaset felsefesi özellikle uzak 

ülkeleri imparatorluk topraklarına katan imparatorlar için ideal devlet modeli haline 

gelmiştir. Site kavramının erdeme dayanan felsefi bir doktrine dönüştürülmesi  sosyal 

hayatta yapılması gereken şeyleri mutluluk özlemiyle bağdaştırmıştır: Erdemli kişi  

zorunlu olarak mutludur, çünkü eudemonia erdemin kendisinde mevcuttur. Erdemli kişi, 

aynı zamanda ideal yurttaştır, çünkü dünyayı kapsayan siteyi idare eden Logos’a boyun 

eğer. Stoacı din  burada  din problemine bir çözüm önermektedir. Bu bir anlamda 

bilimsel bir dindir. Zenon’un tanrısı kozmostaki tüm varlıklara nüfuz eden ve onları 

idare eden Yüce akıldır. Stoa dini aynı zamanda sivil bir dindir, geleneksel tanrılar 

dünya sitesini yöneten  Tanrı Logos’un emrindedir. Dünya sitesinde yalnızca aynı 

ülkede doğanlar  değil  tüm insanlar kardeştirler. Bu prensip Stoacılar’a göre, erdem ve 

mutluluk doktrinini yönetir. Zenon’un sistemi orijinal değildir, Platon, Aristoteles ve 

Presokratiklerden izler taşır. Zenon kendisinden önceki filozofların düşüncelerini 

sadeleştirmiştir. Diyalektikçiler (aynı zamanda septikler)  tartışmalarında kesin bilgiye 

ulaşmanın mümkün olmadığını, hatta hiçbir şeyin bilinemeyeceğini savunuyorlardı. 

Sofistlerin tarışmalarından  kaçan Phyrron mutlak kayıtsızlığı (atharaxia, apathia) 

seçerek münzevi bir hayata çekildi. Zenon (Đ.Ö.301) ve Epiküros (Đ.Ö.306) okullarını 

kurdular. Epikürosçular okullarında atharaxia’yı tartışırken, Citium’lu Zenon’un 

okulunda apathia konuşuluyordu; ancak bu ruhsal durumlar evrensel bir şüphenin 

sonucu olarak ortaya çıkmamışlardı, tam aksine Epiküroscu bilge  kaygısız bir yaşam 

seçmişti, çünkü kesin bilimi dünyada hiçbir doğaüstü gücün yıkamayacağını bilmenin 

rahatlığı içindeydi, bu nedenle, kederin doğal sebepleri ona uzun süre zarar veremezdi. 

Stoacılar da acı ve korkuya duyarsız olmayı seçmişlerdi, çünkü onlara göre, evrendeki 

herşey  bilgece ve doğru bir şekilde bir “Akıl” tarafından yönetiliyordu. Epiküros için 

güneş artık gözümüze göründüğünden daha büyük olmayacaktı; Zenon’a göre ise, 

maddi,  somut dünya, ruhumuz, evrensel Logos ve adalet düşüncesi gibi kendimize ait 



 83 

düşünceler somut ve maddi hakikatlar olacaktı.227Her iki filozof koydukları prensipler 

dışında kesin bilgiye ulaşmanın imkânsızlığına inandılar. Zenon insanların anlamlı bir 

yaşam sürmek ve girişimlerde bulunmak istediklerini anladı. Herkese  eylemlerinin bir 

sebebi olduğunu hissetirecek şekilde evreni açıklamaya dayanan bir kural ortaya koydu. 

Kural herkesin kolayca anlayacağı bir Düzen’in varlığına dayanıyordu. Evreni yöneten 

kral Logos’un bir sureti olan filozof  kral tarafından yönetilecek bir monarşi rejimini  

önerdi. Zenon’a göre site dünyadır. Tüm insanlar bu dünyanın yurttaşlarıdır. Yurttaşları 

birbirine bağlayan ilke de Aşk’tır.228 Aşk tanrıdır. Aşk’ın insanlara özgürlük vermek,  

onlar arasında arkadaşlığı, birliği sağlamaktan başka rolü yoktur. Zenon’a göre, sitenin 

varlığının korunması için insanların dayanışması, işbirliği yapması gerekir. Đnsan ruhu  

bir tanrı olan Evrenin ruhu’nun küçük bir parçasıdır. Đnsanlar kendi aralarında  bu 

özellikleri nedeniyle birleşirler, çünkü herbiri evrensel aklın (Logos) bir parçasıdır. 

Evrensel akıl her yeri kapsadığına göre, ona tapınaklar inşa edip, heykeller dikmek 

uygun değildir. Bu suretler insan intellekt’inin özünde bulunan hakiki tanrısallığı temsil 

etmezler.  Stoa okulunun kurucusu Zenon Respublica isimli eserinde “Tapınaklar inşa 

etmeğe hiçbir şekilde gerek yoktur. Çünkü bir tapınağa değerli ve aziz bir şey gibi 

bakılmamalıdır: ustaların, zanaatkârların yarattığı hiçbir eser değerli ve aziz değildir ” 229 

diye yazmıştır. Zenon herşeyin birbirine bağlı olduğu bir sistem inşa etmiştir. Đnsanların 

kendilerini dünya yurttaşı olarak görmelerinin nedeni, Kozmos’u yöneten  tanrısal 

Akıl’dan parçalar taşımalarıdır. Dünya sitesindeki tüm insanlar arasında kardeşlik bağı 

vardır, bu site gökteki tanrıları  da (gezegenler, yıldızlar)  kapsar. Zeus (Jupiter) ve 

evrensel doğa adaletin kaynağıdır. Tanrısal Logos Kozmostaki varlıklara intellekt, ruh, 

doğa gibi farklı isimler altında nüfuz eder. Zenon’un dogma’sına göre, dünyadaki tüm 

insanlar arasında doğal bir yakınlık vardır Bu yakınlık hakiki adaletin temelidir. 

Adaletin çeşitli dereceleri vardır: Doğadaki tüm varlıklar birbirine bağlıdır; ancak bu 

varlıkların bazıları Logos’tan yoksun oldukları için dünya sitesinin bir parçası 

değildirler. Dünya sitesi tanrısal Logos’un intellekt olarak nüfuz ettiği varlıkları 

birbirlerine sıkı sıkıya bağlar. 

 

                                                
227 A.-J. Festugière, Andre-Jean, La Révélation d’Hermès Trimégiste,  Paris: Les Belles Lettres, 2006, s. 267. 
228 Platon, Banquet (Fr.) (191 d ), Symposium (Đng.) da insanları birleştiren kudretin aşk olduğunu yazar.  
HODOI ELEKTRONIKAI. http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/Platon%5Fbanquet/lecture/20.htm 
229 Zenon’dan aktaran A.-J Féstugière, aynı eser, s. 279. 



 84 

  Yeni Akademi’den Cicero, De Legibus (Kanunlar Hakkında) isimli kitabında şu 

sözleri yazar: “Bütün dünya, Tanrılar ve insanlar için ortak bir site’dir.” Aynı şekilde, 

De Natura Deorum (Tanrıların Doğası Hakkında) isimli eserinde tanrıların site yani 

toplum yaşamı için, neden vazgeçilmez olduklarını anlatmaya çalışmaktadır. Bu hususta  

şunları söyler:“ Eğer Tanrılar varsa… ki olmaları gerekir, çünkü onlar bir devlet ya da 

şehir (urbem aliquam) ile karşılaştırılabilecek tek bir dünyayı yöneten bir ruha sahip, 

canlı varlıklar olmalarının yanı sıra, akıllı, birbirine sıkı sıkıya bağlı bir toplumu 

oluşturmaktadırlar. Dünya, Tanrılar ve insanlar için ortak bir yaşama alanıdır. Ya da 

başka deyişle, onların yurttaşları, sakinleri olduğu bir şehir’dir (urbs).’   Seneca da, De 

Otio  isimli risalesinde aynı fikri geliştirir: “ Đki tane cumhuriyet tasarlayalım, birincisi 

büyük ve tanrılarla insanların tümünü kucaklayan bir cumhuriyettir; bu cumhuriyette 

kendimizi şu ya da bu noktada sınırlamamaktayız. Güneşin aydınlattığı her yeri 

kapsayacak kadar sınırları geniş bir site bu; diğeri ise, tesadüflerin kaderin doğum 

yoluyla bizi bağladığı sitedir, bu Atina, Kartaca ya da herhangi bir başka şehir olabilir. 

Ve bu cumhuriyet, bütün insanları içermez. Belli sayıda insandan oluşan bir grup 

içindir. Bu her iki cumhuriyete de, aynı özeni gösteren insanlar vardır. Büyüğüne de, 

küçüğüne de; bazıları sadece küçüğüne özen gösterir, diğerleri ise, sadece büyüğüne.”    

 

  Stoacılar’ın, evrensel site anlayışını en iyi anlatanlardan birisi de Stoacı bir 

düşünür olan Đmparator Marcus Aurelius’tur. “Akıllı varlıkların nihai amacı, akla ve 

şehirlerin (urbis) ve sitelerin( civitas) en yüce kanununa itaat etmektir.”230 Evrensel akıl 

                                                
230  “finis autem animalium ratione praeditorum est, urbis et civitatis antiquissimas rationi et legi obsequi.“ 
Marcus Aurelius,  Ad seipsum vel meditationes (Fr. Les Méditations) II,16. 
http://www.slu.edu/colleges/AS/languages/classical/latin/tchmat/pedagogy/latinitas/ma/ma2.htm 
“ Akla göre, şehrin doğasında, akla aykırı şeylerin  örneğin, kalabalıkların onayı, iktidar, zenginlikler ve zevkleri 
sonuna kadar yaşamak gibi şeyler olsa dahi iyiye karşı durmaya izin yoktur. Eğer akıl, hepimiz için tek se, ve 
bizi müşterek olarak akıllı varlıklar haline getiriyorsa, bu durumda onun rolü, yapılması gerekeni yapmak, 
yapılmaması gerekeni yapmamaktır. Bu durumda, yasa da hepimiz için geçerlidir. Bunu kabul ettiğimizde, biz 
hepimiz aynı yurdun yurttaşları oluruz. Bu da kabul edildiğinde, aynı siyasi bütünlüğün parçası oluruz. Bunu da 
kabul ettiğimizde, dünya bir şehir haline gelir.” ”Başka hangi siyasi varlık müşterek olarak  gerçekte insanlığın 
bir parçası olduğu bir bütün oluşturabilmektedir? Đşte bu yüce noktadan, bu ortak şehirden akıl bize gelir. Akıl ve 
yasa; aksi takdirde, nereden gelecekti ki ?”  Lat. Marcus Aurelius Ad seipsum vel meditationes. Fr. Marc-Aurèle, 
Pensées pour moi-même (Méditations), IV, 4.  
http://www.slu.edu/colleges/AS/languages/classical/latin/tchmat/pedagogy/latinitas/ma/ma4.htm 
 “Ey Dünya, senin onayladığını ben de onaylıyorum ! Senin için tam zamanında uygun olan, benim için erken ya 
da geç olmaz. Ey doğa, herşey senden gelir, sana döner. Mevsimlerinin ürettikleri, her şey benim için meyvedir ! 
Bir başkası şöyle diyor: Ey Kekrops’un aziz şehri ! Ve sen  artık: “Ey Zeus’un (Jupiter’in) aziz şehri !” 
demeyecek misin ?” 



 85 

dünyayı  meydana getirirken dünyadaki varlıkların, şeylerin geleceği hakkında kanunlar 

yazmıştır. Örneğin, elemanlar bir taraftan sürekli bir dönüşüm içinde iken, diğer taraftan 

elemanların dönüştürülmesiyle meydana gelen varlıklar kendi varlıklarını  muhafaza 

etmeye çalışırlar. Ancak bu temel kanunlar bize sübjektif olarak tehikeli, ürkütücü  veya  

sakıncalı görünür. Örneğin elemanların sürekli dönüşmesi kanununa uygun olarak ölüm, 

toz, çirkef  meydana gelir, koruma kanununa göre gülün dikeni, aslanın dişi gibi  

savunma elemanları meydana gelir. Zorunlu ve arızi neticeler kanunu orijinal ve 

benzersiz itme, ya da canlandırma (impulsion)gücüne sahip tanrı idesine götürür. 

Herşeyin temelinde Doğa-Akıl’ın  eseri benzersiz itme gücü yatar. Marcus Aurelius’un 

sözünü ettiği bu güç içsel bir kuvvetle dünyaya nüfuz etmiştir. Bu gücü mekanik değil 

organik bir modelle açıklamak gerekir. Stoacılar’a göre, evrenin gelişmesi bir tohumdan 

doğan canlının gelişmesine benzer. Tohum’un iki özelliği vardır: kendinde itme 

yaratacak bir kudret barındırır ve içinde canlı varlığın tüm gelişme süreçlerinin bilgisini 

saklar. Mekanik olarak hareket eden bu program akılsaldır. Stoacılar  canlı varlıkları 

meydana getiren kuvvetlere “tohumsal akıllar” adını veriyorlar. Marcus Aurelius bu  

konudan söz ediyor: “Tanrı’nın ilk itmesi belirli bir tür giriş pozisyonundan sonra  

şeyleri zorunlu olarak üretecek  kuvvetleri kendi bünyesinde topladığından ve bu tür 

doğumları, dönüşümleri ve ve ardarda meydana gelişleri sağlayacak kuvvetleri 

belirlediğinden gördüğümüz dünya düzenini gerçekleştirecek itme hareketini 

başlatır.”231Orijinal itme gücü, içeriden (evrenin kendi derinliklerinden) gelen evrendeki 

ana enerjiyi patlatarak  evrenin  kendini açma ve yayılma süreçlerini başlatan ana güç.  

Bu evrimsel süreç bir canlının önceden belirlenmiş programa göre büyümesi gibidir. 

Ancak bu zorunlu süreç bütünün herhangi bir yerinde, ya da parçasında kötü neticelerin 

meydana gelmesine de neden olabilir, bu kötülükler zorunlu gelişme, büyüme yasasına 

göre istenmeden doğar. Bu orijinal itme canlandırma teorisi gayrı şahsi (impersonnelle), 

öznede içkin (immanente), evrenin gelişiminde evrenin kendi içsel kuvvetinden doğan  

bir tanrı idesine karşılık gelir. Evrenin rasyonel olması, eserini kendi kararıyla dışarıdan 

                                                                                                                                                   
“Quidquid tibi bene convenit, Munde, id mihi convenit: nihil mihi immaturum, nihil serum, quod tibi 
tempestivam. Quidquid tuae, Natura, ferunt Horae, mihi fructus; ex te omnia, in te omnia, ad te omnia. Ille ait: 
"O cara civitas Cecropis!" tunc: "O cara civitas Jovis!" inquies?” Marcus Aurelius, aynı eser, IV, 23. 
231 “Providentiae, ex quo a principio quodam accessit ad hunc mundi ordinem condendum, conceptis quibusdam 
rerum futurarum ratitionibus et electis viribus genitalibus eorum, quae sic subsistunt, mutantur,  succedunt.” 
Marcus Aurelius,  aynı eser, IX, 1. 
http://www.mediterranees.net/histoire_romaine/empereurs_2siecle/marc_aurele/chap9.html 



 86 

müdaheleyla yaratan bir işçinin (Timaios’daki Demiurge) ya da zanaatkârın  

mevcudiyetini gerektirmez. Evren kendi iç kanununa göre genişler. Bu gayrı şahsi tanrı, 

insanlık ve hatta bazı insanlar hakkında karar veren özel bir tanrının karşıtıdır. Doğa’nın 

insanları ezen, iradelerine duyarsız kalan gayrı şahsi kanunun fizik modelinin karşısına  

insanla ilgilenen, kendilerine yakarılabilecek tanrı suretleri çıkarılır. Marcus Aurelius’a 

göre: “Kaderin zorunlu olması,  katı değişmez düzen ya da   merhametli tanrı ya da 

yönü belirsiz kaos mu? Şu halde neden  direnmeli ? Merhametli tanrı mı? Tanrı’dan 

merhamet görmeye layık ol. Yönü belirsiz kaos mu? Böylesi bir karmaşada  kendi 

yönünü belirleyebileceğin bir bir akla sahip olduğun için kendini mutlu say.”232  

 

  Đnsanların merhamet talep edebileceği Tanrı idesi Stoa prensipleriyle bağdaşmaz. 

Böyle bir tanrının müdahelesi evrensel aklın  gelişmeyi başlatan  orijinal itici gücünü 

yolundan çıkarabilir. Seneca bu hususa açıklık getirir: “Bu tanrıyı alçaltır  ve birşeyleri 

değiştirmek zorunda kalma  hatasını işlemesinin itirafı olur”233 P. Hadot, insanın doğa 

ve dünya ile ilişkisinde kişisel ihtiyaçlarına cevap verecek, varlığını her zaman yanında 

hissedeceği  bir Tanrı’yı isteyeceğini vurguluyor ve bu isteğin varlığının Stoacılıkta 

baştan beri  hissedildiğini belirtiyor. Stoacı Cleanthes Zeus’a  seslenirken ondan yardım 

istiyor: “Ey her türlü iyiliği bahşeden Zeus insanları iç karartıcı cehaletten kurtar, Baba 

cehaleti yüreklerden kov!” Zeus figürü Logos’un gayri şahsi varlığının görünen 

yüzüdür.234 Stoacılar için Logos dışındaki tanrıların suretleri alegorik olarak dünyayı 

oluşturan elemanlara karşılık geliyordu. Pierre Hadot’un ifadesiyle, bütün bunlar bir 

dine olan ihtiyacı, bu kudreti kişiselleştirme ihtiyacını gösteriyordu. Marcus Aurelius 

gibi Stoacı bir düşünür dahi  tanrılardan ilgi görma ihtiyacı duymuştur. Düşünceler’de 

(Ad se ipsum vel Meditationes) tanrıların kendisine yaptıkları iyilikleri sayıp dökmüş, 

özellikle  sağlığı, ilişkileri, felsefi düşüncelerinde aldığı esinler konularında kendisine 

verdikleri destekten dolayı şükranlarını sunmuştur. Antik çağda dine olan ihtiyaç siyasi 

ve sosyal bir problemle ilişkilidir. Antik dünya insanının tüm günlük yaşamı dini 

törenlerle doludur, tanrılara yapılan dualar, adanan kurbanlar  insanların Tanrı’nın 

merhametine ne denli büyük ihtiyaç duyduklarının göstergesidir. Bu dini ihtiyaç 

                                                
232 Marc-Aurèle aynı eser, XIII, 14. 
233 Fr. Sénéque ‘den aktaran Pierre Hadot, La Citadelle Intérieure, Paris: Fayard 1997, s. 174. 
234 Pierre Hadot, aynı eser, s. 175. 



 87 

insanları iletişim kurabilecekleri şahsi bir tanrı aramaya sevketmiştir. Aslında tanrı 

teorisinin bir parçası olarak ortaya çıkan demonlar bu özleme cevap verir. Epictetus 

tanrının her insanın yanına koruyucu bir daimon yerleştirdiğini ifade ederek  insanlara, 

kapılarını kapattıklarında tanrının içeride onlarla birlikte olduğunu hatırlamalarını 

öğütlemiştir. Burada, tanrıların ve demonların insanlarla birlikte sürdürdükleri hayat 

Stoacılar’ı doğanın ya da tanrı’nın rasyonel olduğuna dair ısrarlarından 

vazgeçirmemiştir.235  

 

  Marcus Aurelius  imparator iken  Platon’un Devleti’ndeki modele göre bir 

reform yapmadığı için eleştirilmi ştir. Đmparator da  eleştirilere olabildiğince alçak 

gönüllülükle devlet yönetiminde esasının siyasi  ve mevcut moral faaliyetlere konsantre 

olmak olduğu cevabını vermiştir. Marcus Aurelius’a göre,  Platon’un devleti ideal 

devlet modeli olarak hayat pratiği ile bağdaşmaz. Platon’un Diyaloglar’ında bahsettiği 

ve tüm yurttaşların filozof olduğu toplum portesi ortaya koymaz. Đdeal devlet ancak tüm 

yurttaşları filozof  yani mükemmel olduğunda gerçekleşebilir ancak. Pierre Hadot 

Cicero’nun da Stoacı Mucius Scaevola’nın Rutilius Rufus’un  davasını sanki 

Romulus’un ataklığın da değil de Platon’un devletinde yaşıyormuş gibi savunduğunu 

anlatırken kasdettiği tam da imparator Marcus Aurelius’un anlatmak istediği fiolozoflar 

devletidir.236Çünkü insan kitlelerini dönüştürmek, bağlı oldukları değerleri, onları 

harekete geçiren fikirleri  değiştirmek ve onlardan birer filozof yaratmak son derece 

zordur. Đnsanların hayata ve olaylara  bakışı ve her bireyin ayrı ayrı  ahlâki  anlayışı 

tamamen değiştirilemez ise toplumları meydana getiren insanların onayı olmaksızın 

yapılacak her reform onları biraz daha fazla köleleştirecektir,  bu genelde, insanlığın ve 

özelde siyaset hayatının sürüp giden dramıdır. Đnsanlar tümüyle dönüştürülemeyeceği 

için, Platon’un devlet modeline uygun bir reform gerçekleştirmek kötülükle işbirliği 

yapmaktan bir şey değildir. Marcus Aurelius bu  konuda olabildiğince açık sözlüdür. 

Đnsanlara ideal bir devleti  dayatma hayalleri kurmaz. Aynı şekilde, Stoacı filozof da 

hakiki (nihai) bilgeliğe ulaşamayacağını bilir; ancak  hiç olmazsa küçük adımlarla, 

sebatla ilerlemeye gayret etmekten geri durmaz. Devlet adamı da bilmektedir ki insanlar 

hiçbir zaman ideal filozoflar ülkesi oluşturamayacaklardır. Ancak  zaman zaman bu 

                                                
235 Pierre Hadot, aynı eser, s. 176. 
236 Perre  Hadot, aynı eser, s. 322. 



 88 

yolda küçük ilerlemeler kaydettiğine sevinecektir. Çünkü en ufak ilerleme dahi önemli 

bir şeydir; çok büyük gayretlere malolur,  devlet adamı en ufak bir moral gelişmeye 

öncülük ederse bu asla hafife alınmamalıdır. 237 

 

  Marcus Aurelius için felsefe siyasi bir program sunmaz. Ancak siyaset felsefeden 

uygulayacağı  yönetim tarzını sunmasını bekler, siyasetçi siyasi eylemine ve stiline 

felsefe sayesinde bir ruh kazandırmak ister. Kısaca Marcus Aurelius’a göre etik 

olmayan siyaset yoktur. Siyaset bir fiiller (eylemler) disiplini olarak insani ve bize aşkın 

evrenselliği tanıma yolunu açan kozmik dünyaya ilişkin perspektiflerden kendini 

soyutlayamaz. Evrensel Akıl ve Doğa uyum içinde insanlara birbirlerini ve ve birer 

parçası oldukları bütünü  sevmeleri için Aşk’ı vermiştir.238 

 
     

   Yeni Platonculuk’ta Tanrı ve Devlet 

     

           Platon’dan sonra Yunan filozoflar ve Romalı düşünürlar ideal site 

geliştirmişlerdir. Bu anlayışın yeryüzünde bir uygulaması olmamıştır. Fakat bu, gökte 

model olarak alınması gereken ideal bir devlettir.  

 

           Platon’un Timaios’unda Demiurge Tanrı tarafından evreni yaratmakla 

görevlendirilmişti; ancak Platon’dan sonra  Demiurge Platon’un hakiki tanrısı olarak 

nitelendirildi.239 Platon sonrası Platoncular’a göre  Đde’ler Tanrı’nın (demiurge) 

düşünceleri haline geldi. Tanrı’nın intellekt’i (aklı) dünya’nın aklını dünya’nın aklı da 

dünyadaki tüm doğayı yönetiyordu. Yeni Platoncular duyumlar dünyasına ilişkin 

mülahazaları terkedip kavranabilir (intelligible) dünyaya yöneldiler.  Bu dünyada derece 

derece yükselip her türlü düşünceyi, sınırlı özü aşan tanımlanamaz Bir’e ulaşmaya 

çalıştılar. Ancak Plotinus maddi evreni kötü olarak ilan edip mahkum eden gnostiklere 

karşı  Tanrı’nın dünyada mevcut olduğunu ve dünya’nın Tanrı’ya katıldığını savundu. 

                                                
237 Marcus Aurelius ve diğer Stoacılar gladyatör döğüşlerini asla onaylamıyorlardı; ancak seyirci üzerinde yıkım 
yapan bu sahnelere karşı Stoacı filozoflar duyarsız kalıyorlardı. Pierre Hadot, aynı eser, s. 323 
238  Pierre Hadot, aynı eser, s. 325. 
239 Albinus eseri  Didaskalikos’ta (Epitomé) Đde’leri Tanrı’nın düşüncelerine dönüştürmüştür. A.-J.Festugière, 
aynı eser, s. 149. 



 89 

Plotinus da kendi cihetinden ideal bir filozoflar devleti tasarladı ve adını Platonopolis240 

koydu. “Güzel hakkında” isimli risalesinin bir bölümünde, devlet düzeninden söz 

ediyor: “Doğru yoldan çıkmış olan sapkın, kalabalığa hükmeder. Ve birey, bütün bu 

kötü yönetilen kuvvetlerin esiri haline gelir; ortalama insan iyi elemanın, iyi yönün 

hakim olduğu bir şehir gibidir ve aşırıya kaçmayan demokratik yönetimin nimetlerinden 

faydalanır; eğer birey daha iyisine yönelirse, onun yaşamı Aristokratik bir yönetime 

benzer. Çünkü melekelerinin (faculties) tümünün etkilerinden sıyrılıp en iyileri 

tarafından yönetilmek üzere kendini bırakır; tümüyle erdemli olan birey, diğerlerini 

düzene sokan ve yöneten tek kudreti diğerlerinden ayırt edebilir.” Burada, basit bir 

metafor söz konusudur, fakat aynı zamanda site kavramının derinleştiğini görürüz. 

Augustin’in ifadesiyle: “Filozofun burada söz ettiği site, insanın içinde olan bir site’dir. 

Tanrı’ya benzemeye, onunla bütün ruh kudretlerini bütünleştirmeye, birleştirmeye 

çalışan her birey  içindeki siteyi kendi başına keşfedebilir.”   

 

           Plotinus hakkında yazdığı biyografide Porphyrius, hocasının Platonopolis adlı 

yeni bir site devletini arama niyetinden söz  eder241 Platonopolis  Platon’un kanunlarına 

göre yönetilen filozoflar devletidir. Plotinus ve onu izleyen Yeni Platoncular ruh ve 

onun Bir’le bütünleşmesine odaklanırlar  bu nedenle dünyrevi sivil hayat ve siyasetle 

doğrudan ilgili değillerdir. Porphyrius dünyevi arzulardan arınma, Tanrı’yla bütünleşme  

konusunda  hocasının görüşlerini benimser.  Filozofların  doğası hakkında Platon’un 

Theatetus’ta yaptığı tarifi eserinde nakleder. Ne o  ne de onu izleyen Yeni Platoncular 

Platon  ya da Aristoteles’in siyasi yazıları hakkında kayda değer bir değerlendirmede 

bulunmamışlardır. Siyaset felsefesinin yeniden hayat bulması için Arap filozofları 

beklemek gerekecektir.242 

 

  Plotinus  temaşa hayatı ile fiili hayatın birbirini dışlaması gerektiğini düşünmez. 

Plotinus’a göre Ruh Bir’i temaşa ettiği zaman iki hareketten birini seçebilir, toplumsal 

                                                
240 Plotinus’un öğrencisi Porphyrius hocasının hayatını yazdığı Vita Plotini’de Pltinus’un bu eseinden 
bahsediyor: Plotinus imparator Gallien ve karısı Salonin’in dostluğundan yaralanarak Cmpania ‘da  bir zamanlar 
varolmuş filozoflar sitesini bulmalarını ister. Bu sitede Platon’un yasalarına göre yaşamak zorunda olanlar ona 
Platonopolis adını vermişlerdi. 
241  Porphyre,  La Vie de Plotin (Lat. Vita Plotini), Librairie Philosophique, Paris: J.Vrin, 2000, s. 12. 
242 A.C. Lloyd, “Introduction to Later Neoplatonism” in The Cambridge History of Later Greek and Early 
Mediaeval Philosophy, Cambridge University Press, 1967, s. 274. 



 90 

hayattan çekilebileceği gibi, toplumsal alanda diğer insanların aşkın alana geçişini 

sağlayabilir. Plotinus, Porphyrius ve Iamblichus siyaset felsefesi türünde eser ortaya 

koymamışlardır.243 Iamblichus’un eseri Pythagoras’ın Hayatı’nda244 ve Porphyrius’un  

yazdığı Pisagor’un biyografisinde245  Pythagoras’ın çeşitli topluluklarda  aktif siyasi 

alandaki  katkıları  anlatılır.  Yeni Platoncular’ın yazdığı biyografiler spekülatif siyaset 

felsefesinin nakil vasıtaları olmuşlardır.  

 

          

Eusebius’a göre Tanrı ve Devlet 

 

  Porphyrius’un Platonopolis hakkında yazmasında yirmi yıl kadar sonra Eusebius 

iki ciltlik apolojisi Praeparatio/ Demonstratio Evangelica’da başka bir ideal toplum 

tarifi yapar. Eusebius’un dine dayanan siyaset anlayışı Musa peygamber’den  kendi 

döneminin kurumlaşmış Kilisesi’ne (Ecclesia) dek uzanan bir sürecin ürünüdür. Yeni 

Platoncular’dan farklı olarak Eusebius’un siyaset felsefesine yaptığı katkı geniş bir 

kabul görmüştür246 Eusebius Preaparatio/Demonstratio Evangelica’da Konstantinus’un 

hayatı’ndan farklı  bir siyaset anlayışı sergiler. Eusebius burada  Platon’un Kanunlar’ına 

ve Devleti’ne uygun bir kompozisyon metodu kullanır. Eusebius Musa’yı Kanun 

koyucu olarak tanımlar. Musa’nın bu şekilde karakterize edilmesi  Hellenistik Yahudi 

tarihçilerle başlamıştır, yani Eusebius’un  buluşu değildir. Hellenistik dönem Yahudi 

apolojistler klasik Platoncu anlayıştan hareketle Musa’ya verdikleri kanun koyucu 

sıfatını pagan tarihçilere karşı yürüttükleri polemikte  kullanmışlardır.247 Eusebius’un 

Musa’yı kanun koyucu olarak karakterize ederken kaynağı Josephus ve Philo’dur. 

Josephus’a göre, Musa, Platon’un filozof kralı gibi fiillerini koyduğu kanunlarla uyumlu 

kılmıştır.Yazar Musa’nın kanunlarını Lycurgus’unkilerle karşılaştırır.Sparta 

                                                
243 O’Meara ‘Aspects of Political Philosophy in Iamblichus’ da Yeni Platoncular’ın biyografilerinde felsefi 
temaşa ve aktif siyasetle birlilkte ele alınabilecek örnekler aramıştır. Aktaran Jeremy M. Schott, Founding 
Platonopolis: The Platonic Politeia in Eusebius, Porphyr and Iamblichus, Journal of Early Christian Studies, 
11:4,  2003 The John Hopkins University Press, s. 505. 
244 Thomas Taylor, Iamblichus ‘Life of Pythagoras’, Inner Traditions, 1986. 
245  Porphyre, Vie de Pythagore, Les Belles Lettres, Paris. 
246  Jeremy M. Schott, aynı makale,  s. 502. 
247 Örneğin Manetho yazdığı Mısır Tarihi’nde  Musa’yı Mısır  kültürü üzerinde yıkıcı düzenlemeler yapan kanun 
karşıtı olarak anlatır. G. Verbrugghe and Wickersham, Berossos and Mantheo, çev. Ann Arbor, University of 
Michigan Press, 1996, s.162-163 ‘den aktaran Jeremy M. Schott, Founding Platonopolis, aynı makale, s. 511. 



 91 

(Lakedeimon)  ve Crete (Girit) Platon’un siyaset teorisine uygun yasal düzene sahip 

devletlerdir. Đskenderiyeli filozof Philo Musa’nın Hayatı Hakkında  isimli eserinin248 

ikinci cildinde Musa’nın Platoncu devlet adamını andırır bir portresini çizerken 

Platon’un Devleti’nden alıntı yapar:  

 

                  Filozoflar bu devletlerde kral, ya da şimdi kral, önder dediklerimiz 

gerçekten filozof olmadıkça, böylece aynı insanda devlet gücüyle akıl gücü 

birleşmedikçe, kesin bir kanunla herkese yalnız kendi yapacağı iş 

verilmedikçe  sevgili Glaukon, bence bu devletlerin başı dertten 

kurtulamaz. Đnsanoğlu da bunu yapmadıkça tasarladığımız devlet mümkün 

olduğu ölçüde bile doğamaz, kavuşamaz gün ışığına.249 

 

 Hem filozof hem de Kral olan Musa aynı zamanda dini lider, kanun koyucu ve 

peygamberdir. Eusebius Josephus ve Philo tarafından tarif edilen Musa portresi ve 

yasalarını Preaparatio Evangelica’da alıntı olarak kullanır. Đbraniler ve Yahudiler’i 

birbirinden ayıran Eusebius’a göre, Yahudiler Musa’nın Torah’ına göre yaşayan 

Đbraniler’in atalarıdır. Eusebius’a göre, Yunan filozoflarının ögretilerindeki prensiplerle 

Đbraniler’inkiler arasında  paralellikler vardır. Hıristiyan apolojistleri Josephus, 

Diodorus ve Yeni Platoncu Porphyrius ve diğer Yunan filozofların Eski Ahid’den 

aşırmalar yaptıklarını kanıtlamaya çalışan Eusebius tezini  felsefenin fizik, etik ve 

mantık olmak üzere   üç kısma  ayrılmasının Platon’un değil, Musa’nın buluşu olduğu 

görüşüne dayandırmaya çalışır.250 Eusebius’un nihai hedefi Kutsal Kitap’ın Platon’un 

Kanunlar’ı ve Devlet’i  gibi  felsefi-siyasi literatürün bir türü olduğunu kanıtlamaktır. 

Platon’un otoritesi Eusebius’a Hıristiyanların Celsus ve Porphyrius’un iddia ettiği gibi 

herşeyi kör bir inançla kabul etmediklerini göstermesine katkı sağlar.251  Praeparatio 

Evangelica’da ele aldığı tüm temalar Platon’un Diyaloglar’ındakilerle aynıdır. Eusebius 

Platon’un insanlığın kökenine dair mitosları Tekvin’den aşırdığını ileri sürmektedir, 

Musa’nın yasaları Platon’unkileri öncelemektedir. Eusebius’a göre, Hıristiyan toplumu 

                                                
248 Philo, On Abraham. On Joseph.On Moses, vol. VI, transl. F.H. Colson, Cambridge Harvard University Press, 
1935, s. 451. 
249 Eflatun, Devlet, V,  473 d. 
250 Jeremy M. Schott, aynı makale, s. 514. Ayrıca bk. Eusèbe de Césarée, La Préparation évangélique, livre XI, 
1, Paris: Editions de Cerf, 1982. 
251 Jeremy M. Schott, aynı makale, s. 518. 



 92 

Platoncu ideale göre sıkıca bağlıdır. Erdeme bağlılık ide’sini kanıtlamak için kutsal 

metinlere  göndermeler yapar, ilk olarak Yeni Ahit’ten alıntı yapar.252Platon’un 

devletindeki bekçiler Musa’nın kanunlarına göre kendilerini Tanrı’ya adamış 

kişilerdir.253 Eusebius siyasi liderlerin dünyevi zevklerden uzak durması (ascetism) 

gerektiğini savunur. Kutsal metinlerdeki asketik buyrukları Platon’un 

Theaetetus’254undaki iyi liderlerin toplumu bozan kötü tesirlerden sakınması hakkındaki 

tartışma ile bağdaştırır.255Theaetetus’da Socrates: “Đyi liderler agora’ya girerse 

mahkemenin ya da şehir konseyinin veyahut diğer bir halk meclisine nasıl gidileceğini 

bilmez, onlar herhangi bir kanunu  ya da yasal kararı ne görür ne de işitirler, ne de 

bunlar hakkında konuşulanları ya da yazılanları bilirler.” der.256 Platon hakiki bir lider 

için  anti sosyal bir duruşu ön koşul olarak ileri sürmüş olduğuna göre Eusebius için en 

iyi liderler dünyevi isteklere sırtını dönen Hıristiyanlar arasından çıkar. Platon’un 

Devleti’ndeki ideal siyaset ile Kanunlar’ındaki ameli siyaset arasındaki fark  

Eusebius’un Đbraniler ve Yahudiler arasında yaptığı ayırıma benzer. Devlet’teki doğaya 

uygun hayat  kanunlarda ifrada gitmeye ihtiyaç doğurmaz Yahudi devlet anlayışı de 

ideal Đbrani devlet anlayışının ameli bir derlemesidir. Platon’un Devleti’nde Socrates 

tarafından ortaya konan siyaset anlayışı  ideal olanıdır Eusebius ise Đbrani siyasetinin 

ideal olmasının yanısıra tarihsel hakikat olduğunu ve Musa kanunun  Hıristiyan 

Kilisesi’nde somutlaşan ideal devlet kanunu olduğunu savunur. 

 

 

 

 

 

                                                
252 “Çünkü milletler bütün bu şeyleri ararlar;çünkü semavî Babanız bütün bu şeylere muhtaç olduğunuzu 
bilir.Fakat önce onun melekûtunu ve salâhını arayın; ve bütün bu şeyler size arttırılacaktır”.Kitab-ı Mukaddes, 
Matta’ya göre Đncil, VI, 32-33. “haec enim omnia gentes inquirunt scit enim Pater vester quia his omnibus 
indigetis quaerite autem primum regnum et iustitiam eius et omnia haec adicientur vobis” Vulgata, secundun 
Mattheum, VI, 32-33. 
253 Eusèbe de Césarée La Préparation évangélique, livres XII-XIII,  livre XII,16. 
254 Plato, Theaetetus,  http://www.gutenberg.org/dirs/etext99/thtus10.txt 
     Fr.LE THÉÉTÈTE [ou sur la Science ; genre peirastique] 
      http://ugo.bratelli.free.fr/Platon/Platon-Theetete.htm, (Lat., Đng.Theaetetus; Gr. Theaitetos ) 
255 Eusèbe de Césarée, aynı eser, livre XII, 29. Platon, Diyaloglar 2 içinde: “Bilgi Üstüne”. Đstanbul: Remzi 
Kitabevi, çev. Prof. Dr. Macit Gökberk, s. 181-270, 1999.   
256 Eusèbe de Césarée , aynı eser livre XII, 16. 



 93 

 

II. AUGUSTINUS’UN TANRI DEVLET Đ 

 

Tanrı Devleti’nin Kitapları 

      

        I-III. kitapların 412-413, IV-V. kitapların 415, VI-X. kitapların 417, XI-XIII. 

kitapların ise 417-418 tarihlerinde yazıldıkları tespit edilmiştir, diğerlerinin tarihleri 

kesin olarak belirlenmemekle beraber, kimi araştırmacılara göre Augustine tüm eseri 

422 yılında, diğer bazılarına göre ise 429 yılında tamamlamıştır. 

 

     Augustin  Tanrı Devleti’ni özellikle siyasi bir amaç güderek  yazmamıştır. Bu 

eserin üç temel niteliği vardır: 

 

 I-Savunmacı (apologétique): ilk 5 kitapta 410 yılında Roma’nın kuşatılmasına karşı 

suçlanan Hıristiyanları savunur. VI-X. kitaplar çok tanrılı dinin etkisizliğini sergiler. 

Đmparatorlukların kaderi işlenir. 

II-Teolojik: XI-XXII. kitaplar, ana hatlarıyla Roma Đmparatorluğunun kaderi 

özellikle Đsa’nın mesajını yayma maksadı çerçevesinde işlenmiştir. 

      III-Siyasi : Toplumun siyasi tarihi, Tanrı Devleti ve Dünyevi Devlet arasındaki  bağ 

ve karşıtlıklıklar temeli üzerinde ilerleyen bir siyaset teorisi sunar. 

 

    Augustin’e göre,  insan tabiatı gereği  toplumsal hayat sürdürür. Dünyevi Devlet 

ölümlü dünyanın sunduğu maddi nimetler  için savaşan insanların devletidir, bu 

dünyadaki  barış insanlar arasında boyun eğdirme-boyun eğme ilişkisi temelinde tesis 

edilebilir. Tanrı Devleti ise Đsa’nın krallığında ölümsüzlüğe kavuşmuş iyi insanların 

mutlak barış içinde ebediyen yaşayacağı ezeli bir devlettir. 

 

        Augustin’in tarih felsefesini anlamak için Tanrı Devleti’nden yola çıkmak 

gerekir. Roma Đmparatorluğunu kutsal tarihe eklemleyen Augustin toplumların evrensel 

tarihini  seçilmişlerin (sanctii) kutsal tarihinin bir alt aşaması olarak irdeler, devletlerin 



 94 

kurulması, krallıkların, imparatorlukların birbirini izlemesi, tarihteki tüm olumsuzluklar 

aslında spritüel düzlemde iyilerle kötüler arasındaki Tekvin’den kıyamet gününe dek 

sürecek savaşın işaretleridir: 

 

Augustin insanlık tarihini altı çağa ayırır: 

     I. Adem’den  Tufan’a:  Đlk dünyevi site’nin Kabil tarfından kurulması. 

 II. Tufan’dan Đbrahim’e: Günahkâr insanların sitesi Babil’in kurulması ve yıkılması. 

      III. Đbrahim’den Davut’a: Roma Đmparatorluğunu haberleyen Asur devletinin 

yükselişi.Yahudi halkının siyasi yapılanması (Musa, Davud). 

      IV. Davud’dan Yahudiler’in Babil’den kovulmasına: Yahudi halkının yükselişi ve 

çöküşü. 

 V. Babil’den  Đsa’ya: Büyük imparatorlukların birbirini izlemesi (Đran, Makedonya  

ve diğerleri). Yahudi halkının kaderi ile Roma Đmparatorluğu’nun yükselişinin tarihsel 

anlamda çakışması. 

VI. Dünyevi Devlet’in Tanrı Devleti’ne eklemlenmesi. Roma Đmparatorluğu’nun 

genişlemesi ve Yeni Ahid (Đncil) in öğretisinin yayılması. 

 

     Augustin Yunan filozoflarının getirdiği döngüsel tarih anlayışının yerine, 

ilerlemeci çizgisel, gelişmeye açık bir tarih modeli ortaya koymuştur.Tarih’in bir gayesi 

vardır ve insanlık tarihi Tanrı tarafından yönlendirilir. Bütünsellik içinde tasvir edilen 

Antik site’nin   yapısını iki düzlemde göreceli hale getirir: 

 

1. Bireysel  düzlemde: Dünyevi Devlet-Tanrı Devleti arasındaki savaş aynı zamanda 

her bireyin iç savaşıdır: Ben sevgisi ile Tanrı sevgisi arasındaki gerilim. 



 95 

2. Aşkınlığı temsil eden Tanrısal düzlemde: Çünkü krallıklar ve imparatorluklar 

otoritelerini ve güçlerini Tanrı’dan alırlar, siyasi toplumları yönetecek olanlar  iktidar 

yetkisini Tanrı verir.257 

           Tanrı Devleti birbiri içine geçmiş konular çokluğuna sahip oldukça karmaşık bir 

bütün arzetmektedir. H. I.Marrou258 ana hatlarıyla eseri şu bölümlere ayırıyor: 

 

      I.Bölüm: I-X. kitaplar: 

     a) Tarih’in seyrinde paganların çok güvendikleri tanrılarının Romalıların kaderini 

belirlemekten ne denli aciz oldukları kanıtlarıyla sergilenir.(I-VI).             

      b) Paganların tanrıları  kendilerine tapan insanlara ebedi hayatı sunmaktan 

acizdirler.(VI-X). 

  II.Bölüm XI-XXII. kitaplar: 

      a)   Tanrı Devleti’nin teolojik temeli (Yaratılış’tan düşüşe) (XI-XIV) 

      b) Tanrı Devleti’nin Dünyevi Devlet’te, zaman içinde yer alan yolculuğu 

(Kabil’in Habil’i öldürmesinden Roma’nın yıkılışına (410) (XV-XVII) 

      c) Gelecek: Tanrı Devleti ve nihai hedef olarak eşsiz ebadi mutluluk (XIX-

XXII). 

           Pagan dini inancının tezlerini çürütmeye çalışarak siyasi alanda başlattığı 

polemiği dini alana taşıyan Augustin yıkılan umutsuz Roma’ya umut projesi olarak 

paganların dünyevi devletine  alternatif olan  Tanrı Devleti’ni sunmaktadır. Ancak Tanrı 

devletini okuyan herkesin de teşhis edebileceği gibi konunun bu denli geniş bir 

perspektifte ele alınması Augustin’i sınırları iyi çizilmiş bir konuyu ayrıntılarıyla ele 

almaktan uzaklaştırmıştır. Augustin, eserinde çeşitli nedenlerle birbiriyle ilintili 

olmalarına rağmen birbirinden çok farklı konuları belli bir hiyerarşi içinde anlatma 

yolunu seçmemiştir. Eserin daha başında Tanrı Devleti’nin geçmişini ve geleceğini 

anlatacağını belirtmesine rağmen bu temayı ikinci bölümde (XI-XXII kitaplar) ele 

almıştır. Eserin ilk sayfalarından itibaren okuyucuyu paganlara karşı yürüttüğü 

                                                
257 Bu sıralama için bk. Boehm, Daniel Caron, Jules, ALFRED DUFOUR, HISTOIRE DES DOCTRINES 
POLITIQUES, II, 2000-2001 
258 Henri Irénée  Marrou, Saint Augustin et La Fin de la Culture Antique, Ed. E. De Boccard, Paris, 1983, s. 62-
76. 



 96 

polemiğin içine çeker. Birinci kitabın sonuna gelince eserin ana temasını tekrar 

hatırlatır.259 

         

     Tanrı Devleti’nde konuların genel bir sıralamaya tabi tutulmadığını görürüz. 

Eserin yapısı modern anlamda kompozisyon prensiplerine uymamaktadır. Eserin 

bölümlerini açık bir şekilde adlandırmasına rağmen, bunları takip etme zorluğu 

karşımıza çıkar. Eseri okudukça aldığımız yolu ölçebilmemiz için kimi hatırlatma 

durakları koymuş olsa da net bir tutarlılık aramak boşunadır. Önceki bir kitapta anlattığı 

bir temayı, bir başka kitapta yeniden ele aldığını görürüz. Farklı yönlere sapan  

düşüncelerine herhangi bir başka yerde dönüş yaparak bir tür akıcı söylem 

oluşturduğunu söylemek mümkündür. 

 

     Augustin’in Tanrı Devleti’nde ele alıp irdelediği problemlerin herbiri spiritüel bir 

içerik taşır. Bu problemler hakkında birçok görüşü vardır; ancak sözkonusu görüşlerinin 

sınırlarını iyi çizmemiştir. Bir noktada açık ve seçik bir şekilde ortaya koyduğu bir 

görüşünün türlü şekillerde, eserinin birçok başka yerinde dile getirdiği görüşlerinin 

farklı bir versiyonu olduğunu görürüz. Augustin’in iç dünyası  düşüncelerini analitik bir 

şekilde dile getirmesini engeller. Marrou’ya göre, Augustin’in dünyasında, evren  tek 

bir ide etrafında döner, bu her türlü aydınlığın ve hakikatin kaynağı olarak gördüğü 

Tanrı Đde’si dir. 

 

     Antik Roma okullarında yetiştiğini giriş bölümünde yazdığımız Augustin  

Cicero’nun tesiriyle ifadelerinde katı sınırlamalardan kaçınma eğilimi geliştirmiştir. 

Cicero’nun yaşadığı çağda bir eserin kısalığı kusur olarak addediliyordu.260 Augustin 

eserlerini karmaşık yapıda örme zevkini geleneksel retorik sanatından almıştı. 

Hıristiyanlar dini kurumları ve uygulamaları için birçok yeni kelime icat etmişlerdi, 

Augustin bu kelimeleri kullanıyordu ancak eserinde kullandığı kelimeler de klasik 

Roma Latincesine çok yakındır. 261   

 

                                                
259 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  I, 35. 
260 Cicéron, L'Orateur Cicero (Lat. De Oratore), III, 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/cicero_orateur/lecture/default.htm. 
261 H.I. Marrou, aynı eser,  s. 78. 



 97 

     Augustin, 93 eser yazdığını, bunların da 232 kitaba karşılık geldiğini ifade eder. 

Kitabı kısımlarının birbirinden ayrılamayacağı bir bütün olarak belli bir açıdan okumak 

gerekir. Her kitap, bölümlere ayrılır. Ve her bölümün başlığı vardır. En azından bir sıra 

numarası. Büyük hacimdeki eserler söz konusu olduğunda, eserin parçalara ayrılmış 

kısımlarının belli bir sıraya göre okunması için, ona çeşitli aşamalar ve isimler verdiğini  

yazar. 

           Augustin Babil Yeruşalem karşıtlığında sembolize ettiği Dünyevi Devlet ve 

Tanrı Devleti karşıtlığını, eserinde Roma Đmparatorluğu ve eskatolojik Tanrı Devleti 

karşıtlığı temelinde tartışır. Roma Đmparatorluğu’nun sahip olduğu değerleri ve 

kusurları  alternatif  olarak sunduğu Tanrı Devleti’ne karşı iki  boyutta  ele alır:  

 

1. Roma Đmparatorluk rejimi 

2. Cicero, Sallustius ve  Vergilius ‘un savundukları ideal Roma Devleti: Özellikle 

Cumhuriyet’i (Respublica) monarşiye karşı savunan Cicero‘nun Respublica’sı 

üzerinden erdemi, devletin adaleti gibi temel meseleri enine boyuna  tartışarak kendi 

devlet tezini sunar. 

    

    Augustin Roma Devleti’ni ve  bu devletin Pagan düşünürleri tarafından savunulan 

ideal şeklini: din, toplum, devlet idaresi ve siyaset teorisi (Roma’nın ideal rejimi)  

açısından irdeler,  tartışır. Pagan filozofların  Ruhlar hakkındaki tezlerini, dolayısıyle de 

din anlayışlarını alternatif  Tanrı Devleti hakikatini kanıtlamak için çürütmeye çalışır. 

 

     Augustin  çok tanrılı bir din anlayışına sahip pagan Roma Đmparatorluğu’nu 

Dünyevi Devlet örneği olarak irdeler. Đmparatorluk rejimi altında yaşanan hayata 

Augustin saeculum adını veriyor. Saeculum262 Romanın pagan filozoflarının 

savunduğu etik hayat tarzının zayıflığını ortaya koymak için özellikle seçtiği,  pagan 

dinini de içine alan tüm hayatı  kapsayan bir kelimedir. 

 

        Augustin  eserinin temasını şu  ifadelerle özetlemektedir: 

 

                                                
262 Bk. “Saeculum, Dünyevi Devlet’in Temel Özellikleri ” bölümü. 



 98 

        Đki aşk, iki şehri kurdu: Tanrı’yı saymamaya dek varan ben sevgisi, 

dünyevi devleti, kendini önemsizleştirirken Tanrı’yı yücelten sevgi ise 

göksel devleti kurdu.” Biri kendi varlığı ile gururlandı, diğeri ise  gururu 

Tanrı’nın varlığına aidiyette duydu. Biri şanını diğer insanların nezdinde 

bulmak için can atarken, diğeri ise en büyük şanı bilincinin şahidi Tanrı’da  

arar  biri şan’a sahip olmanın verdiği gururla  başı dik yürür, diğeri ise 

Tanrı’sına: Benim şanım sizsiniz, başımı siz göğe erdiriyorsunuz der.263 

 

              Burada, gerçek olan tek kötülük günahtır. Günah Đlk günah neticesi düşmüş olan 

insanın iradesiyle kötülüğü seçmesidir. Günahı sadece melekler ve insanlardan oluşan 

akıllı varlıklar işleyebilir.264 

 

                                                
263 “Fecerunt itaque ciuitates duas amores duo, terrenam scilicet amor sui usque ad contemptum Dei, caelestem 
uero amor Dei usque ad contemptum sui. Denique illa in se ipsa, haec in Domino gloriatur. Illa enim quaerit ab 
hominibus gloriam; huic autem Deus conscientiae testis maxima est gloria. Illa in gloria sua exaltat caput 
suum; haec dicit Deo suo: Gloria mea et exaltans caput meum.”Saint Augustin. La Cité de Dieu, XIV, 28. 
quaero, ere (Latince v. yüklem.):aramak, keşfetmeye çalışmak.  
 
 
264  “Melekler olarak adlandırılan ruhlar, hiçbir şekilde karanlıklardan doğmadılar; ancak ışıktan yaratıldılar. 
Bunun yanı sıra onlar hangi suretle olursa olsun, var olsunlar, yaşasınlar diye yaratılmadılar, onlar aynı zamanda 
bilgece ve mutluluk içinde yaşamak için yaratıldılar. Diğer taraftan, bu meleklerden bazıları aydınlığa yüz 
çevirerek, kesin ve güvenli bir şekilde sadece ebedi olan hikmet dolu yaşam ve mutluluğun mükemmelliğini elde 
edemediler.”   “Đnsan ise, kendi cihetinden tanrı tarafından doğru ve yeteneklerle dolu olarak yaratıldı. Ancak 
iradi olarak bunlardan yoksun kalmayı seçti ve bu nedenle de mahkum edildi… Kendisi gibi ahlâken bozulmuş 
ve mahkum edilmiş nesiller meydana getirdi..Ve daha sonra, özgür iradenin kötü niyetle kullanılması, 
talihsizliklerin birbiri ardına sıralanmasıyla bir dizi belayı getirdi. Bu durumda, başlangıçtan itibaren olumlu 
meziyetlerinden yoksun kalmış olan ve kökünden bozulmuş insanoğlu, sonu olmayan ikinci ölüm yıkımına 
sürüklendi. Bunların arasından Sadece Tanrı’nın inayetine kavuşanlar kurtuldu. “ 
 
“ Đyi ve kötü meleklerin birbirinden kesin olarak ayrılması, kötülerin işledikleri günah neticesi gerçekleşti. 
Cehenneme atılanlar, bir daha oradan çıkma güçlerini yitirdiler. Aynı şekilde, iyi melekler de düşme 
yeteneklerini kaybettiler. Her iki tür melek de, bulundukları durumu değiştiremediler. Her iki türün de siteleri bir 
kere kurulduğunda, artık bir tarihe sahip olamayacaktı. Kaynağını Adem’den alan ve ilk iki kardeş Habil ile 
Kabil tarafından sembolize edilen insanlar için durum farklı idi. Çünkü insanlar, özgürlüklerini muhafaza 
ediyorlar ve nihai duruma ulaşmadan önce ölümü tatmak zorundalar. Đnsanlardan oluşan iki site, birbirine 
karışmış olarak,  iyiler ve kötüleri kesin ve geri dönülmez bir biçimde birbirinden ayıracak kıyamet gününe dek 
birlikte var olmayı sürdüreceklerdir.” Biri sahte tanrıları memnun etmek için onlara kurbanlar adayan Dünyevi 
Site; diğeri sahte tanrılar tarafından değil, hakiki Tanrı tarafından varlığı Tanrı’ya adanmak üzere kurulan Göksel 
Site. Bununla beraber, her iki site de aynı inanca, aynı ümide, ve de aynı aşka sahip olmaksızın aynı dünyevi 
nimetlerden istifade edecek ve aynı dünyevi kötülüklere katlanmak zorunda kalacaklardır. Bu son yargı günü 
birbirlerinden ayrıldıklarında, her ikisi de sonu olmayacak olan, kendilerine ait olan hedeflerine ulaşacaklardır.” 
Saint Augustin, aynı eser, XVII, 54. 



 99 

        Augustin’in Tanrı Devleti’ni yazma amacı Roma’nın işgaline karşı itirazlara 

cevap vermenin çok ötesine geçmiştir. Tanrı Devleti’ndeki şu cümleler geniş kapsamlı 

hedefi dile getirmektedir:  

 

Tanrı Devleti hakkında bilinmelidir ki, onun düşmanları arasında, 

gelecekteki yurttaşları da bulunmaktadır. Dünyevi yaşam sırasında 

düşmanları kadar, inananların da kabul edilecekleri güne dek, Tanrı 

Devleti’nden herhangi bir şey ümit etmekten sakınmaları gerekir. Aynı 

şekilde, dünyevi yaşamdaki yolculuğu sırasında Tanrı Devleti bağrında 

sacramentum265 yoluyla kendisine katılmış ancak azizlerin ebedi kaderini 

paylaşmayacak olan insanları barındırmaktadır… Aslında, iki devlet 

(Dünyevi Devlet ve Tanrı Devleti) bu yüzyılda birbiri içine geçmiş, karışmış 

durumdadır. Ancak son yargı (kıyamet günü) , onları birbirinden ayıracaktır. 

Şu halde ben, Tanrı yardım ettiği ölçüde, bu iki devletin kökeni, gelişmesi ve 

onları bekleyen nihai son hakkında söylemem gerektiğine inandıklarımı 

yazacağım.’266  

 

Tanrı Devleti’nin yazıldığı  dönemde Roma Đmparatorlu ğu’nun durumu 

 

           Augustin 412 yılında Tanrı Devleti’ni yazmaya başladığında, Hıristiyan dini dört 

yüzyıl süren macerasından sonra (Đ.S.1-4. yüzyıllar) Roma imparatorluğu’nda  imtiyazlı 

bir konuma gelmişti. Đmparator Constantinus 28 Ekim 312 yılında Maxentius’u Ponte 

Molle’de bozguna uğratmasıyla yükselişe geçmiştir. Senato 315 yılında imparator’un 

başarısını sadece büyük dehasına değil aynı zamanda Tanrı’nın kendisini 

desteklemesine borçlu olduğunu ilan etmiştir.267Constantinus Hıristiyanlığı  

imparatorluğun resmi dini olarak kabul eden ilk imparator olmuştur. Hıristiyanlık Doğu 

                                                
265 Sacramentum: Vaftiz  vb.gibi dini işaretler. 
266 Saint Augustin, aynı eser,  I, 35. 
267 Roma’da, Constantinus’un bir heykeli dikilmiştir, bu heykelin bir elinde şehri istismarcı  Tiran’ın elinden 
kurtaran bir işaretin varlığından söz eden bir yazıt, diğeer elinde ise bir haç vardır. Bk. Henry Chadwick, The 
Church in Ancient Society, From Galilee to Gregory the Great, London: Oxford University Press, 2003 içinde  
‘Rise of Constantine’, s. 185-189 ; Ernest Stein, Histoire du Bas-Empire (De l’Etat Romain à l’Etat Byzantin), 
Tome I, Desclée de Brouwer, traduit par Prof. Jean Remy Palanque, 1959, Paris Tome I  içinde ‘La Politique 
Religieuse de Constantin’ s. 96-103.  



 100 

Roma Đmparatoru Constantinus’un Ponte Molle268zaferini takiben Đmparatorluğun 

ayrıcalıklı ve hakim dini haline gelmişti. Diocletianus’un269 23 Şubat 303 tarihli 

kararnamesi270Hıristiyanlara sivil görevleri, Hıristiyan kölelerin özgürlüğe 

kavuşmalarını yasaklıyor, kiliselerin yıkılmasını, Kutsal Kitaplar’ın yakılmasını 

buyuruyordu. Bu sırada Đmparator’un sarayında yangın çıktı, suçu Hıristiyanlara 

yükleyen Diocletianus ve Galerius katliamlara giriştiler, önce Nicomedia’daki271 

piskoposlar, rahipler ve şehirdeki tüm Hıristiyanlar katledildi, Kapadokya ve Suriye’de 

ayaklanmalar ikinci katliam kararını tetikledi ve Diocletianus ikinci kararnamesini 

yayınladı, bu aşamada imparatorluk topraklarındaki tüm Hıristiyan rahiplerin yakalanıp 

hapsedilmesini emretti; üçüncü bir kararnameyle yakaladıklarını hapisanelerde pagan 

kültü ibadeti yapmaya zorladı,272son olarak, 304 yılındaki son kararnamesi ile herkesi 

ya tanrılara kurban adamaya ya da ölümü  seçmeye zorladı. Batıda 306 yılında son 

bulan, Doğuda 313 yılına dek süren katliamlar Hıristiyanlığın güçlenerek yükselmesini 

hızlandırdı. Constantinus’un ölümünden sonra (337) Julien Apostate dışında hiçbir 

pagan imparator tahta geçememiştir. 

 

           Đmparatorluk siyaseti ve yasaları Constantinus’tan sonra da Hıristiyanlığın yeni 

satüsünü yansıtsa da yerel idareler açısından imparatorluğun organizasyonunda fazla bir 

değişiklik olmamıştır. Hıristiyanlık dini ve kültürel  anlamda bir devrim ise de 

imparatorluk kurumlarında tümüyle etkili olmamıştır. Bu durum, Hıristiyanlaşmış 

imparatorlukta Đmparator ile kilisenin ilişkilerinde kendini gösterir. Örneğin Donatus ve 

                                                
268 Milvian Köprüsü 
269 Gaius Aurelius Valerius Diocletianus (Diocles) (236- 3 Aralık  316) Roma imparatorluğu’na ‘Tetrarchia 
Diocletiani” dörtlü yönetim sistemini getirmiştir. 
270 Lat. Lactantius, De Mortibus Persecutorum, 12-13. Fr. Lactance, De la mort des persécuteurs, Collection 
Sources Chrétiennes,  Paris : Cerf, 2006, s. 12-13. 
271 Nicomedia, bugünkü Đzmit'in tarihi eski şehir merkezidir. Bir zamanlar, Đskenderun, Đskenderiye, Roma ve 
Kudüs ile birlikte Roma Đmparatorluğu'nun en önemli 5 şehrinden biridir. 
272 Henry Chadwick, aynı eser içinde ‘Diocletian and the Great Persecution.’ s. 179-181. Ernst Stein’in 
anlattığına göre, Gaius Aurelius Valerius Diocletianus (Đ.S.284-305)  Tetrarchia (dörtlü yönetim) adını verdiği  
sistemini uygulamaya koyduğu sıralarda, Đmparatorlukta dinler arası büyük çatışmalar yaşanmaya başlamıştı. 
Diocletianus bütün dinlere karşı hoşgörülü bir tavır içinde idi; ancak bu prensibini  ilk kez Mani’yi 267 yılında 
öldürterek bozdu. Đran kökenli bir din olan Manicilik Zerdüştlük, Yeni Platonculuk ve Hıristiyanlık karışımı bir 
din doktrini idi. Ernst Stein Diocletianus’u Mani’yi öldürmeye sevkeden sebebin imparatorluğun o dönemde Đran 
ile savaş  halinde olabieceğine işaret ediyor. Karısı Priscia  ve Galerius’un karısı olan kızı Valera’nın  kendi 
seçimleriyle Hıristiyan olmalarına rağmen, Diocletianus’un böylesi geniş çapta katliamlara girişmesini, 
Hıristiyanlardan nefret eden Galerius’un pagan rahiplerle beraber verdiği uğraşı neticesi Hıristiyanlara karşı 
önlem alınması kararını çıkarttıklarını yazıyor. Ernest Stein, Histoire du Bas-Empire, s. 80-81. 



 101 

yandaşlarının Roma’da Kilise konsili tarafından mahkum edimesinden (313) sonra, 

Donatusçular Đmparator Constantinus’a başvurunca, Đmparator, doğrudan müdahele 

yerine, tartışmayı çözmek üzere bir mekanizma oluşturmuştur. Constantinus 

Đmparatorluğun tüm batı eyaletlerinden gelen piskoposları biraraya getiren bir konsil  

oluşturmuştur (Arles konsili 314). Bu konsil’de Roma’da alınan karar onaylanmıştır. 

Sonuçta Constantinus 316 yılında Donatusçuluğu bir suç olarak niteleyerek 

Donatusçular’a ait  basilica’ların kapatılmasını emretmiştir. Donatusçular  Kartaca’da 

başkaldırınca birçoğu öldürülmüştür. Constantinus 321‘de siyasetinde değişikli ğe gitmiş 

324 yılında sapkın mezheplere karşı çıkardığı yasa da Donatusun mezhebi sapkın 

mezhep olarak addedilmesine rağmen Marcionites ve Valentinians gibi bazı diğer 

mezhepler faaliyetlerini sürdürebilmiştir. Piskoposların konsillerde dini kaygılarla 

verdikleri  kararlar imparatorluk siyasetinin bir parçası haline gelmiştir. Đznik Konsili 

(325)  teolojik görüşlerin, evrensel kabul görmeyen; ancak siyasi yaptırımlara yol açan,  

bir otorite haline gelmesine imkânı vermiştir. Constantinus ve onu izleyen imparatorlar 

Katolik Hıristiyanlığın düşünce sistematiğine uygun olarak  Kilise siyasetinde konsil 

kararlarına imtiyaz tanımışlardır. Constantinus’un Hıristiyanlara verdiği bu tür destek 

paganlara karşı düşmanlığın büyümesine yol açmıştır.273 Bununla beraber,  

Constantinus’un döneminde pagan tapınakları açık kalmış, insanlar pagan kültünün 

icaplarını yerine getirmeye, geleneğe uygun olarak tanrılara kurban adamaya devam 

etmişlerdir. 

 

                             I.Theodosius (379-395) iktidara geldiğinde  izleyeceği siyasetin önemli bir kısmı 

kendisinden önce gelen Gratian (375-383) tarafından yürütülüyordu. Theodosius babası 

I. Valentinian‘in hoşgörü siyasetine son vermiş274 pagan kültüne ait tüm uygulamaları 

ortadan kaldırmıştır.275 II. Valentinian ise pagan dinini tüm imparatorluk topraklarından 

kovma kararı almış, halklara tapınaklara girmeyi, kurban adama törenlerini yapmayı ve 

heykellere tapmayı yasaklamıştır. Tam bir yıl sonra Theodosius da  pagan dinine ait 

                                                
273  Constantinus’un pagan dinine karşı aldığı tedbirler sonucu Victor (Zafer tanrısı) na ait sunak (Lat. Altaria, 
Đng. Altar, Fr. Autel) Roma Senato’sundaki yerinden kaldırılmıştır. 
274 Valentinian Zafer Tanrısı’nın sunağının Senato’dan kaldırılmasını ve Tapınaklara yapılan ödeneğin 
kaldırılmasını reddediyordu. Gaston Boissier, ’La Cité de Dieu de Saint Augustin’, La Fin du Paganisme, VI, 2.  
http://www.mediterranee-antique.info/Boissier/FP_602.htm 
275 Theodosius Vesta rahibelerine ait tapınağı  yerinden kaldırttığı gibi Zafer tanrısına ait sunağı bir kez daha 
Senato’dan kaldırtmıştır. 



 102 

kurban adama törenlerini yasaklayan kanun çıkarmıştır.276 Theodosius yasakların sadece 

şehirlerde değil, taşrada, imparatorluk topraklarının her noktasında  sıkı bir şekilde 

uygulanmasını emretmiştir. Bu yasaklara uyulup uyulmadığı  her Romalının kendisi için 

kutsal kabul ettiği evlerinin277 içine dek izlenmiştir. Valens Ariusçuları kayırmıştı. 

Theodosius ise Ariusçular’a karşı doğrudan saldırıya geçip. tüm halkların Roma 

piskoposu ve Đskenderiyeli Petrus’un  dinini  izlemesi gerektiğini ilan etmiştir.278 

Theodosius ve onu takip eden imparatorlar pagan dini uygulamalarına karşı sert kararlar 

gerektiren yasaları  birbiri ardısıra çıkarmışlardır. Theodosius’un dini mezheplerin 

faaliyetlerini yasaklayan  432 yılında çıkardığı yasa bunların en serti olarak bilinir. 

Theodosius’un bu yasası kamusal alanda dini konuların tartışılmasını dahi 

yasaklıyordu.279 Theodosius’un gayesi pagan dinini tümüyle yoketmekti; ancak 

paganizm hemen ölmedi. Bir pagan olan  komutan (magister militum) Arbogast 392 

yılında ayaklanarak II. Valentinian’ı280 öldürdü ve imparatorun yerine ılımlı bir Katolik 

olan hatip Eugenius’u getirdi. Başkaldırının şefi olan Flavien, pagan dinini eski  gücüne 

kavuşturmaya çalışıyordu. Ancak Theodosius tekrar zafer kazanarak Hıristiyanlığın 

mutlak zaferini ilan etti. Theodosius imparatorluğun uzak yörelerindeki taşra 

bölgelerindeki pagan kültü uygulamalarını ortadan kaldırabilmek için eski yasalarını 

tekrar uyguladı,  kimi zaman da yeni yasalar çıkardı. 

 

  Đmparator I. Theodosius’un ikinci oğlu  Flavius Honorius 384 yılında doğdu. 

Gençliğinde en soylu çocuk (nobilissimus puer) lâkabını almıştı. 394’te Theodosius 

                                                
276  Gaston Boissier’in  naklettiğine göre  Libanius  Tapnaklar hakkındaki söylevinde  yasanın ateş ve tütsüyü 
tolere ettiğini  yazmıştır. Bu da sunaklarda kurban adandığına inanılmadığını gösteriyordu; ancak  tanrılara 
kurban adama törenleri sürüyordu. Libanius masum bir ihtiyatsızlıkla Đmparator’a bu durumu bildirmişti: 
Libanius’un imparator’a söylediğine göre, insanlar bir ziyafet için bir araya geliyor; ancak bu  ziyafette kurban 
edilen bir hayvanın etini yiyiyorlardı. Gaston Boisser, aynı  eser, VI, 2,1. 
277  Theodosius zamanında Romalılar ev tanrılarını (lares) şereflendirmek için sofralarındaki başlangıç yemeğini 
yakma, Penates’ler için de ölünün ruhuna şarap ikram etme geleneğini sürdürüyorlardı. 
278 Code Théodosien, XVI, 5,6’dan aktaran G. Boisser, aynı eser, aynı yer; Codex Theodosianus en latin, 
  http://web.upmf-grenoble.fr/Haiti/Cours/Ak/Constitutiones/codtheod.html 
279 Gaston Boissier, La Fin du Paganisme, VI, 2, dipnot  3.Code Théodosien, XVI, 5,  65. 
280 II. Valentinien  387 de Roma’yı  ve tüm Đtalya’yı ele geçiren  Maxime (Marcus Clodius Pupienus Maximus) 
tarafından Roma’dan kovulur. Theodosius müdahele etmek konusunda tereddüte düşer; ancak II.Valentinien’in 
kızkardeşi olan karısı  Galla’nın etkisiyle Maxime’e müdahele eder. II  Valentinien Tiber nehri yoluyla Roma’yı 
terkederken,  Théodosius Maxime’i yener. Valentinien Viyana’da Theodosius’un  genç Đmparatoru korumakla 
görevlendirdiği general Arbogast tarafından öldürülür. Bk. http://fr.wikipedia.org/wiki/Valentinien_II 
 
 



 103 

öldüğünde, Honorius ve kardeşi Arcadius sırayla tahta çıktılar. Honorius Batı Roma’nın 

Arcadius ise Doğu Roma’nın başına geçti. Bu yıl  Đmparatorluğun Doğu ve Batı’nın de 

facto bölünmesinin başlangıcı oldu. Đmparatorluk bütünlüğünü sadece teorik olarak 

koruyordu. Đki hükümdar bilgili ve etkili danışmanlarının tavsiyeleri doğrultusunda 

Đmparatorluk görevlerini yerine getiriyorlardı. Batı Roma ordusunun başında  

Honorius’un güçlü Vandallı komutanı Stilicho281 vardı. 402 de Visigot saldırısı sonucu 

Đmparatorluk sarayı  güvenlik gerekçesiyle Milano’dan daha iyi tahkim edilmiş olan 

Ravenna’ya taşındı. Saray entrikaları Stilicho’nun öldürülmesine (408) yol açtı. 

Honorius Vizigot Kralı Alarik (Alaric)le karşı karşıya gelmek durumunda kaldı. 

Kararsız imparator uzlaşma kararı almakla direnmek arasında gidip geliyordu. Kararlı  

Alarik 410 yılında Roma’yı işgal etti. 282Vizigot kralı Alarik Ariusçu Hıristiyan idi. 24 

Ağustos 410’da Roma’yı kuşatma altına aldı iyi tahkim edilmemiş Salaria kapısından 

şehre girdi, kapı etrafındaki ahşap binaları ateşe verdi. Hıristiyan olduğu için kiliselere 

sığınanlara hoşgörü gösterdi. Ordusunda her ulustan, her inançtan asker vardı, bu 

nedenle, askerleri üzerinde tam bir hakimiyet kuramıyordu. Dört gün süren kuşatma 

sonu topladığı muazzam ganimetle Roma’yı terketti, arkasında gömülemeyecek kadar 

çok sayıda ceset bıraktı. Bu felâketin yarattığı etki çok büyük oldu. Saint Jérôme (342-

420) Saint Augustin’e durumun vehametini anlatan mektuplar yazdı. Herkes 

Đmparatorluğun sonunu haberleyen bu felakete ağlıyordu.  Romalıları gururlandıran 

civitas aeterna (ebedi site)  lâkâbını taşıyan prestijli Roma, Alarik’in saldırısından önce 

de barbarlar tarafından tehdit edilmiş; ancak mucize kabilinden kurtulmuştu. Şair 

Claudien herkesin ortak hislerine tercüman olan dizelerinde Roma’yı terkedip giden 

Alarik ve askerlerinin arkasından Roma hakimiyetinin asla bir sonu olmayacağını ve 

Gotların uğradıkları yenilgiden ders almaları gerektiğini dile getiriyordu.283 

                                                
281 Flavius Stilicho (Stilico) (359 – August 22, 408) Yüksek rütbeli Romalı komutan, Doğu Roma imparatoru 
Theodosius zamanında Roma ordusuna katılmış,  II Valentinian’ın öldürülmesini takiben 392 yılında Frigidus 
savaşında Theodosius’a yardım etmiş Batı Roma ordusunun başında Alarik’i yenilgiye uğratmıştır. Theodosius 
Stilicho’yu imparatorluğun istikbalinin güvencesi olarak görmüştür. Honorius’un imparatorluğu döneminde 
barbar olarak adlandırılan Visigot Radagasius (Radagez)’u bozguna uğratmıştır.    
Wikipedia the free encyclopedia, http://en.wikipedia.org/wiki/Stilicho 
282 De Đmperatoribus Romanis, An Online Encyclopedia of Roman Emperors ,’Honorius’ 
    http://www.roman-emperors.org/honorius.htm 
 
283 Stilicho Alarik’i püskürtmeyi başarınca, Alp dağlarına doğru kaçan Gotlar’ın arkasından  Claudien’in  
mısralarında tüm Romalıların hislerine tercüman olan  zafer edası açıkça görülür: Discite vesanæ Romam non 
temnere gentes ! Romalıların öfkesini küçümseme, iyice öğren yabancı ! Ancak Romalıların bu sevinci çok kısa 



 104 

  Roma’nın başına gelenler tüm hayalleri yıkmıştı. Herkes korkunç gerçekle 

başbaşa kalmıştı. Roma’nın gurur duyduğu  göz kamaştıran uygarlığı artık tehdit altında 

idi. Bu kaygıların ilk sonuçlarından biri ortadan kalkmış gibi görünen bir din 

probleminin  yeniden ortaya çıkışı oldu. Bu korkunç felâketin sebebi doğaustü güçlerde 

arandı. Paganlar unutulan gökteki tanrılarının kendilerinden intikam almak istediklerine 

inandılar. Romalıların eski inançlarına bağlı kalmayı sürdüren muhafazakâr yapısı 

kendini göstermişti. Saint Cyprian284 bu felâkete doğa dışında bir neden bulmanın 

anlamsızlığını göstermeye çalıştı. Cyprian’a göre, yaşlanan bir insan gibi 

imparatorluğun da ömrü tamamlanacaktı. Doğal süreç dışında başka bir gerekçe daha 

bulmak  gerekiyordu. Cyprian, Romalıların eski tanrıları tarafından cezalandırıldıkları 

düşüncesinin geçersiz olduğunu, çünkü aralarından bazıları eski dinini bırakıp 

Hıristiyanlığı seçmiş olsalar da bir çoğu hakiki Tanrı’yı tanımamakta direnmişti. 

Paganlar Roma’nın başına gelenlerden Hıristiyanları sorumlu tutuyorlardı. 

Hıristiyanlığa düşman Demetrianus’a yazdığı mektupta tanrıların bir kudreti olsaydı 

Roma’yı yıkmak yerine kurtarmaları gerekirdi diyor ve kendileri için bir şey 

yapabilmekten aciz tanrıların  onlara yakaran insanlar için ne yaptıklarını soruyordu. 

Augustin Tanrı Devleti’ni paganların iddalarına cevap olarak yazdı. Bu büyük eserinde 

Hıristiyanlıkla paganizmin boy ölçüştüğü son savaşı sahnelemiştir. 

 

Tanrı Devleti =De Civitate Dei 

  

     Augustin bu başlığı iki site hakkında daha önce kaleme aldığı eserleriyle tematik 

benzerliği nedeniyle tercih etmiştir.285 Terimin kaynağı  Kutsal Kitaplar’dır: Civitas 

                                                                                                                                                   
sürecektir. Gaston Boissier, aynı eser, VI, 2; Diğer taraftan, Serge Lancel’in anlattığına göre, Şair Claudien 
sembollerle dolu mısralarında Đmparatorluğun sonunu anlatır: Đmparator Honorius’ atının üstünde günlük 
egzersizlerini yaparken, iki tane kurt ona eşlik etmektedirler. Ancak, bu kurtlar, mızrakla öldürülürler. Fakat, 
delinen böğürlerinden ve bağırsaklarından iki tane insan eli çıkar. Bunlar, canlı ve ihtiraslı ellerdir. Daha 
sonraları, Roma’yı tehdit edecek olan Vizigot Radagez ve Alarik’i temsil etmektedirler. Kurtların ölümü  
Roma’nın tanrılar katına yükseldiğini kabul ettikleri Romulus’u besleyen, geliştiren kurt imajının yıkıldığını, 
ebedi kabul edilen Roma’nın sonunun geldiğini sembolize etmektedir.  Serge Lancel, Saint Augustin,  s. 548. 
 
284 Thaschus Cæcilius Cyprianus. 
285 Saint Augustin, Rectationes II.43, De Trinitate (Teslis Hakkında), XIII, 12; Contra Adversarium Legis et  
Prophetarum, I, 18. Epistulae (Lettres) 169, 184.   Ayrıca bk. H.I. Marrou, La première phrase de la Cité de 
Dieu, s. 25-30. 



 105 

kelimesi mezmurlarda geçer:  Semper, fluminis divisiones laetificunt civitatem dei286 

Magnus Dominum et laudabilis nimis in civitate Dei nostri in monte sancto suo287 

glorioso dicta sunt in te civitas Dei.288 Porro si in digito Dei eicio daemonia profecto 

praevenit in vos Regnum Dei289 Augustin Tanrı Devleti’nin giriş bölümüne (praefatio) 

şu sözlerle başlıyor: “Gloriosissimam ciuitatem Dei siue in hoc temporum cursu, cum 

inter impios peregrinatur ex fide uiuens, siue in illa stabilitate sedis aeternae.290 

 

     Đki site doktrinini oluşturuken Augustin, Ambrosius ve Donatusçu Tichonius’un 

fikirlerinden de yararlanmıştır. Ambrosius, Milano  piskoposudur,  Habil ve Kabil 

hakkında yazdığı risalesinde, site sözcüğünü kullanmaz. Ancak, iki kardeşi 

karşılaştırırken, dünyayı paylaşan iki kısmı tarif eder; “iki kardeş ismi altında birbiri ile 

çatışan, birbirine karşı olan iki kısım, (duae sectae) mevcuttur. Bunlardan birincisi, her 

şeyi düşüncelerin, duyguların ve tüm hareketlerin yaratıcısı olarak gördüğü, yönetici 

hakim güç olarak  kabul ettiği kendi zihnine bağlar. Diğeri ise, her şeyin yönetimini 

baba ve yönetici olarak kendine tabi kılan, evrenin demiurge’ü ve yöneticisi olarak 

kabul ettiği Tanrı’ya atfeder. Birincisini Kabil, ikincisini Habil temsil etmektedir.”291 

Ambrosius yine, “L’Expositio in psalmum, (118)” isimli risalesinde, site ile kilise 

kavramlarını özdeşleştirir: “Allah’ın izniyle, O’nun kilisesine haksızlık yapanların Tanrı 

Devleti’nden kovulması için, tensel isteklere düşme hatasına bizi sürükleyen dünyevi 

kusurlardan arındırarak kötülüklerin yol açtığı zararlardan uzak tutabileyim. Tanrı 

                                                
286 Đbraniceden çeviri  Vulgata, Liber psalmorun iuxta Hebraicum transaltos, 45, 5: “Bir ırmak var ki onun 
cedvelleri Allahın şehrini sevindirir,” Kitab-Mukaddes, Mezmurlar, 46, 4.  
Kitab-Mukkades’te civitas’ a karşılık  olarak sadece şehir kelimesi kullanılmaktadır. Đng. City, Fr.La  cité. 
Ayrıca, Mezmur’ların sıra numaralarında bir kaydırmanın mevcudiyeti göze çarpmaktadır. 
287 Vulgata, Liber psalmorun iuxta Hebraicum transaltos, 47, 2; “Şimal taraflarında büyük Kralın şehri 
Yüksekliği güzel olan Sion dağı bütün yerin meserretidir.” Kitab- Mukaddes, Mezmurlar, 48, 2. 
288 Vulgata, Liber psalmorun iuxta Hebraicum transaltos 86, 3. “Senin için izzet sözleri söylenir, Ey Allahın 
şehri.”  Kitab-ı Mukaddes,  Mezmurlar, 87, 3. 
289 Vulgata, Secundum Lucam, XI, 20.  Fakat ben Allahın parmağı ile cinleri çıkarıyorsam, bu halde Allah’ın 
melekutu üzerinize olacak. Kitab-ı Mukaddes, Luka, XI, 20. 
290 Saint Augustin, La Cité de Dieu, I, Praefatio : Fr. “La glorieuse Cité de Dieu poursuit son pèlerinage à travers 
les temps et l'impiété, vivant ici-bas de la foi; elle attend par la patience la stabilité du séjour éternel, où sa 
justice sera juge à son tour, et sa sainteté en possession de la victoire dernière et de la paix inaltérable”: Dünyada 
hakiki Tanrı’yı tanımayanlar arasında (inter impios) imana göre yaşayanların (fide viviens) Şanlılar şanlısı Tanrı 
Devleti (Gloriosissimam ciuitatem Dei), zaman içindeki (in hoc temporum) yolculuğunu sürdürürürken 
(peregrinatur) nihai zafere ve asla bozulmayacak bir barışa kavuşacağı gün geldiğinde adaletin tek  hakem  
olacağı ezeli  hayatın istikrarına kavuşacaktır. Lat. peregrinari  (verbum  déponens) fiili uzak diyarlara, yabancı 
ülkelere yolculuk anlamına gelir. Bk. Henri Goelzer, Dictionnaire Latin Français, Garnier Flammarion, Paris, 
1966. 
291  Ambroise, De Cain et Abel, 1. kitap, 1, 4’den aktaran G. Madec, Cité de Dieu, I-V kitaplar, s. 63.  



 106 

Devleti, kilisedir ve kilise Đsa’nın bedenidir. Göksel Site’nin haklarına her kimse 

tecavüz ederse, göğe (göksel kudrete) karşı günah işlemiş olur, kötülüklerin lekesini 

lekesiz bedene ulaştırmaya çalışarak onun azizliğine tecavüz etmiş olur. 292Donatusçu 

Tichonius, bağımsız bir zihniyete sahipti. Kendi mezhebindekilerle tartışıp ayrılmasına 

rağmen, Katolik Kilisesi’yle uzlaşmamıştı.293 Augustin, Tichonius’a hayrandı, özellikle 

de Đncil’e getirdiği yorumları çok beğeniyordu.  

                            

  Tanrı Devleti’ni yazmadan önce, iki şehrin karşıtlığını başka eserlerinde 

vurgulamış olan Augustin, Tanrı Devleti’nden çok sözetmesine rağmen, eserlerinde  

açık bir tarif yapmaz. Bunun nedeni olarak, F. Edward Cranz, tıpkı inayet  kelimesi gibi 

Tanrı Devleti’nin de Augustin’in çok aşina olduğu bir kavram olması nedeniyle ayrıntılı 

bir tarifini yapmak için özel bir çaba göstermeye gerek duymadığı ihtimaline dikkat 

çeker. Ancak  eserin XV. kitabında  açık bir tarifi olmaksızın Tanrı Devleti hakkında 

bazı belirgin açıklamalar göze çarpar. Augustin burada, Yeruşalem (Đsrail) ile Dünyevi 

Devlet ilişkisini ele almaktadır. Yine aynı XV. kitapta  dünyevi ve göksel devletlerin  

insanlık tarihindeki  gelişme süreçlerini ya da ilerleyişlerini anlatır. Her iki devlet  Kabil 

ve Habil’in şahıslarında somutlaşarak ortaya çıkarlar. Dünyevi Devlet’in yurttaşı Kabil 

bir devlet kurarken kardeşi Habil herhangi bir devlet kurmaz, o Göksel Devlet’in( ya da 

Site’nin) yurttaşıdır,294 bu devletin tüm yurttaşları birer azizdir. “Geçici olan bu dünyada 

yerleşik bir site inşa etmeyen Habil Göksel Site’nin ilk kurucusudur. Bu site varlığını 

                                                
292 Saint Ambroise, Expositio in psalmum, 118, Sermo 15, 35’den aktaran G. Madec,  La Cité de Dieu, kitaplar I-
V, s. 63. 
293 P. Monceaux, Histoire Litteraire de l’Afrique chrétienne, t. 5, Paris, 1923 s. 165-219, aktaran G. Madec, La 
Cité de Dieu,  kitaplar I-V, s. 63. 
294 “Hoc enim uniuersum tempus siue saeculum, in quo cedunt morientes succeduntque nascentes, istarum  duarum 

ciuitatum, de quibus disputamus, excursus est. Natus est igitur prior Cain ex illis duobus generis humani parentibus, pertinens 
ad hominum ciuitatem, posterior Abel, ad ciuitatem Dei.” “Aslında, bu zaman diliminde, diğer bir deyişle bu yüzyılda, 
ölümlerin ve doğumların hızla birbirini izlemesi iki sitenin gidişatını belirliyor. Bu durumda, insanlığın atası olan ana ve 
babadan (insanlığı meydana getiren iki ebeveynden)  ilk doğan Kabil insanların sitesine mensuptur;  ikinci doğan Habil Tanrı 
Sitesi’ne mensuptur.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, XV, 1; “Hunc secutus Abel, quem maior frater occidit, 
praefigurationem quandam peregrinantis ciuitatis Dei, quod ab impiis et quodam modo terrigenis, id est terrenam originem 
diligentibus et terrenae ciuitatis terrena felicitate gaudentibus, persecutiones iniquas passura fuerat, primus ostendit.” 
“Kabil’den sonra doğan Habil ağabeyi tarafından öldürülmüştür. Habil bu dünyada sürgün olarak yolculuğunu sürdüren Tanrı 
Devleti’nin bir figürüdür. Dünyevi kökenini seven, dünyevi bir sitenin dünyevi saadetinden hoşnut olan ve  Tek Tanrı’ya 
inanmayan (impii) insanların yaptıkları katliamlara maruz  kalmış olduğunu açıkça gösteren ilk örnektir.” Saint Augustin. 
aynı eser, XV, 15;  “Böylece, bu  yüzyılda, bu kötü günlerde, Đsa’nın  ve Havarıileri’nin cismani varlık olarak ortaya 
çıkmalarından beri ve hatta  ağabeyinin işlediği günahın kurbanı  ilk doğru insan Habil’de bu yana sürgünde olan Kilise 
dünyanın katliamları ve Tanrı’nın  verdiği destekler (consolationes) arasında  yoluna devam etmektedir.” Saint Augustin, 
aynı eser, XVIII, 51. 



 107 

Tanrı tarafından seçilmiş olan Đsrail halkında sürdürmektedir. Đbrahim’i Kildaniler’in  

toprağından çekip çıkaran Tanrı, ona gökyüzündeki yıldızlardan daha çok sayıda 

insandan oluşan bir halkın babası olacağını müjdeler. Mensupları (Göksel Site) bu 

halkın devamıdır. Zira, Đsrailliler bizzat bunun haberini vermişler ve hakiki Tanrı 

halkının öncü imajı olmuşlardır.” 295 Augustin Göksel Devlet’in dünyevi devlette ne 

şekilde müjdelediğini bu şekilde göstermeye çalışmaktadır. 

 

           Enarrationes in Psalmos (Mezmurlar Hakkında Söylev) ve  De Genesi Ad 

Litteram (Tekvin’in Gerçek Yorumu) adlarını verdiği  risalelerinde, Augustin’in iki site 

düşüncesinin gelişimi gözlenir.296 Augustin bu risalesinde Yeruşalem’i kutsallık 

mertebesine ulaşmış bir site olarak takdim eder. Yeruşalem’den yola çıkarak, nihai 

Tanrı Devleti arayışına girer. Augustin, Enarratio’un başka bir bölümünde (Mezmur 64) 
297 Yeruşalem’le Babil’i karşılaştırır. Babil, Ben sevgisinin hüküm sürdüğü Dünyevi 

Devlet’i, Yeruşalem ise Tanrı sevgisinin hüküm sürdüğü Tanrı Devleti’ni 

simgelemektedir. Göksel Site’nin kendini önceden haberleyen bir imajının Dünyevi 

Devlet üzerindeki mevcudiyetinden bahsederken kasdettiği Tanrı Devleti’ni nin bir 

tasviri olan site tarihsel Yeruşalem’dir. Yeruşalem Romalılar tarafından yıkılmıştır. 

Paulus’un  Galatyalılara Mektubu’nda  yazdığı Sara ve Hacer allegorisi ve Yeruşalem’in 

kutsal niteliği Augustin’in iki site anlayışıyla örtüşür. Augustin bir taraftan Dünyevi 

Devlet’in bir kısmının Göksel Devlet’in imajı haline geldiğini söyler. Tarihsel Đsrail 

geleceği müjdelemesine karşın Dünyevi Devlet’in bir parçası olmayı sürdürür. Diğer 

taraftan, dünyevi Yeruşalem ile Sara Hacer allegorisi arasında bir bağlantı kurar. Sara 

dünyevi Yeruşalem gibi Göksel Devlet’i sembolize ederken Hacer  sadece dünyevi 

Yeruşalem’i temsil etmektedir. Bu çerçevede, Sara ve Hacer ilişkisi iki devlet (site) 

arasındaki ilişkinin bir imajıdır. Tutsak olan dünyevi Yeruşalem  kendisini değil Tanrı 

                                                
295 Saint Augustin, aynı eser, I-V içinde Goulven Madec’in açıklamasıdır. s. 65. 
296 Saint Augustin, Fr. De la Genèse (Commentaire littéraL sur la Genèse: Tekvinin Gerçek (Aslına sadık) 
Yorumu), kitap XI, 15, 20. Ayrıca bk. Saint Augustin,  La Cité de Dieu,  kitaplar I-V(G. Madec’in  yorumu), s. 
69-70. 
297 “Đki aşk, iki şehri yaptı: Tanrı aşkı Yeruşalem’i, dünyevi nimetlere olan aşk ise Babil’i. Neyi sevdiğini soran 
her kimse, hangi şehrin yurttaşı olduğunu görecektir. Kişi, kendini Babilli olarak bulursa, kalbinden suçluluğu 
çekip atacak. Yok eğer kendini bekleyen hoş bir sürpriz varsa,  yani kendini Yeruşalem’in yurttaşı olarak 
bulursa, tutsaklığına tahammül edecek ve özgürlüğü bekleyecektir.” Saint Augustin, Fr. Discours sur les 
Psaumes, Psaume (Mezmur) 64 (Sermon au peuple).  
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/psaumes/ps61a70/ps64.htm 



 108 

Devleti’ni temsil etmek için vardır. Hacer Sara’nın hizmetkârıdır. Simgesel site dünyevi 

Yeruşalem Đsa’nın  ve Tanrı Devleti’nin yeryüzünde ortaya çıkmasından sonra yıkılır. 

Hacer’ın oğlu Đsmail  Sara’nın oğlu Đshak’ın doğumundan sonra kovulur. 298 

 

     Augustin’in Dünyevi Devlet’i iki kısımdan oluşur: Bunlardan birincisi sembolik 

anlam içermeden kendisi için varolan Dünyevi Devlet iken ikincisi Tanrı Devleti’nin 

tanrısal sembolü olan Đsrail’dir. Augustin yeryüzünde kendisine doğru yolculuk edilen 

Tanrı Devleti’nin  göklerdeki Tanrı Devleti’yle olan ilişkisinin tasviri bir ilişki olduğunu 

söylemez. Dolayısıyle, Tanrı Devleti’nin XV. kitabı iki site doktrini  Yeni Platoncu bir 

şemaya uygun değildir. Augustin’in iki site teorisi aynı zamanda iki krallık teorisidir ve  

dünyevi Yeruşalem pekâlâ Tanrı Devleti’nin olduğu kadar  Kilise’nin (Ecclesia)  de 

gelecekteki varlığının kehaneti de olabilir. Đki krallık teorisinde toplumlar hiyerarşisi 

yoktur, dünyadaki krallıklar arasından sadece Đsrail krallığı göksel devletin imajıdır. 

Dünyevi Devlet’i Tanrı’nın düzeninden sapma olarak gören Augustin’e göre,  

Yeruşalem’in Babil’deki tutsaklığı Kilise’nin dünyevi devletlerini yöneten kralların 

tutsağı olaması gibidir. E. Cranz‘a göre, Augustin XV. kitapta Tanrı Devleti’nin, Göksel 

Devlet’in ya da Kilise’nin mensubu bir topluluktan söz etmekte, XX. Kitapta “onlara 

karşı Tanrı Devleti’ni yani ecclesia’yı savunuyoruz” demektedir. Rahip olmadan önce, 

390 yılında yazdığı De Vera Religione’de, iki tür insandan bahsetmiştir.299 

 

     Augustin, dünyanın başlangıcından sonuna dek karşıt hedefler güden iki grup 

insanın birlikte varolmayı sürdürdüğünü kabul etmektedir. Birincisi Katolik kilisesine 

bağlı olanları tarif etmek,300 ikincisi ise Göksel Site’nin yurttaşları olan melekleri 

anlatmak suretiyle301 Tanrı Devleti yurttaşlarını ikiye böldüğünü gösterir. De 

Catechizandis  Rudibus’da yazdıkları da iki site doktrininde ne denli yol aldığını 

                                                
298 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XV, 2. 
299 “Adem’den Dünya’nın sonuna dek, insanlığın tüm nesilleri, Tanrı’nın iki kategoriye böldüğünü düşündüren 
yasaları tarafından yönetilmiştir. Bunlardan birinde başlangıçtan dünyanın sonuna dek dünyevi insanın imajını 
taşıyan insan kalabalıkları bulunmaktadır. Diğerinde, tek Tanrı’ya kendini adamış ancak Adem’den vaftizci 
Yahya’ya dek bir tür hizmet etme anlayışına dayalı adalet duygusuyla dünyevi insan yaşamı sürdüren halkın 
nesli bulunmaktadır; bu yeni bir halkın imajı ve göksel bir kraliyeti vaat eden Yeni Ahit’ten başka bir şey 
değildir.” Saint Augustin, Fr. De la vraie religion, (Lat. De Vera Religione : Hakiki Din’e Dair), s. 27, 50. 
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/vraiereligion/index.htm 
300 Saint Augustin, Les Confessions, IV, 15, 26. Garnier Flammarion, 1964. 
301 Saint Augustin,  aynı eser, XII, 16, 12. 



 109 

göstermektedir.302Tanrı Devleti’ni yazmadan önce kaleme aldığı Tekvin’in Gerçek 

Yorumu adlı risalesinde iki sitenin iki aşk doğrultusunda birbirinden farklılaşarak  

ayrışmasını tasvir eder.303 

              

           Augustin’in yaşadığı dönemde, kendisi gibi diğer yazarların da (Ambrosius, 

Tichonius) birbirinden ayrı iki site kavramına yabancı olmadıkları görülmektedir. 

Ayrıca, Tanrı Devleti (Civitas Dei) terimi Kutsal Kitaplar’daki özgün anlamını 

yansıtmaktadır. Đki site doktrininin kaynağını daha gerilerde aramak da mümkündür. 

Platon, Marcus Aurelius, ve Donatusçu teolog Tichonius görülemez spiritüel bir siteden 

söz etmişlerdir. Ve bu siteyi görünür sitenin  karşıtı olarak koymuşlardır. Fakat bu fikri 

doktrin haline dönüştürüp ve hakkında Tanrı Devleti adını verdiği büyük eseri yazmak 

Saint Augustin’e nasip olmuştur.   

                                                
302 “Đşte bu nedenle, iki site var, biri haksızlık yapanların, diğeri ise adil olanların sitesi. Her ikisi de, insanlığın 
doğuşundan dünyanın sonuna dek yürüyüşünü sürdürmekte. Bedenleri birbirine karışmış olan bu iki sitenin 
iradeleri birbirinden tamamen farklı. Ancak, kıyamet (son yargı) gününde bedenleri de birbirinden ayrılmış 
olacak. Gerçekten de, diğerlerine yüksekten bakan küstahlık edenler, gururu ve dünyevi hakimiyeti seven 
insanlardır. Aynı şekilde, bu türden şeylere düşkün olanlar da, şöhretlerini diğer insanlara kendilerine boyun 
eğdirerek elde ederler, dolayısıyla aynı toplumun üyeleridirler. Ancak, bu dünyevi nimetler için, birbirleriyle 
sıklıkla çatışmaktadırlar. Bu insanlar, suçluluğun aynı ağırlığı altında, aynı uçuruma doğru koşmaktadırlar ve 
tavırları ve sorumluluk anlayışları gereği, birbirlerine bağlıdırlar. Buna karşın, Tanrı’ya alçak gönüllülükle bağlı 
olan, kendi saygınlıklarını gözetmek yerine, Tanrı’ya saygı gösteren tüm ruhlar ve insanlar, aynı toplumun 
parçasıdırlar. Öte yandan, Tanrı, sonsuz merhametiyle günahkârlara karşı sabırlıdır ve onlara tövbe etme, ve 
kendilerini düzeltme fırsatını sunar.”  Saint Augustin, De Catechizandis  Rudibus, (Fr. Traité du Cathécisme: 
Din Dersi). 
XIX, 31.  http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/catechisme/index.htm 
 
303 “Yoldan çıkmış, ben sevgisi, gururla kabarmış, haksızlık yapma arzusu ile dolu bir insanı azizler 
toplumundan uzaklaştırır ve onu sefalete mahkum eder. Bu kötü sevginin karşısında, kendinde olanı aramayan, 
yani kendi mükemmelliğine düşkün olmayanın, dolayısıyla da kibirlenmeyenin iyilikseverliği yer alır. Bu iki 
aşktan biri, imanlı olanın diğeri ise imansızın, biri sosyal olanın, diğeri ise egoistin aşkıdır. Biri, daha yüce 
değerlere sahip bir toplumu hedefleyerek, ortak menfaatleri gözetirken, diğeri ortak menfaati iktidar hırsı uğruna 
kendi çıkarları doğrultusunda kullanır; biri Tanrı’ya boyun eğerken, diğeri kıskançlık gösterir; biri sakindir, 
diğeri ise taşkınlık yapar; biri barışseverdir, diğeri ise kavga çıkarır; biri yanlışın methiyesi yerine hakikati 
yeğler, diğeri ise nereden gelirse gelsin övülmeyi ister; biri arkadaş canlısı iken, diğeri ise çekememezlikler 
içerisindedir; biri yakını için kendisi için istediğini ister, diğeri ise yakınına boyun eğdirmek ister; biri yakınını 
onun yararı için yönetmek, diğeri ise kendisine yararlı olsun diye yönetmek ister. Bu iki türlü aşk, insanlardan 
önce meleklerde vardı. Yaratılmış olan her şeyi yöneten ve düzene koyan Tanrı’nın eşsiz ve yüce inayeti altında 
insanlara ait mevcut iki siteyi birbirinden ayırt ettiler. Dünya, dünyevi alanda birbirine karışmış haldeki bu iki 
siteyle yolculuğunu kıyamet gününe, yani bu iki sitenin birbirinden ayrılmasına dek sürdürecek: Biri iyi 
meleklere bağlanarak kralı ile ezeli yaşama kavuşacak, diğeri ise kötü meleklere bağlanarak kralı ile birlikte 
ezeli ateşe atılacak.” Saint Augustin, De Genesi Ad Litteram, kitap XI, 15, 20.   
http://www.sant-agostino.it/latino/genesi_lettera/index2.htm G. Madec, Augustin’in bir çok yıl boyunca  
üzerinde çalıştığı De Genesi ad Litteram’ı tamamladığında De Civitate Dei (Tanrı Devleti) ni henüz yazmamış 
olduğuna dikkat çekiyor. Bk. Saint Augustin, La Cité de Dieu, kitaplar I-V,  s. 71. 



 110 

 

Tanrı Devleti (Civitate Dei),  Göksel Devlet (Civitas caelestis), Dünyevi   

Devlet (Civitas terrana)304 

 

     Augustin civitas (toplum) ile urbs (şehir) kelimeleri arasındaki farkı bilmektedir; 

ancak okuyucularının site305 için en önemli unsurun içinde yaşayan toplumun birliği 

olduğunu bildiklerini varsayar. Augustin’e göre, civitas için  insan topluluğunun uyumu 

(concors hominum multido) toplumsal yaşamın esasıdır.306 Tanrı Devleti’nde uyum 

prensibi  hakiki sevgidir. Augustin, Civitas kelimesinin yanısıra saeculum, gens, 

regnum, ecclesia, res publica, imperium, societas, urbs, Ierusalem, patria, communio, 

convocatio, familia, unitas gibi toplum ve devlete ili şkin diğer kelimeler de 

kullanmaktadır; ancak bu kelimelerin  hepsini göksel ya da dünyevi devletler için 

kullanmaz. Sociaetas civitas’ın eşanlamlısı olarak geçer. Populus, saeculum, gens, res 

publica, imperium, urbs gibi kelimeleri Dünyevi Devlet’in (civitas terrena) hakikatlerini 

anlatırken  kullanır. Öte yandan, Regnum, Ierusalem, patria göksel ya da Tanrı 

Devlet’inden söz ederken  (Civitas Dei) kullandığı kelimelerdir. Augustin göksel ya da 

eskatolojik devletten söz ettiğinde Kilise ve Tanrı Devleti arasındaki ayırım belirsiz hale 

gelir. H.I. Marrou Augustin’in Kilise ve Tanrı Devleti’ni birbirinden ayırdığını, 

eşanlamlı kelimeler olarak kullanmadığını açıklar.307 G. Bardy’e göre, Augustin’in 

eserinde  Tanrı Devleti  Kilise ile aynı anlama gelmediği gibi Dünyevi Devlet ile Şeytan 

Devleti de aynı anlamda kullanmamıştır.308Etienne Gilson ise Kilise kelimesini Dünyevi 

Devlet’te yaşıyan Hıristiyan  toplumunu ifade etmek için, Tanrı Devleti’ni ise göğü ve 

yeri kapsayan hakikatin ifadesi olarak yorumlamaktadır. Gilson, Augustin’in Tanrı 

Devleti’ni kimi zaman dünyada davasını sürdüren Kilise olarak gösterdiğine, kimi 

zaman ise Kilise’yi Tanrı Devleti’i boyutlarında nitelendirdiğine dikkat çekmektedir.309 

                                                
304 Emilien Ladmirande, L’Eglise Céleste selon Saint Augustin,  Paris: Etudes Augustiniennes, içinde  “Eglise et 
Cité de Dieu”, VII, 1963. s. 91-105. 
305 Site ya da Şehir: Fr. La Cité,  Lat. Civitas. Civitas   toplum ve  şehir devleti anlamlarına gelir. 
306 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  I,15, 2. 
307 Marrou , Henri Irénée, L'ambivalence du temps de l'histoire chez saint Augustin. Montréal, Institut d'Études 
médiévales; Paris, Vrin, 1950. Coll. « Conférence Albert-le-Grand », s. 38, 77. 
308 Gustave BARDY, saint Augustin, l’homme et l’œuvre, Paris: Etudes Augustiniennes, 1948, s.  360 
309 E. Gilson, L’Eglise et Cité de Dieu chez Saint Augustin, dans les archives d’Histoire doctrinale et Littéraire 
au moyen âge, 20, 1953, s. 15 



 111 

 

               III. AUGUSTINUS’A GÖRE DÜNYEV Đ DEVLET 

 

  
Saeculum, Dünyevi Devlet’in temel özellikleri  

 

           Peter Brown Augustin’in terminolojisinde hayati önemi olan saeculum’u310 insan 

varlığının Adem’in düşüşünden Son Yargı (ahiret) gününe dek sürecek dünya 

üzerindeki tecrübesi olarak tarif ediyor. Augustin için saeculum insanların Đlk günah’ın 

kefaretini ödedikleri intihar, sefalet ve herhangi bir tıp kitabında olamayacak kadar çok 

hastalık içeren bir dünyadır.311 

            

           Tanrı Devleti’ndeki temel karakteristik bireyin ilâhi düzene ve kendisi 

dışındakilere hükmeden-hükmedilen ilişkisi çerçevesinde bağımlı olmasıdır. Ilk olarak 

Şeytan ve sonra Adem yaratılmış varlıklar  olarak kendi güçlerini Tanrı’dan bağımsız 

kılmaya çalışmışlar,  tercihlerini bu yönde yapmışlar, dolayısı ile de yetkin olmayan 

hakimiyetlerini başkalarını kendi arzularına boyun eğdirme amacıyla kullanmışlardır. 

Augustin, insanın bu eğilimini ‘libido dominandi’ olarak adlandırıyor. Augustin’e göre, 

bu hükmetme arzusu insanlarda olduğu gibi demonlarda da huzursuz ve sıkıntılı 

ili şkilerin kaynağı olmaktadır, bu sağlıksız istek Babil’den Roma’ya dek tüm devletlerin 

büyüme, genişleme ihtirasının hastalıklı kaynağıdır. Đnsan varlığı’nın bu temel 

özelliğinin Adem’in Cennet’ten kovuluşundan başlayıp Son Yargı’ya dek süreceğini 

ileri süren Augustin, insanın bu özelliğini dünyevi hayat olarak tercüme edebileceğimiz 

Saeculum’un temel sorunu olarak ortaya koyar. Saeculum acılar, intiharlar ve 

kötülüklerle doludur. 

   

                                                                                                                                                   
 
310 Peter Brown, Religion and Society in the Age of  Saint Augustine, s. 37;  
     Saint Augustin, La Cité de Dieu, XXII, 22. Saeculum için ayrıca bk. R. A. Markus, Saeculum: History and 
Society in the Theology of St Augustine. London: Cambridge University Press;  1989. 
 
 
311 Saint Augustin, aynı eser, XI, 23;  XX, 1. 



 112 

           Tanrı Devleti’nin  XIX. kitabında, Roma Đmparatorluğu’nun en büyük teolog’u 

sayılan Marcus Varro’nun etik teorilerini reddeder, çünkü bu teorilere göre, insan 

mutluluğu içinde yaşadığı sefil dünya da aramaya çalışır. Stoa öğretisine göre, insana ne 

yapması gerektiği değil içinde bulunduğu koşullarda ne yapabileceğinin anlatılması 

esastır. Augustin ise, insana niçin umut etmesi gerektiğini söyler. Đnsanın erdemi Tanrı 

Devleti’ne inançla yönelişinde, Tanrı sevgisinde yatmaktadır. Yani insan Saeculum’un 

ötesinde olanı istemelidir, zira  dünya yaşadıkça hiçbir toplum  tamamıyle günahtan 

arınıp kurtulamayacaktır. Saeculum Đlk günah yüzünden düşmüş olan Adem ile 

Havva’nın soyundan gelen tüm insanlığın bu dünyadaki sefil hayatını ifade eder. 

 

           Augustin Đlk günah’ı işlemiş Adem’in çocukları olarak gördüğü insanın karanlık 

ve çizilmiş karamsar bir portresini ortaya koyar, insan genelde çıkarları peşinde koşan, 

başkaları üzerinde hakimiyet kurma peşinde, dünyevi zevklere ve ihtiraslara kendini 

kaptırmış bir varlıktır. Đlk günah’tan sonra doğan her çocuk günah yüklüdür. Bakire 

Meryem’den doğan Đsa bir istisnadır. Đtiraflar ’da kendi özgeçmişinden yola çıkarak 

küçük bir çocuğun dahi kıskançlık duygularına sahip olduğunu, ve istekleri yerine  

getirilmediğinde etrafına düşmanca davranıp, sinirli hareketlerde bulunabildiğini 

özellikle kendi hayatından örneklerle anlatarak masumiyet efsanesini yıkar.312 

Augustin’in günahkâr (düşmüş) insanın psikolojisinin esas niteliklerini ben-sevgisi, 

suçluluk duygusu, güç elde etme arzusu, şan şeref arzusu ve dünyevi (bedensel) istekleri 

tatmin etme arayışı olarak sıralar. 

 

           Tanrı tarafından yaratılan dünya tabiatı gereği iyi’dir, i şte bu nedenledir ki insan 

ya da hayvanın bedeni kendi başına (per se) kötü değildir. Yeni Platoncular’ın ve 

Origen gibi Hıristiyan Platoncular’ın  düşündüğü gibi bedenler  ruhlar için birer 

hapisane değildir. Insanların  gerçek amacından sapmış istekleri nedeniyle dünya günah 

dünyasına dönüşmüştür. Đnsanlar ve demonlar iki temel günahkâr sınıfı 

oluşturmuşlardır, havada hareket eden demonlar da, yerde hareket eden insanlar da 

hatalarla dolu, bedbaht ve sefil bir hayat  sürmektedirler.313 Gerçek mutluluk çok küçük 

                                                
312 Augustinus, Đtiraflar , Birinci Kitap, VII. 
313 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XVII, 20. 



 113 

bir azınlığa (sanctii: azizler) ait olacak ve onlara günah dolu dünyevi yaşamdan 

ayrılmalarından sonra gelecektir.314 Bu dünya ölüm dünyası, yeryüzündeki 

cehennemdir.315 Bu dünyanın  kötülük ve sefaleti günahkârlar cezalandırılmalarının ilk 

evresidir ve ceza Đsa’nın dirilmesinden (Ressurrectio) sonra dahi ebediyen sürecektir. 

Bu dünyadaki hastalık ve acılar da günahların bedeli olmalarının yanısıra imanın ve 

erdemin test edilmesidir. Bu dünyada gücün sahibi genelde kötülerdir, kötüler sıklıkla 

iyileri baskı altında tutmaktadırlar, kötü aşağılar, iyi ise acı çeker, kötülükler gurur 

kaynağı olur, iyilikler ise aşağılanır.316  

  

           Her türlü kötülüğün kaynağında derin bir cahillik ve düşmüş insanın yanlış yere 

yönelmiş sevgisi yatar ve bu yanlışlık Adem’in soyu olan tüm insanlığı kapsamaktadır. 

Đnsan yanlış olanı (ben sevgisi) doğru olana (Tanrı sevgisi) tercih etmektedir. Maddi 

dünyaya yüzünü çeviren insan, geçici olan değerlerin, çıkarların peşinde koşup durduğu 

içindir ki sıklıkla hayal kırıklığına uğramakta acı çekmektedir.317 Aileden başlayarak 

imparatorluğa dek  her türlü insan topluluğu, küçümseme, şüphe, hakaret, kavga gibi 

zaaflardan kendini kurtaramamaktadır. Barış ise hakiki bir barış değildir, sanki 

anlaşmazlıklar arasında gerçekliğinden şüphe duyulan bir fasıldan ibarettir. 

Karşısındakini kandırma, yalan söyleme aileden başlayarak en geniş insan 

topluluklarını kuşatır, Devlet korku, isyan ve iç savaşlardan başını kurtaramaz.318 

Bedenlerimiz sürekli olarak hastalık, fiziksel ya da zihinsel kazalara ve hatta ölüme 

açık durumdadır. Đnsan öngöremediği kazalara, rahatsızlıklara maruz kalmayacağını 

bilerek evinden çıkamaz. Uyuduğumuz zamanlarda dahi rüyalarımızda korkutucu 

olaylar, görüntülerle karşılaşırız.319 Hakiki arkadaşımız olduğuna inandığımız bir kimse 

hakkında yanlış yargıya vardığımız olmuştur. Kendimizin dahi yarın nasıl 

davranacağını bilemediğimize göre diğerlerinin karakteri ve muhtemel davranışları 

                                                
306  Saint Augustin, aynı eser, XXII, 22. 
316  Saint Augustin, Sermon,  VIII. 
316  Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XIX, 5. 
317  Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
318  Saint Augustin, aynı eser, XXII, 22. 
319  Saint Augustin, aynı eser, XIX, 4. 



 114 

hakkında hiçbirşey bilemeyiz. Karşılıklı yanlış anlamalar, uyuşmazlıklarla dolu 

dünyada içtenlikle itimad etme ve karşılıklı sevgi  düşünceleriyle kendimizi avuturuz. 

Dahası, kimi arkadaşlarımız bizim için avuntu kaynağı olduğu gibi kimi zaman korku 

ve sıkıntı kaynağı olabilmektedir; onların hastalanmaları halinde acı çeker, kimi 

durumlarda da arkadaşımızın bize ihanet etmesi, kötülük yapması endişelerine kapılırız. 

  

           Ölçülülük, ihtiyat, doğruluk ve dayanıklılık gibi erdemlere özlem duymamız  

bizim içinde bulunduğumuz sefil durumu ortaya koyan kanıtlardır, bu değerlere sahip 

olmaya özeniri, çünkü bize dayanıklılık sağlarlar dolayısıyle da yaşamın içindeki 

şiddete ve diğer tehlikelere karşı kendimizi korumamıza yardımcı olurlar.320  

              

     Augustin düşmüş insanın dünyası hakkında böylesi bir karamsar tablo çizmesine 

rağmen, Dünyevi Devlet yurttaşları arasında yaşayan azizler adını verdiği  Tanrı 

tarafından seçilmiş olanlarının Dünyevi Devlet’ten Tanrı Devleti’ne olan yolculukları 

sırasında  Dünyevi Devlet’in  yasalarına uyarak yaşamalarını öğütler. Bu seçilmiş 

Hıristiyanların varlığı Dünyevi Devlet’le Tanrı Devleti arasında bir bağın varlığının 

kanıtıdır. Bu nedenle,  Dünyevi Devlet her ne kadar Romalıların sandığı  gibi ebediyete 

dek sürmeyecek bir devlet ise de Tanrı Devleti ile olan bağı nedeniyle giderek  daha iyi, 

daha mükemmel bir idare şekline doğru yönelecektir. 

            

     Platoncu ve Aristocu geleneğe uygun olarak yapılan bu tespitlere göre  siyaset 

doğal iyi’dir, çünkü siyasi yaşam  bireyselliğin oluşumunu sağlar ve erdemi besler. 

Günlük hayatta tecrübe edilen erdem ile filozofun erdemli mutlu yaşamını birbirinden 

ayırdeden klasik felsefe’ye göre, mükemmellikten çok uzak olan siyasi hayat kusurlar 

ve eksikliklerle doludur. Hıristiyan aydınlanması klasik siyaset felsefesi’nin erdem 

anlayışını reddeder. Hıristiyanlık, Tanrı’nın Göksel Devleti’ni insanlığın hakiki evi 

olarak sunar, Dünyevi Devlet ise seçilmiş Hıristiyanların hakiki evlerine  yaptıkları 

yolculuklarında bir duraktır. 

                                                
320 Yves, R. A. Simon, (General Theory of Authority: Notre Dame:University of Notre Dame Press,1980) Yves 
Simon’dan aktaran John Von Heyking, Augustine and Politics as Longing in the World, Colombia MO: USA, 
University of Missouri Press, 2001, s. 51. 



 115 

     Augustin’e göre, dünyevi hayattta siyaset toplumların mutlu bir hayata 

özlemlerinin, insanların  birarada yaşamaları ise birbirine olan sevgilerinin bir 

ifadesidir. Augustin’in siyasete yaptığı eleştiri, mutlu bir toplumsal hayatın insanların 

hayatta  başarmayı arzuladıkları en önemli şey olduğu görüşünden kaynaklanır. 

Arzulanan başarı nihai hedefin kendisi (per se) değildir, ve insanların mükemmeliyet 

özlemini tatmin etmekten uzaktır. Đnsanların ebedi hayatı özlemektedirler, Augustin’in 

eleştirisinin hedefi siyasi hayatın ebedi mutluluğu güvence altına alacağına dair  inanca 

dayanan teşebbüstür. Bu teşebbüs ben sevgisinden doğan gururun ürünüdür. 

Augustin’in gurur dolu tutkuya yaptığı eleştiri siyasetin ebedi olmayan mutluluğu 

sağlıyabileceğine olan inancını ortadan kaldırmaz. Augustin Cennet örneğinde siyaset 

sanatını en yüce eğitici sanat olarak ortaya koyar. Düşüş’ten önce Cennette  siyasi bir 

hayatın varolduğunu varsayan Augustin spekülasyon yoluyla, dünyevi siyasi hayatın 

düşüşten önceki siyasi hayat ile karşılaştırılmasını mümkün kılar. 

 

     Augustin sitelerin (devletlerin)  çağlar boyunca kurulması ve muhafaza 

edilmesini doğal bir iyi olarak görür. Site (civitas)  insanların sınırlı hafızalarında 

saklanarak nesilden nesile aktarılmak suretiyle her zaman varolmayı sürdüren küçük bir 

dünyadır.321  Augustin’e göre, ezeli Tanrı Devleti’nin hakiki kurucusu Đsa’dır, çünkü  

Đsa bizzat Tanrı’dır. Romalılar ise Romulus’u tanrıya dönüştürmüştür (apotheosis) ve 

bu suretle devletlerine ebedilik (aeternitas) vasfı yakıştırmışlardır.322 

 

     Tanrı Devlet’inin yurttaşları, Dünyevi Devlet’in yurttaşlarından farklı olarak 

devletlerini korumak için savaşma ihtiyacı hissetmezler, çünkü Tanrı (Đsa) devletlerinin 

koruyucusudur. Augustin Tanrı Devleti sözkonusu olduğunda siyaset dışı bir tavırla  

siyasi devletin insanlar için tercih edilmeye değmez bir devlet olduğunu savunur. Tanrı 

Devleti dünyadan topladığı askerlerinden meydana gelen birçok ordusuyla dünyevi 

kurtuluş için savaşmaz, bu askerler her türlü direnişi hiçe sayan ebedi kurtuluş uğruna 

                                                
321 Augustin’in bu anlayışı, bu küçük dünyayı oluşturma arzusu Aristoteles’in ortak iyi’nin tekil iyi’den daha 
büyük ve daha tanrısal olduğu tespiti ile mukayese edilebilir. 
 
 
322 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XXII, 6. 
 



 116 

savaşırlar. Bağlanmış, kırbaçlanmış, işkenceye uğramış, yakılmış, organları 

kopartılmış, boğazlanmış olmalarına rağmen kurtarıcılarına duydukları aşk uğruna 

dünyevi kurtuluşa önem vermezler.323 

 

              Augustin  bu hususta şunları yazıyor: 

      

                         Cicero’nun De re Publica’sının üçüncü kitabında, eğer 

yanılmıyorsam, düzenli bir devletin inancı doğrultusunda verdiği sözü 

yerine getirmek ya da kurtuluşu uğruna yapacağı savaş   dışında  

herhangi bir savaşa girişmeyeceği yazılıdır. Kurtuluşu uğruna  ifadesi 

ne anlama gelmektedir: 

 

Ne demek istediği açıktır: Bu acılar  yüzünden diyor Cicero en kaba 

saba  insanlar dahi, fakirlik, sürgüne gönderilme, demirle işkence, 

kırbaçlanma gibi ani ölüme sebebiyet veren cezlardan kaçmaya 

çalışırlar; ancak Devletler için ölümün kendisi başlı başına bir 

cezadır. Bu ceza bireylerin uğradıkları her türlü cezanın ötesindedir, 

çünkü devlet  kuruluşu itibarıyla ebedilik prensibine sahip olmalıdır. 

Dolayısı ile bir insan için zorunlu olan ve hatta arzulanan  ölüm 

devlet için doğal olarak kabul edilemez.”324 

 

     Augustin’e göre, Cicero, dünyanın asla yıkılmayacağına inanan, Platoncular’ın 

görüşlerinin takipçisidir. Bir devletin hem güvende, hem de bir inanç sahibi olmasının 

siyasi bir devlet için mümkün olamayacağı kanısındadır. Tanrı Devleti’nde anlattığı 

Saguntum’lular Romalılara ve tanrılarına olan inaçlarına karşı gelmemeyi seçerek 

                                                
323 “Neque tunc ciuitas Christi, quamuis adhuc peregrinaretur in terris et haberet tamen magnorum agmina 
populorum, aduersus impios persecutores suos pro temporali salute pugnauit; sed potius, ut ottineret aeternam, 
non repugnauit. Ligabantur, includebantur, caedebantur, torquebantur, urebantur, laniabantur, trucidabantur et 
multiplicabantur.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, XXII, 6. 
324 “Scio in libro Ciceronis tertio, nisi fallor, De re publica disputari nullum bellum suscipi a ciuitate optima, nisi 
aut pro fide aut pro salute. Quid autem dicat pro salute uel intellegi quam salutem uelit, alio loco demonstrans: 
Sed his poenis, inquit, quas etiam stultissimi sentiunt, egestate, exilio, uinculis, uerberi bus, elabuntur saepe 
priuati oblata mortis celeritate; ciuitatibus autem mors ipsa poena est, quae uidetur a poena singulos uindicare.” 
Saint Augustin, aynı eser,  XXII, 6; Cicero De Republica’nın VI. Kitabının 24. bölümünde bunun tersini söyler 
gibidir; bu noktada kendi adına konuşmamakta halk arasında yaygın olan inançlardan söz etmektedir.  Ciceron, 
Le Songe de Scipion, De Republica (Fr.  De La République), VI, 12. 



 117 

(fidem frangre) Hannibal’in şehirlerini yıkmasına karşı çıkmamışlardır.325 Saguntum’un 

feragati Dünyevi Devlet yurttaşlarının övgüsünü kazanmıştır. Ancak Saguntum 

benimsediği prensiplere uygun davranmamıştır, çünkü inancına ihanet etmemek için 

kurtuluşundan feragat etmiş ve yokolmuştur. Halbuki Tanrı Devleti’nde kurtuluş 

bambaşka koşullara bağlıdır: Burada kurtuluş iman yoluyla elde edilir ve korunur çünkü 

iman’dan uzaklaşılınca kurtuluş da imkânsız hale gelir.326 Augustin Saguntum’luların 

kurallarla belirlenen ahlâk anlayışlarını eleştirir, çünkü Sangutum’lular onların dünyevi 

iyili ğini gözetmekten kaçınan kaprisli tanrılarına boyun eğmişlerdir.327 Saguntum’un 

yıkılış nedeni aslında olayların baskısıdır, içinde bulunduğu zor durum nedeniyle 

imanını ve aynı anda  güvenliğini koruması  mümkün değildir. 

 

     Tabiatı temaşa eden filozofun  devlet’le ilişkisini tartışan Augustin auspicia328 

gibi geleneksel Roma dini uygulamalarının yanlışlığını gören az sayıda Romalının 

varlığını kabul eder, çünkü onlar da bu tür uygulamaların doğanın rasyonel düzeniyle 

örtüşmediğini bilmektedirler.329 Augustin’e göre, daha akıllı olan Romalılar dine 

saygıyı (religio cultus) anlamak için tabiat düzenini gözlemek gerektiğini anlamışlardır. 

Pagan filozoflar gibi Augustin’e göre de, doğa’nın temaşası siyasi faaliyetin üstündedir. 

Pagan filozoflar temaşayı fiilin üstüne yerleştirirler, seçimleri temaşa’nın fiil’den daha 

doğru  bir şey olduğu ön kabulüne dayanmaktadır. Burada temaşa fiilden bağımsız 

kılınarak filozofu diğer insanlardan soyutlamaktadır. Augustin şeylerin temaşasını 

yüceltilmesinin sevginin zorunluluğunu ortadan kaldırdığını müşahede etmiştir.330 

Augustin’e göre, zorunluluk (necessitas) ve iyilik etme (caritas) her iki kavram birlikte 

                                                
325 Hannibal’in, Güneydoğu Đspanya’da  sekiz ay boyunca kuşattığı, çok iyi tahkim edilmiş Saguntum’u  ele 
geçirmesi, ikinci  Pön Savaşı’na yol açmıştır. Bu zaferi  sayesinde Hannibal  Kartaca Senatosu’nun desteğini 
istemiş fakat koşulsuz bir destek alamamıştı. 
 
326 “Profecto enim Saguntini si salutem eligerent, fides eis fuerat deserenda; si fides tenenda, amittenda utique 
salus, sicut factum est. Salus autem ciuitatis Dei talis est, ut cum fide ac per fidem teneri uel potius adquiri 
possit; fide autem perdita ad eam quisque uenire non possit.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, livre XXII, 6. 
 327  Saint Augustin, aynı eser,  III, 20. 
:328 Auspicia: Romalı magistratus’lara (magistrats romains) kamu görevlerinde yerine getirmeleri için Tanrı 
Jupiter tarafından  gönderilen işaretler. 
329  Saint Augustin, aynı eser,  IV, 29. 
 330 John von Heyking,  Augustine and Politics as Longing in the World, s. 56 



 118 

şehre hizmet için  gereklidir. Đyilik etme zorunluluğu filozofun dikkatini dünyevi somut 

olaylara yönlendirir. Zorunluluğu mutlak kurallar dizgesinden çıkarılan bir sonuç, bir 

tümdengelim olarak kabul etmeyen Augustin zorunluluğun kendisi için ne ifade ettiğini 

şu şekilde dile getiriyor:  

 

Demek ki, zorunluluktan korkacak bir şey yoktur. Bu korkuya boyun 

eğdikleri için, Stoacılar fail nedenleri diğerlerinden ayırmak için bazılarını 

zorunluluk alanından çıkarırken, diğer bazılarını zorunluluğa tabi 

kılmışlardır. Zorunluluğa tabi kılmak istemedikleri arasında, zorunluluğa 

tabi kılmak suretiyle özgürlüğünden yoksun bırakmaktan korktukları 

iradelerimizi koymuşlardır. Çünkü, mesela ölüm gibi, elimizde olmayan ve 

irademiz hilâfına meydana gelen bu kudreti zorunluluk olarak 

adlandırmamız gerekirse, iyi veya kötü bir hayat sürmemize neden olan 

irademiz ortaya çıktığında bu zorunluluğa tabi olmaz, bundan dolayı, 

istemediğimiz zaman kesinlikle yapmayacağımız bir çok şeyi yapıyoruz. 

Bu istememizin başka karakteridir. Đstersek olur, istemezsek olmaz, çünkü 

bir şeyi istemiyorsak istemeyeceğiz demektir. Öte yandan,  zorunluluğu 

tarif etmemiz gerekirse, şunu söyleyebiliriz: “böyle bir şeyin bu şekilde 

olması, ya da yapılması zorunludur.” Burada, zorunluluğun bizi özgür 

iradeden yoksun bıraktığı şeklinde bir korkuya kapılmamız için bir neden 

göremiyorum.  “Tanrı’nın daima varolması ve her şeyi önceden bilmesi 

zorunludur.” dediğimiz zaman Tanrı’nın ne hayatından  ne de kudretinden 

bir şeyler eksiltmiş oluruz. Tanrı ne ölebilir ne de aldanabilir. Bunları 

gerçekten yapamaz; ancak bir şekilde bunları yapabilecek olsaydı kudreti 

daha az olurdu. Bu nedenle, ölememesine ve aldanamamasına rağmen haklı 

olarak ona Her şeye kadir Tanrı denmiştir: O her şeye kadirdir, çünkü 

istemediği hiçbir şeye tabi olmadan istediği her şeyi yapar. Aksi takdirde 

her şeye kadir olmaya son verecekti.331 

                                                
331 “Vnde nec illa necessitas formidanda est, quam formidando Stoici laborauerunt causas rerum ita distinguere, 
ut quasdam subtraherent necessitati, quasdam subderent, atque in his, quas esse sub necessitate noluerunt, 
posuerunt etiam nostras uoluntates, ne uidelicet non essent liberae, si subderentur necessitati. Si enim necessitas 
nostra illa dicenda est, quae non est in nostra potestate, sed etiamsi nolimus efficit quod potest, sicut est 
necessitas mortis: manifestum est uoluntates nostras, quibus recte uel perperam uiuitur, sub tali necessitate non 
esse. Multa enim facimus, quae si nollemus, non utique faceremus. Quo primitus pertinet ipsum uelle; nam si 
uolumus, est, si nolumus, non est; non enim uellemus, si nollemus. Si autem illa definitur esse necessitas, 
secundum quam dicimus necesse esse ut ita sit aliquid uel ita fiat, nescio cur eam timeamus, ne nobis libertatem 
auferat uoluntatis. Neque enim et uitam Dei et praescientiam Dei sub necessitate ponimus, si dicamus necesse 



 119 

           Tanrı Devleti’nde anlattığı  Sanguntum’lar üzerine yaptığı yorumda inanç ve 

güvenlik ikileminde şehrin olağanüstü hallerde inancını muhafaza edebileceği imkânını 

kabul eden Augustin’e göre, insanların mutluluğu barış içinde tutarlı bir hayat  

beklentisine bağlıdır. Paganların benimsediği kozmik ve tarihsel döngü’ye dayanan 

hayat anlayışına karşı savlarında  bir kişinin bilinçli ya da bilinçsiz olarak komşusunu 

terketme beklentisi içine girdiğinde komşuluğa olan inancın ortadan kalkacağına dikkat 

çeker. Augustin’e göre, kardeşlik bağı ve sosyal hayattaki bağların kökeninde sadece 

doğayı taklid değil, aynı zamanda, insanları birbirine bağlayan soydaşlık (herkes Adem 

ile Havva’nın soyundan gelir) ve sevgi bağı vardır. 332 

 

     Hıristiyanlığın teklif ettiği tutarlı gelecek ezeli döngüselliği dışlar, çünkü ezeli 

döngüsellikte dostluğun oluşması ve gelişmesi ve siyaset gibi geleceğe dönük insani 

projelerin imkânı ortadan kalkar, ezeli döngüsellik bir tür ezeli durağanlıktır ve umudu 

ortadan kaldırır. Augustin Cicero’nun eserindeki ebedi ve devlet kavramlarının yanyana 

getirilmesine karşı çıkmaz. Ancak Cicero’nun düşüncesinde değişiklik yaparak kendisi 

için ezeli olanı (Tanrı) yaratılmış varlıklar olan melekler, insanlar, diğer canlılar, zaman 

ve dünyayı, daima var olan (semper) bitimsiz döngüsel ezeli evren anlayışından ayırır. 

Augustin ve Cicero Dünyevi Devlet yurttaşlarının devletlerinin varlığını ebediyen 

muhafaza etmesini istedikleri konusunda hemfikirdirler. Ancak  Augustin’e göre, Tanrı 

imparatorlukları büyütür ve yıkar, ancak halklar devletlerini ebediyen yaşatacak şekilde 

davranmalıdırlar, çünkü Tanrı’nın devletlerinin varlığını ne zaman sona erdireceğini 

bilmeleri imkânsızdır. 

 

Đnsan anlayışı  

      

     Augustin’in Adem’le Havva’nın Cennet’ten kovulmadan önceki hayatı insanların 

hayal ve arzu ettiği örnek  dünyevi hayat olarak sunar. Tanrı’nın arzusuna uygun olarak 

yaratılmış her varlık öğrenme ve kendini geliştirme çabası içindedir. Adem’in toprağı 

                                                                                                                                                   
esse Deum semper uiuere et cuncta praescire; sicut nec potestas eius minuitur, cum dicitur mori fallique non 
posse. Dicitur enim omnipotens faciendo quod vult; quod ei si accideret, nequaquam esset omnipotens. Unde 
proptera quaedam non potest, quia omnipotens est.” Saint Augustin, La Cité de Dieu,  V, 10. 

            332 Saint Augustin, aynı eser, VIII, 6, 10; XI, 25. 

 



 120 

ekip biçme sanatını öğrenme gayreti günahın cezasından çok bir öğrenme faaliyeti ve 

coşkusudur, insanın tabiatla uyumlu hayatı Tanrı’nın arzusudur. Augustin Tanrı 

Devleti’nde  tabiatı ve tabiatta meydana gelen fiziki olayları  Tanrı iradesinin yönettiği 

bir düzen olarak tarif eder. Cennette yaşayan Adem’i sosyal  ve siyasi bir varlık olarak 

görür. Sosyal ve siyasi kavramları arasında ayırım yapmayan Augustin’e göre,  sitedeki 

hayat kesinlikle sosyal bir hayattır.333 

 

     Augustin insanları kendini sosyal ve siyasi yaşamda gerçekleştiren varlık olarak 

kabul eder. Birey olarak insan birçok sosyal role sahiptir, bu rollerin herbirinin  birer 

hedefi vardır. Đnsanlar rollerinin çokluğu sayesinde sosyal doğalarını geliştirirler. 

Đnsanın sosyalliği dini alanda da mevcuttur. Augustin’e göre religio kelimesi Tanrı’ya 

imanı olduğu kadar yakınlar ve  komşular arası yakınlığı da ifade eder.334 

 

     Augustin hükmetmenin en acımasız olanının insanların ruhunu kemirerek tutsak 

eden “hükmetme arzusu” olduğunu savunuyor. Ancak Dünyevi Devlet’teki toplumsal 

düzende, özellikle aile içinde diğer bireyler gibi köle de sahibine itaat etmelidir. Đtaat 

toplumsal barışın gereğidir. Ancak yaratılmış doğal düzende Tanrı ilk önce insanı 

meydana getirdiğinde hiçbir insan bir diğerinin kölesi değildi. Tekvin’i yorumlayan 

Augustin yaradılışın altıncı gününde Tanrının kendi suretinde yarattığı insanın insana 

                                                
 
333 “Đman ile yolculuk eden, bu dünyada barışa sahiptir ve inancını adil bir şekilde yaşar, bu barışın elde 
edilmesine Tanrı ve yakınları için yaptığı iyi işlerle katkıda bulunur, çünkü sitede hayat  kesinlikle sosyal bir 
hayattır.” La Cité de Dieu,  XIX, 17. 
334  “Nam et ipsa religio quamuis distinctius non quemlibet, sed Dei cultum significare uideatur (unde isto 
nomine interpretati sunt nostri eam, quae Graece g-threhskeia dicitur): tamen quia Latina loquendi consuetudine, 
non inperitorum, uerum etiam doctissimorum, et cognationibus humanis atque adfinitatibus et quibusque 
necessitudinibus dicitur exhibenda religio, non eo uocabulo uitatur ambiguum, cum de cultu deitatis uertitur 
quaestio, ut fidenter dicere ualeamus religionem non esse nisi cultum Dei, quoniam uidetur hoc uerbum a 
significanda obseruantia propinquitatis humanae insolenter auferri. Pietas quoque proprie Dei cultus intellegi 
solet, quam Graeci g-eusebeian uocant.” : “ Çünkü Religio kelimesi özellikle Tanrı’ya imanı ifade etse  ve bu 
nedenle Latinler bu kelimeyi yunanca g-threhskeia’nın eşanlamlısı olarak kullansalar da, güncel dilde cahil 
kişinin olduğu kadar bilgili kişinin ağzından ittifaklar, dostluklar ve her türlü sosyal ilişkiler dinini korumak 
gerekir ifadesi düşmediğine göre bu kelime tek bir anlam ihtiva etmiyor; ve anlamı sadece Tanrısal olana 
inanmakla sınırlı kalmıyor, dolayısıyla, insanlar arası kanbağına olan saygı bu  kelimenin herhangi biri 
tarafından işine geldiği gibi  rastgele kullanılmasını engelliyor. Üstelik religio kelimesi Tanrı’ya saf bir inançtan 
Yunanca  ana baba, aile saygısı anlamına gelen g-eusebeia’yı kapsayacak şekilde genişlemektedir. Ve bunun 
yanında. Religio kelimesi ebeveynlere karşı yerine getirilen görevler anlamını da kapsamaktadır ve halk 
kelimeyi karşılıksız yardımla anlamına  dek genişletir.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, X,1. 



 121 

değil (insanın) sadece diğer varlıklara hükmetmesi istediği sonucuna varır.335 Augustin, 

hükmeden (Dominus) kelimesini dünyayı yöneten hakiki hükümdar Tanrı’nın bir sıfatı 

olarak kabul eder. Böylelikle, hükmetme kudretini bir vasıta olmaktan çıkarır. Tanrı iyi 

hükümdardır, o halde, suretinde yarattığı insan da iyi idareci olmalıdır. Augustin burada 

dominus kelimesiyle caritas (sevgi) kelimesini birbirine yaklaştırıyor. 

 

           Augustin’e göre,  toprağı eken biçen ilk insanlar kraldan da öte idiler (magis 

quam reges) Augustin ilk insanları krallardan tür olarak değil derece olarak ayırmıştır. 

Đnsanın insana hükmetmemesi gerekir, ancak hükmetmemek yönetmemek anlamına 

gelmez. Augustin’e göre, tüm insanların eşit olduğunu öğreten “tanrısal iyilik” 

azizlikten başka bir şey değildir. Gizli yollardan örtük bir şekilde aklımıza nüfuz eden 

Teslis,  Tanrı’nın eserlerinde bize kendini ifşa ettiği için Tanrı’nın eserinde iyilikten 

başka  bir neden olmadığını  anlarız. 336 

 

             Tanrı düşmüş ilk insanı topraktan oluşmuş canlı bir ruh (animam uiuentem) 

olarak yaratmıştır, bu insanın mutlak ölümsüzlüğe sahip olamayan bedeni açlığa ve 

susuzluğa dayanıksız olduğu için beslenmeye ihtiyacı vardır, o yüzden toprağa 

bağımlıdır. Adem’in ölümden önce fiziki bir bedeni vardı, ancak Đlk günah’ı işledikten 

sonra bedeni ölüme mahkum oldu. Đsa’nın yeniden dirilişiyle bedenler spiritüel olarak 

yeniden dirilecekler yani canlandıran ruha sahip olacaklardır (spiritum uiuificantem). 

Dolayısıyle herşey “Adem’de ölecek Đsa’da yeniden dirilecektir.”337 Hükmetme, düşmüş 

insana ait bir arzusudur. Spiritüel olarak yeniden dirilenler arasında hükmetme-

hükmedilme ilişkisi ortadan kalkacak ve onlar  Đsa’nın krallığında mutlak bir eşitlik 

içinde yaşayacaklardır. 

                                                
334 “Hoc naturalis ordo praescribit, ita Deus hominem condidit. Nam: Dominetur, inquit, piscium maris et 
uolatilium caeli et omnium repentium, quae repunt super terram. Rationalem factum ad imaginem suam noluit 
nisi inrationabilibus dominari; non hominem homini, sed hominem pecori” : Düzenin doğasının buyruğuna göre 
Tanrı insanı yarattı ve insan denizdeki balıklara, gökteki kuşlara ve yer yüzeyine çıkan tüm hayvanlar hükmetsin 
dedi. Tanrı Kendi suretinde yarattığı insanın akıllı olmayan varlıklar dışındakilerine hükmetmesini istemez, 
insanın insana değil, hayvanlara hükmetmesini ister.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX, 15. 
336 “Sed si nihil est aliud bonitas diuina quam sanctitas, profecto et illa diligentia rationis est, non praesumptionis 
audacia, ut in operibus Dei secreto quodam loquendi modo, quo nostra exerceatur intentio, eadem nobis 
insinuata intellegatur trinitas, unamquamque creaturam quis fecerit, per quid fecerit, propter quid fecerit Pater 
quippe intellegitur Verbi, qui dixit ut fiat; quod autem illo dicente factum est, procul dubio per Verbum factum 
est; in eo uero quod dicitur: Vidit.” Saint Augustin, aynı eser, XI, 24. 
 
337 Kitab-ı Mukaddes, Tekvin,  1, 24. 



 122 

           Tanrı insanlara “semereli olun” çağrısını yaparak Đlk günah’tan sonra insanlığı 

mahkum ederken onları şeytanın hakimiyetine teslim etmemiş, çoğalmalarını isteyerek 

güzel eserler yaratmalarını teşvik etmiştir. Đnsana kavrayış ve akıl bahşeden             

Tanrı insanı uyandırarak zamanın çağrısına kulak verdirir, hakikati algılamaya ve iyi’yi 

sevmeye açık olan insan,  soyundan gelen kötülükler ve kusurlarla mücadele ederken 

bigeliğin kaynağında ihtiyat, kuvvet (cesaret), itidal ve adalet ten oluşan dört erdemi 

arar. Tanrı’nın insana bahşettiği akıl insanın yaratıcı kuvvetinin hazinesidir. Sanatlar ve 

bilimler sayesinde zengin hayal gücünün ürünü eserler veren insan, yarattıkları ile 

ölümlü hayata güzellikler katar. 338  

 

     Augustin, siyasi yaşamı, öteki dünya’daki ”şanlı” Tanrı Devleti ve Tanrı 

Devleti’ne yolculuk edenlere evsahipliği yapan Kilise’nin dünyevi yaşamdaki aktif 

siyasi rolü üzerinden tarif etmektedir. Bu nedenle, içinde bulunduğumuz maddi dünyada 

realist bir toplumsal uzlaşmayı hedeflese de siyaset felsefesini dünyevi siyasi yaşamı 

öteki dünyadaki mutlak saadet’e giden yolda bir araç olarak  kabul etmek temeli üzerine 

inşa etmiştir. 

 

    Augustin’in siyasi düşüncesi’nde, toplum (populus)’un en başarılı şekilde 

bütünleşmesi sadece Hıristiyan aydınlanması ile değil, Hıristiyan olmayan siyaset 

felsefesine göre de sağlanabilir olan siyasi bir yoldaşlık sayesinde gerçekleşebilir. 

Günümüzün siyaset bilimcilerine göre, siyasi iktidar, ya da diğer bir ifadeyle siyasi 

temsil, kurumları ve siyasi liderleri, Hobbes’in toplumsal uzlaşma teorisine uygun 

olarak, halkın arzuları veya ihtiyaçlarının temsilcisi olarak tarif etmektedirler. Bu 

modern anlayış Augustin’in bakış açısından, temsil erkinin sadece özel bir yönü 

olmaktan ibarettir. Toplumun kendi kendini yorumlaması ve kendini 

gerçekleştirmesinin bir parçası olarak telakki edilemez. 

 

 

                                                
338 Voegelin, New Science of Politics, s.33 ‘den aktaran John von Heyking,  Augustine and Politics as Longing in 
the World, Colombia, M.O, USA, University of Missouri Press, 2001, s. 77-81’den tercüme ettik,339  Ayrıca bk. 
Saint Augustin, Traité du Libre Arbitre   I,VI., 15. 



 123 

  Adalet anlayışı 

 
          

    “Đnsanların size her ne yapmalarını istiyorsanız, siz de onlara öyle yapın” 
(Matta, VII,12) 
 
  Saint Augustin Cicero’nun adalet anlayışını her ne kadar eleştirse de, onun 

yasa’ya verdiği üç niteliği aynen benimser: ezeli, değişmez ve evrensel. Yasa ezelidir 

çünkü dünya’nın yaradılışından önce onu yaradan Tanrı’da idi. Yasa değişmez 

(incommutabilis)  çünkü hakikattir, adalet ve bilgeliktir, fikirler zaman içinde değişse, 

gelenekler dönüşse de hakikat, adalet ve bilgelik değişmez, aynı şekilde,  yasa da zaman 

ve uzama göre değişmez. Evrenseldir, Tanrı her türlü düzenin, kuralın ya da güzelliğin 

kaynağı, prensibi  olduğuna göre tüm yaradılanları kapsar.339 Burada söz ettiğimiz yasa 

Augustin tarafından  doğal yasa olarak adlandırılır,  Kalplere Tanrı tarafından yazılan ve 

akıl sahibi  insanın kendi vicdanında keşfettiği bu yasa Tanrı’nın ezeli yasasıdır (Lege 

Dei Aeterna). Bu vicdan yasası, insanda ilk atası Adem’in doğuşundan beri vardır, 

dolayısıyle de Cennetten çıkarılmasından önce de mevcuttu. Augustin ayrıca kişi’nin 

kendini koruma yasasından söz eder. Kendini koruma içgüdüsü adını verdiği bu yasayı 

ben-sevgisi’nden ayırır. Ben-sevgisi  kendisini evrenin merkezinde gören günahkâr 

insanın özelliğidir.  

 

  Tanrı yasası, ahlâk ve adaletin temel prensiplerini teşkil eder, öte yandan, insan 

ili şkilerini düzenleyen  ve insanlar tarafından kaleme alınan pozitif yasalar zamana ve 

yere  göre ihtiyaçlar ve koşullara bağlı olarak değişir, pozitif yasalar değişken 

olabildikleri gibi kusurlu da olabilirler, bazen zalim bir tiran tarafından iyi bir yasa 

yürürlülüğe sokulabilir. Yasa koyucu iyi olduğunda da insanların çıkarları yasalardaki 

boşluklardan yararlanmak suretiyle onları etkisiz kılabilir, değişken ve yetersiz olan bu 

yasalar koşullara göre elden geçirilmeli, düzeltilmelidir. Vicdan yolu ile Tanrı 

tarafından aydınlatılan insan  yaptığı yasaları ilâhi yasa ışığında düzeltir: pozitif yasalar 

aslında  doğal yasa’nın tezahürleridir. Augustin üç türlü temel yasadan söz eder: Đbrani 



 124 

yasası, gentiles yasası ve hakikatin yasası (Đsa  yasayı tamamlamak için geldiğini 

söylemiştir)340  

               

           Ahlâki yargıların da değişken olduğunu belirten Augustin, günahkâr insanın da 

ahlâki yargılara vardığını belirtir ancak insan zihni  doğası gereği eylemlerinin 

hangisinin iyi hangisinin kötü olduğu yargısına varamaz. Kurallar (normlar) 

değişmediği halde insan zihni değişkendir: adalet normları doğru olsalar da insan zihni 

gayrı adil değerlendirme yapabilir; ancak Tanrı insan ruhunu aydınlatır, en günahkâr 

insan dahi bu aydınlanmanın dışında  kalmaz. 

 

Cicero’nun De re Publica’sındaki adalet anlayışı 

            

Scipio Africanus De re Publica’da devlet ve halkı şöyle tanımlıyor:  

 

Kamusal varlık diye adlandırdığımız şey halka ait bir varlıktır. Bir halk 

tesadüfen bir araya gelmiş insanlar topluluğu değildir; fakat sadece 

kanunların hakimiyetinde ortak yarar hedefi doğrultusunda kurulmuş bir 

topluluktur. 341 

 

     Yaptığı tarife göre Scipio sınırsız bir kudretin bir tiranın ellerine düşmesi 

halinde, devletin artık varolamayacağını savunmaktadır: 

 

Tek bir kişinin acımasızlığı yüzünden tüm yurttaşların ezildiği, kanunların, 

rekabetin, toplumun yani halkı halk yapan her şeyin yok edildiği bir siteyi 

respublica ya da halkın varlığı olarak tanımak mümkün müdür?342 

 

                                                
340 Gustave Combès, La doctrine politique de Saint Augustin, la loi, Paris: Librairie Plon, 1927, s. 119-157. 
341 Cicéron, De la République, des lois,  trad. Par Charles Appuhn, Paris: Flammarion, 1965,  livre I 25 (39); 
Saint Augustin, La Cité de Dieu, II, 21. 
342 “Scipio: reportare. ergo illam rem populi, id est rem publicam, quis diceret tum dum crudelitate unius 
oppressi essent universi, neque esset unum vinculum iuris nee consensus ac societas coetus, quod est populus ? “ 
Cicéron, De la République, livre III, 43. 



 125 

           Scipio’nun söyleminin yer aldığı her iki pasaj da Tanrı Devleti’nde ortaya 

çıkar.343 Augustin, toplumsal uyum ve adalet konusundaki görüşlerini ortaya koymak 

için Scipio’nun sözlerinden yararlanıyor.344 

 

           Scipio, sitedeki adaletin avantajları konusunda daha kapsamlı bir açıklama 

yapıyor. Tartışmaya katılan Philus söz alıyor, sorunun daha özenle tartışılmasını ve 

halkın inandığı gibi adalet olmadan devletin yönetilemeyeceği bahanesiyle adalet 

üzerinde uzlaşmaya varılmasını talep ediyor. Scipio, tartışıp bir sonuca varmayı kabul 

ediyor ve şu prensibi ortaya koyuyor: 

 

Bir devletin adaletsiz şekilde yönetilebilmesinin yanlışlığının yanı sıra, sıkı 

bir adalet olmaksızın da yönetilemeyeceğini söylüyor. Adaletsiz bir şekilde 

hükümet edebilmeyi ileri sürmek yanlıştır. Aslında en üst düzey adalet 

olmaksızın da herhangi bir hükümetin varlığı imkânsızdır.   

 

           Tartışma ertesi gün devam ediyor. Philus, bir devletin adaletsiz yönetilemeyeceği 

görüşünü savunmayı üstleniyor. Gerçeğe yakın nedenlerle adaletin devlete yararlı, 

tersinin ise zararlı olduğuna inanmaktadır. Bir devleti güçlü bir adalet sistemi 

olmaksızın yönetmek ve muhafaza etmek imkânsızdır. Scipio sözü alır ve yukarıda 

belirttiğimiz devlet tarifini yapar. “Res publica halkın varlığıdır.” Halk, bireylerin 

rastgele bir araya gelmesi demek değildir, toplumdaki bireylerin herbirinin onayladığı 

                                                
343 Saint Augustin, aynı eser, II, 21. 
344 “Lirler ve flütlerin bir ezginin ya da seslerin bir ifadesi olması gibi, farklı sesler arasında belli bir uyumu 
korumak gerekir, bu uyum olmadığı takdirde sesler birbirine karıştığında ve ahengsiz olduklarında hassas 
kulaklar için dayanılmaz hale gelir, öte yandan, farklı seslerin dengeli olması halinde, seslerin birlikte çıkması 
uyarlı ve ahenkli hale gelir, tıpkı farklı sesler arasında olduğu gibi, aynı şekilde, üst, orta ve alt düzey düzenler 
(kurumlar) arasında iyi düzenlenmiş ili şkiler sayesinde, site ahengini birbirinden en farklı kurumların uyumunda 
bulur. Müzisyenlerin ezgide ahenk diye adlandırdıkları şey, her türlü devletin selametini teminat altına alacak en 
iyi ve en sağlam bir bağdır. Ve bu bağ, adalet olmaksızın varlığını hiçbir şekilde sürdüremez.” Saint Augustin, 
aynı eser, II, 21;  Cicero’nun metninde Scipio şöyle söylüyor: “Nasıl ki flüt ve lir  melodileri ve sesleri 
vurguların (accentes) çeşitlili ği nedeniyle, bozuklukları ve ahenksizlikleri yüzünden tecrübeli kulakları rahatsız 
ediyorsa, bu melodiler ve seslerin ahengi ve mükemmelliği de birbirine benzemeyen çok sayıda ses vurgusunun 
uyumundan meydana gelir; aynı şekilde, devletin çeşitli düzenleri (ordres) arasındaki uyuşma ve bu düzenler 
arasındaki dengenin ürünü olan siyasi ahenk müzikte olduğu gibi birbirine  karşıt elemanların uyumundan doğar. 
Müzikte ahenk dediğimiz şey (quae harmonia a musicis dicitur) devlette uyuşma (ea est in civitate concordia), 
toplumun en mükemmel bağı, devlet kudretinin en sağlam garantisidir. Fakat adalet olmadığı zaman bu uyuşma 
olanaksız hale gelir (eaque sine iustitia nullo pacto esse potest).” Cicéron De la République, II, 42  (69). 



 126 

hukuki bir bağla birbirine bağlanmış insanlardan oluşan bir bütündür.345 Scipion yaptığı 

tarifin tartışmalardaki yararını gösterdikten sonra, Res publica ya da “halkın varlığının” 

ister bir kral, isterse soylulardan bir grup ya da tüm halk tarafından yönetilsin, namuslu 

ve adil bir hükümetin varlığına bağlı olduğu sonucuna varıyor. Fakat kral adil 

olmadığında ona Yunanlılar gibi tiran adını veriyor. Soylular adil olmadığında, 

gruplarına bölücü (faction), halk adil olmadığında ise uygun ve bilinen bir terim 

bulamadığından bu idare şekline yine tiranlık  adını veriyor; her üç durumda da devlet 

Scipio’ya göre, sadece bozulmakla kalmıyor, tamamen yok oluyor. Çünkü, bir tiran ya 

da bölücü ayırımcı bir grup, onu kendi menfaati için ele geçirdiğinde “halkın varlığı” 

(rem publicam) olmaktan çıkıyor. Adil olmadığında halk da halk olma özelliğini 

kaybediyor, çünkü halk hakkında Scipio’un yaptığı tarife uygun olarak ortak 

menfaatlere dayalı onaylanmış bir hukuku temel alarak kurulmuş bir ortaklıktan söz 

etmek artık mümkün olmuyor.  

 

        Bütün bu yorumlarla bezediği aktarmalardan sonra Augustin, sözü Roma 

devletine getiriyor:  

 

Böylelikle Roma Cumhuriyeti (Respublica) Sallustius’un ifade ettiği 

şekilde utanç verici bir şekilde bozulmakla kalmamıştır, yukarıda önemli 

şahsiyetlerin tartışmada ortaya koydukları gibi, artık hiçbir şekilde mevcut  

da değildir. Cicero, beşinci kitabının başına Ennius’un şu dizesini alır. 

“Roma devleti, antik gelenekleri ve büyük şahsiyetleri sayesinde var.” 346 

 

        Roma’nın ataları çok üstün ve güçlü insanlardı, bu mükemmel insanlar antik 

gelenekleri ve kendi atalarından gelen kurumları muhafaza etmişlerdi. Oysa diyor 

Cicero, “zamanımızda büyüleyici bir tablo sergilemiş olan Res Publica geriledi, eski 

renklerini canlandırmayı ihmal etti ve amacını unuttu. Uygulayan kimse kalmadığı için 

Roma’yı ayakta tutan antik geleneklerden geriye pek bir şey kalmadı”, Cicero, sözlerini 

şu şekilde tamamlıyor: “Çünkü Respublica kelimesini muhafaza ederken, kaderin 

                                                
345 “populum autem non omnem coetum multitudinis utilitatis commonione sociatum esse determinat” Saint 
Augustin, aynı eser, aynı yer. 
346 “Nostris enim vitiis non caso aliquo rem publicam verbo retinemus re ipsa vero iam pridem amisimus”, aynı 
eser, aynı yer. “Moribus antiquis rest stat romana virisque.” Cicero, De Republica, livre V, 1. 



 127 

etkisiyle değil, kötü fiillerimiz yüzünden uzun zamandan beri (res’in) hakiki anlamını347 

kaybetmiş bulunuyoruz.”  

 

     Augustin, Scipio Africanus’un348 ölümünden uzun yıllar sonra Cicero’nun onun 

sözcülüğünü yaptığını belirttikten sonra,  kitabında (Tanrı Devleti) savını tekrarlıyor: 

De re Publica’daki tartışmanın Đsa’nın gelişinden çok önceleri gerçekleştiğine dikkat 

çekiyor ve Cicero’nn yakındığı geleneklerin unutulmasından Romalıların tanrılarının 

davranışlarını  sorumlu tutuyor. Çünkü tanrılar tıpkı Truva gibi Roma’yı da kurtarmak 

için herhangi bir çaba göstermemişlerdi. Cicero’nun Scipio’nun ağzından aktardığı 

“halkın varlığı” (res publica) tarifinin gerçek devleti işaret etmediğini, bunun olsa olsa 

eski Romalılar ve onları takip eden nesillerin görece daha iyi kabul edilebilir devlet 

idaresini yansıttığını, hakiki adaletin Đsa’nın kurucusu ve yöneticisi olduğu devlette 

gerçekleşebileceğini savunuyor. Augustin’e göre, Đsa’nın devletine istenirse Respublica 

da denilebilir. Çünkü halkın varlığı (res publica) kelimesinin alışılagelen terminoloji 

dışında, hakiki adaletin tesis edildiği başka bir anlamı da kapsaması gerekir. Augustin 

tarifini yaptığı bu devletin adını (Civitas Dei)  Kutsal Kitap’tan aldığını açıklıyor. 349  

 

    Augustin, Scipio’nun devlet tarifini kendisinin ortaya koyduğu iki devlet doktrini 

çerçevesinde değerlendiriyor.350 Augustin, Roma’nın krallıkla yönetilen ilk dönemine 

laudabilii tempore (övgüye değer saygın dönem) sıfatını yakıştırıyor. Augustin’in 

diğer bir kaynağı da Sallustius. Sallustius’un da aktardığı gibi, bu dönemde adil ve ciddi 

bir yönetim varken, Tarquinus’un351 Etrüsklerin desteğiyle krallığı yeniden ele geçirme 

girişimi nedeniyle, Roma korkunç bir savaşa girişiyor. Krallığın ortadan kaldırılmasıyla, 

                                                
347 Res Latincede birçok anlama sahip bir kelimedir: şey,varlık, yaratık, olgu, hakikat, fayda, avantaj, servet, 
zenginlik,olay, olgu, iş, neden, vasıta ve kamuya ait şey, hülümet, tarihsel olay. Dictionnaire Latin, Français,  
Henri Goelzer, Paris: Flammarion, 1966. 
348 Publius Cornelius Scipio Æmilianus Africanus minor (Đ.Ö 185-129) Romalı General, Devlet adamı.  
349 “Gloriosa dicta sunt de te, civitas dei”: Allah’ım, senin sitende oturanların çok büyük bir mutluluk içinde 
oldukları söyleniyor. Mezmurlar, Bab 84, 4: Kitab-ı Mukaddes’deki çeviride senin evinde oturanlar ne mutludur 
şeklinde tercüme edilmiştir. 
350 Saint Augustin, La Cité de Dieu, V,18, ayrıca bk. Tite-Live, Histoire Romaine, II, 5; Cicéron, De la, 
République livre I , 39. 
351 Tarquinus Superbus 7. ve son Roma kralı. 



 128 

ilk konsüller ortaya çıkıyor. Konsül Junius Brutus352 meslektaşı Tarquinus 

Collationus’u353Roma’dan kovuyor. Tarquinus’un tekrar krallığı ele geçirmesine yardım 

eden oğullarını ve karısının kardeşlerini öldürten Brutus’a Vergilius övgü dolu 

dizelerini ithaf ediyor: “bahtsız!” gelecek nesiller onun yaptıkları (oğullarını öldürmesi) 

hakkında hangi yargıya varırlarsa varsınlar, vatan aşkı ve sınırsız şan ve şeref arzusu 

zafer kazanacaktır.”354Augustin, Brutus ile Tarquinus vakasını ayrıntılarıyla anlattıktan 

sonra,355 Respublica’nın bu olaylardan hiçbir fayda elde edemediğinin altını çizerek 

Junius Brutus’u çocuklarının katili olarak vatan aşkına sahip şan ve şeref kazanmış bir 

bir kahraman olarak değil, bir günahkâr olarak nitelendiriyor. Vergilius’un dizelerinde 

tasdik edilen ve övülen Roma’nın şan ve şeref anlayışını en ağır şekilde eleştiriyor.356 

Augustin, Dünyevi Devlet’in şanı uğruna Brutus’un kendi evlatlarını öldürmek zorunda 

kaldığını tekrarlayarak, vatanın bekası için insanların kendi çocuklarını öldürmeye 

itildi ğine dikkat çekiyor.357 Augustin’e göre, Romalılar bu olaylar sırasında kendilerini 

Tarquinus’tan değil, insanları övülme arzusuna sevk eden demonlardan ve onların şefi 

şeytanlardan kurtarmaları gerekirdi. Augustin, eleştirilerinden sonra, bütün bu suçlardan 

tamamen arınmış ve adaletin kusursuz olarak tecelli edeceği Tanrı Devleti’ni dünyevi 

ihtirasların insanları sürüklediği acılardan kurtaracak  bir alternatif devlet olarak sunar. 
358  

 

           Augustin, Tanrı Devleti’nin XIX. kitabında konuya tekrar dönüyor: “Scipio’nun, 

Cicero’nun De re Publica isimli kitabında yaptığı tarife göre, Roma’da respublica’nın 

hiçbir zaman mevcut olmadığını göstererek, ödevini yerine getireceğini ifade ediyor. 

                                                
352 Lucius Junius Brutus Roma Cumhuriyeti’inin kurucusu ve ilk konsullerinden biridir. Kızkardeşi Lucretia’nın 
son kral Tarquinus Superbus’un oğlu tarafından kaçırılması üzerine krala karşı ayaklanma hareketini başlatmıştı. 
http://en.wikipedia.org/wiki/Lucius_Junius_Brutus.  
353 Roma Cumhuriyeti’nin kurucuların konsül Đ.Ö.509 da sürgün edilmiştir. Lucretia (Fr. Lucrèce) nın kocasıdır. 
354 “consulis imperium hic primus saeuasque securis accipiet, natosque pater noua bella mouentis  ad poenam 
pulchra pro libertate uocabit, infelix, utcumque ferent ea facta minores:uincet amor patriae laudumque immensa 
cupido”:  “(Konsul Brutus’un) oğulları yeni savaşların kışkırtıcılığını yaaparken, babaları özgürlük  adına onların 
canına kıydı: Bahtsız!  Gelecek nesiller onun bu davranışı hakkında ne tür yargıya varırlarsa varsınlar  ondaki 
muazzam vatan aşkı ile şana kavuşma arzusu  egemen olacaktır.”Virgile, Énéide, livre VI, 820-823. 
355 Saint Augustin, La Cité de Dieu, III, 16; Titus Livius, Ab Urbe Condita  (Fr. Histoire Romaine: Roma 
Tarihi),  livre  I  içinde  ‘Guerres contre les Étrusques’, 1-15 (5) [509-499];  Sallustius, Historia, 1, 11. 
356 Saint Augustin, aynı eser,  III, 16. 
357 “(Brutus’un) Kendi oğullarını öldürmesi, bu vatanın gerek evlatlarımız için yaptığımız birikimleri fakirlere 
dağıtmamızı talep etmek, gerekse inanç ve adalet uğruna bizi evlatlarımızı yitirmemize sebep olacak bir 
tecrübeye zorlamak gibi ihtiyaçlarını tatmin etmekten çok daha zordur.”  Saint Augustin, aynı eser, XVIII, 1. 
358 Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 18. 



 129 

Scipio, devleti halkın varlığı olarak adlandırmıştı.359 Bu tarif gerçek ise Augustin’e 

göre, Roma tarihinin hiçbir döneminde respublica olamamıştır. Çünkü Scipio 

respublica’yı halkın müştereken onayladığı kanuna göre yönetilen ve ve menfaat 

ortaklığına dayanan kalabalık bir insan topluluğu olarak tarif etmiştir.360 Herkes 

tarafından onaylanan kanundan ne anladığını tartışma sırasında açıklayan Scipio’ya 

göre, res publica adalet olmadan yönetilemez, hakiki adaletin tesis edilemediği yerde 

hukukun varlığından söz edilemez. Çünkü kanunla yapılan adaletle yapılan demektir. 

Dolayısıyle de, adaletin olmadığı yerde kanun da yoktur. Haksızlıklar yapan kurumların 

hukuki değeri kalmaz. Böylelikle, her bireyin onayladığı bir kanuna göre yaşayan ve 

adına halk denen topluluktan  adaletin olmadığı yerde söz etmek mümkün değildir; 

Augustin’in ifadesiyle: 

 

Scipion’un ya da Cicero’nun yaptığı tarife göre, halkın olmadığı yerde 

halkın “varlığı” (res) da olamaz. Onun yerine halk adını hak etmeyen bir 

insan kalabalığından söz edilebilir sadece.361  

 

           Sonuç itibariyle, Respublica halkın varlığı ise, ve müştereken onayladıkları bir 

kanuna göre bir araya gelmiş insanların oluşturduğu bir halk yoksa, (adaletin olmadığı 

yerde hukuk da yoktur) kaçınılmaz olarak adaletin olmadığı yerde respublica da 

olmayacaktır.362 Augustin, bu noktada, önce adaletin tarifini yapıyor:“Adalet, her 

bireye kendisine ait olan şeyi veren erdemdir.”363 Daha sonra Tanrı’nın adaleti ile 

insanın adaletini karşılaştırıyor: Augustin için insan adaleti: “Erdemden nasibini 

almamış saygı bilmez ruhlara (demonlara) hizmet ettirmek için insanı hakiki Tanrı’nın 

yerine koyan adalettir.” 364 Tarifini yaptığı insan adaletinin bu durumda herkese hakkını 

                                                
359 “quibus apud Ciceronem utitur Scipio in libris de re publica, numquam rem publicam fuisse Romanam” Saint 
Augustin, aynı eser, XIX, 21. 
360 “Populum enim esse definiuit coetum multitudinis iuris consensu et utilitatis communione sociatum.” Saint 
Augustin, aynı eser, XIX, 21. 
361 “Quocirca ubi non est uera iustitia, iuris consensu sociatus coetus hominum non potest esse et ideo nec 
populus iuxta illam Scipionis uel Ciceronis definitionem et si non populus, nec res populi, sed qualiscumque 
multitudinis, quae populi nomine digna non est..” Saint Augustin, aynı eser, XIX, 21. 
362 “Ac per hoc, si res publica res est populi et populus non est, qui consensu non sociatus est iuris, non est autem 
ius, ubi nulla iustitia est: procul dubio colligitur, ubi iustitia non est, non esse rem publicam”. Saint Augustin, La 
Cité de Dieu, XIX, 21. 
363 “Iustitia porro ea uirtus est, quae sua cuique distribuit.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX, 21. 
364 “ Quae igitur iustitia est hominis, quae ipsum hominem Deo uero tollit et inmundis daemonibus subdit ? ” 
Saint Augustin, aynı eser, XIX, 21. 



 130 

veren adalet anlayışı ile bağdaşmayacağını gösteriyor. Augustin, insanın, onu yaratan 

Tanrı’sı yerine aldatan, yanıltan demonların tesiri altına girmesini, başkasının malını 

haksız biçimde ele geçiren hırsızın yaptığı adaletsizliğe benzetiyor. Cicero’nun De re 

Publica’sındaki adaletle adaletsizliğin devlete sağladıkları yararlar açısından, yürütülen 

tartışmada, taraflardan biri devletin varlığını kazanması ve genişlemesi için 

adaletsizliğin gerekli olduğunu ileri sürerken, diğeri itaatin ancak hukukun her türlü 

istismarı kontrol altına alması halinde faydalı olabileceğini; bunun da ancak kötülük 

yapma imkânının ortadan kaldırılması ile mümkün olabileceğini savunuyor. Đkinci 

görüşe göre; adalet işlediğinde, itaati zararlı olması muhtemel özgürlüğe tercih etmek 

gerekiyor. Augustin, ikinci görüşü kabul ediyor. Ona göre, bazı kişiler için itaat yararlı; 

ancak Tanrı’ya itaat herkes için yararlı, (Augustin) bu çerçevede şu sonuca varıyor: 

“Tanrıya itaat etmediğinde insanda ne tür bir adalet var olabilir ki ?” 365 Đnsan Tanrı’ya 

itaat etmediğinde ruhu bedenine, aklı da kötülüğe hükmedemez. Augustin için adaletin 

biricik kaynağı bireydir:  

 

Ve tek bir insanda hiçbir adalet duygusu yoksa, birbirine benzer insanların 

bir araya gelmesiyle oluşan insan topluluğunda nasıl adalet olabilir ? 366 

Dolayısıyle birçok insanı bir araya getirip onlardan bir halk yapan (hepsi 

tarafından onaylanan) hukuk olmaz ve halkın varlığından  bir respublica 

meydana gelmez. 367  

     

     Adalet ve adaletsizlik üzerine yapılan tartışmada,  halkın adalet olmadan 

hükümet edilemeyeceğine olan inancına rağmen, adaletsizliğin doğruluğunun 

gerekçesini göstermeyi üstlenen Philus368 sözü  Đsa’dan önce 155 yılında Romalıları 

adalet hakkında söyledikleriyle şaşkınlığa uğratan Akademi üyesi filozof Carneades’e 

getirir.369 Carneades, adaletin başlıca savunucuları Aristoteles ve Platon’un tezlerini bir 

anlamda çürütmek suretiyle adaletsizliğin doğru olabileceği düşüncesine meşruluk 

                                                
365 Saint Augustin, aynı eser, XIX, 21. 
366 Et si in homine tali non est ulla iustitia, procul dubio nec in hominum coetu, qui ex hominibus talibus 
constat.” Saint Augustin, aynı eser, XIX, 21. 
367 “Non est hic ergo iuris ille consensus, qui hominum multitudinem populum facit, cuius res dicitur esse res 
publica.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX, 21. 
368 Cicero, De la République, III, 17-24. Saint Augustin, aynı eser, II, 21. 
369 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer; Cicéron, De la République, livre III, 42-44. 



 131 

kazandırmıştı. Carneades’in kanıt olarak ileri sürdüğü görüşüne göre, insanlar kanunları 

menfaatlerine hizmet etmesi için yapmışlardır. Bu kanunlar aynı ulus içinde zaman 

içinde farklılaşan geleneklere göre değişir, doğa kanununa gelince o da 

gerçekleşmeyecek bir hayalden ibarettir. Dünyadaki tüm insanlar ve genel olarak tüm 

canlı varlıklar, kendilerini harekete geçiren aşktan başka bir şeye sahip değildirler. 

Dünyada adalet diye bir şey yoktur, eğer bir yerlerde mevcut olsa idi, insanın kendi 

zararına bir başkasına hizmette bulunması ancak bir delilik işareti olabilirdi. 

 

      Philus ve Laeilius arasındaki tartışmanın özü emperyal bir devletin adalet 

olmaksızın varlığını koruyamayacağıdır. Adalet herkese kendisine ait olanın verilmesini 

sağlayan erdemdir. Bir kısım insanın diğer bir kısım insana kulluk etmesi adil değildir; 

ancak kulluk edene bir avantaj sağladığında bu ilişki adildir, çünkü bu kişilerin kötülük 

yapma olasılığını ortadan kaldırır. Augustin’e göre, adaletin hakiki temeli Tanrı’dadır. 

Tanrı’ya itaat adaletin vazgeçilmez koşuludur: 

 

Doğa dahi bize yüce bir örnek sunmaktadır, yoksa Tanrı insana, ruh 

bedene ve akıl tutkulara neden hükmetsin ki?370 Bu örnek bize kulluk 

etmenin, bazılarına yarar sağladığını; ancak Tanrı’ya kulluk etmenin 

herkes için yararlı olacağını göstermektedir. Oysa ruh Tanrı’ya itaat 

ettiğinde bedene de adil bir şekilde hükmetmiş olur, dahası akıl da ruhun 

                                                
370 Cicero’nun De re Publica’sında, adalet ve adaletsizlik üstüne tartışmada, adaletsizliğin gerekliliğini 
savunanlara göre, adaletsizlik olmadığı takdirde, hiçbir devlet varlığını sürdüremez ve büyüyemez, aynı şekilde, 
insanların kendilerine hükmedenlere itaati de adaletsizliğin bir parçası olmasına  rağmen sitede düzene hakim 
olan devlet, bu adaletsizliği yapmaz ise, ele geçirdiği topraklarda yaşayanlara hükmedemez. Adaletin 
vazgeçilmez şart olduğunu savunanlara göre, devlet hükmetme meşruiyetini sitede yaşayan insanların 
menfaatine uygun hareket etmekle sağlayabilir, kötülerin elinden  kötü fiilleri yapma  imkânı alındığında,  boyun 
eğmiş insanlar, özgür oldukları günler göre, daha iyi bir durumda olacaklardır. (Aristoteles’e göre ise,  doğası 
gereği köle olanların sahiplerine boyun eğmeleri gerekir. Politika, I.5). Bu teoriyi desteklemek için Cicero 
doğadan alınan bir örneği dile getiriyor: “Doğanın zayıfların yüce menfaati için  egemenliği güçlü olanlar 
bahşettiğini görmüyor muyuz ? Öyleyse, Tanrı neden insana, ruh bedene, akıl cinsel arzuya, öfkeye ve ruhun 
diğer bozuk kısımlarına hükmektedir ?” Cicéron, De La République, livre III, 24. s.87-88. Cicero’nun  doğadan  
aldığı bu benzetme  Tanrı Devleti’nde alıntı olarak ortaya çıkıyor: “ Nonne Cicero in libris de re publica, cum de 
imperiorum differentia disputaret et huius rei similitudinem ex natura hominis adsumeret, ut filiis dixit imperari 
corporis membris propter oboediendi facilitatem; uitiosas uero animi partes ut seruos asperiore imperio 
coherceri? Et utique ordine naturali animus anteponitur corpori, et tamen ipse animus imperat corpori facilius 
quam sibi.”:  “Cicero De re Publica’nın kitaplarında, hükümetlerin birbirlerine olan  farklarını tartışırken, insan 
doğasıyla benzerlikler arayıp, bedenimizin  organlarına -tez bir şekilde itaat etmeleri nedeniyle, kölelere benzer 
şekilde, çocuklara hükmedildiği gibi- kolaylıkla  hükmettiğimiz gibi, ruhun bozuk kısımlarının da sert bir rejime 
boyun eğmek istediğini söylemiyor mu ? Bununla beraber, doğanın düzenine uygun olarak ruh bedene üstün 
olmasına rağmen  bedene kendine hükmettiğinden daha kolay bir şekilde hükmediyor.” Augustin, La Cité de 
Dieu,  XIV, 23. 



 132 

egemenliğinde tutkulara hükmedecektir. Mademki Tanrı’ya itaat ettiği 

için ruh bedene, akıl da tutkulara hükmedebilmektedir, o halde Tanrı’ya 

itaaat etmeyen insanda adalet nasıl varolabilir ? Tanrı’ya inanca uzak 

duran bir adamda hiçbir adalet duygusu olmadığı takdirde, bu tür 

kişilerden mürekkep bir toplumda da kesinlikle adalet olmayacaktır. Bu 

noktadan hareketle onlara halk adını veren uzlaştıkları bir hukuka sahip 

olamayacakları için res publica’ya da sahip olamayacaklardır. Scipio’nun 

halk tanımına dahil ettiği fayda kelimesi  hakkında ne diyebilirim? 

Yakından bakıldığında, insanlardan daha ahlâksız olan tanrı tanımaz 

ruhlar oldukları için, insanlardan tanrılara sundukları adaklardan isteyen 

demonlara hizmet edenler gibi Tek Tanrı’ya inanmayanlara fayda 

sağlayacak hiçbir şey yoktur. 371 

 

 

 Şan (gloria)  tutkusu  

 

     Augustin, insanın şan’a kavuşma tutkusuyla, hükmetme tutkusu arasında fark 

olduğunu vurguluyor:  Şan peşinde koşanın hükmetme arzusuna  yatkın olması da 

kaçınılmaz. Ancak hakiki şan’ı isteyenler için durum farklı. Hakiki şan’ın özlemini 

duyanlar, övgülere de gark olsalar bilgili yargıçların hoşuna gitmeyecek şeyleri 

yapmamaya özen gösterirler372 Çünkü ahlâkın önemli olduğu bir düzende,  birçokları 

kendileri  sahip olmasalar da doğru ve yerinde olduğunu düşündükleri nitelikler vardır: 

Đşte, diyor Augustin, bir insanı şan sahibi olmaya, iktidara, hükmetmeye götüren  bu 

niteliklerdir. Sallustius’un bu insanlar hakkındaki “Doğru yoldan gidenler” 373sözünü 

naklediyor.  

 

     Öte yandan, yargıçların hoşuna gitmeyen, onları şüpheye sevkeden şan arzusuna 

sahip kişiler hükmetme arzusu için yanıp tutuşurlar, hemen her zaman, suç işleyerek 

hukuk dışı yollara başvurarak da olsa arzularının nenesini elde etmeye çalışırlar. Bunlar 

                                                
371 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX, 21. 
372 tamen qui veram licet humamarum laudum gloriam concupiscunt, dant operam bene iudicantibus non 
diplicere. Saint Augustin, aynı eser, livre V, 19. 
373 Sed illa vera via nititur, Sallustius, De Conjuratio Catilina, XI, 2. 



 133 

hileye başvurur, iyilik gibi kendilerinde olmayan niteliklere de sahip gibi görünmeye 

çalışırlar. Augustin, erdemli bir insan için en büyük erdemin şan’a sahip olma özlemini 

önemsememek olduğu görüşünde, çünkü diyor, insanların gözünden kaçsa da Tanrı bu 

önemsememeyi görür. Övgülerde bulunanların takdirlerini önemsemeyen kişi, şüpheye 

düşenlerin geçici olan yargılarını da önemsemez. Bu kişi başkalarının selametine 

duyarlı ise iyi bir insandır. Kudret sahibi olduğunda adil ise bu kişinin sahip olduğu 

erdemler Tanrı’nın bağışıdır. Bu kişi kendisine iftira atan düşmanlarını da onlarla 

göksel devlettte birlikte olmayı isteyecek derecede sever, kendisine övgüler 

yağdıranların söylediklerine önem vermese de onları sevdiği için övgülerine cevap 

verir. Dolayısıyle sevdiğini hayal kırıklığına uğratmamak için kendisini öveni aldatmak 

istemez. Öte yandan, şan’ı önemsemeyerek hükmetme arzusuyla yanıp tutuşanlar 

acımasız ve lüks hayat düşkünü olurlar,  şiddetli bir hükmetme arzusu duymalarının 

nedeni takdir görme kaygısını kaybetmiş olmalarıdır. Tarihte bunların çok sayıda 

örneği vardır. Ancak lüks içinde yaşayan her türlü ahlâk ölçüsünden yoksun ve 

acımasız  Neron bunların en üstünde yer alır374 Augustin Neron’un hükümdarlığının da 

Tanrı’nın iradesinin ürünü olduğu görüşündedir Augustin  “tiran”  kelimesinin nefret 

edilen, ahlâksız hükümdarları ifade etmediğini, sadece eski zamanlardan beri kabul 

gören bir görüşe göre, güçlü adamları niteleyen bir kelime olduğunu  vurgulayarak 

kanıt olarak Vergilius’un mısra’ını gösteriyor.375 

 

     Augustin hakiki Tanrı’nın (Deus unus verus) şan peşinde koşan Romalılara  

hangi nedenle desteğini verdiğini gösterdiğini belirttikten sonra, sözü halkları yönetme 

sanatına getiriyor. Hakiki Tanrı sevgisine sahip olanlar, yönetme sanatını bildikleri 

takdirde, Tanrı onlara iktidar bahşettiğinde yönettikleri  insanlar için daha mutlu bir 

hayat tasavvur edilemez. Ancak dünyevi hayatta ne kadar büyük erdemlere sahip 

olurlarsa olsunlar, bu tür insanlar erdemlerini Tanrı’nın inayetine bağlarlar; ancak 

kusursuz adalete ulaşmak için kendilerinde eksik olan ve aralarına katılmak istedikleri 

melekler toplumunda var olan her güzelliği hissederler. Platon’un filozof kralına 

                                                
374 Neron’un bu  kötü nitelikleri için:: Tacite, Annales, XV, 37.   
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/tacite_annalesXV/lecture/2.htm 
375 “Pars mihi pacis erit dextram tedigisse tyranni.”Virgile, Enéide, livre VII, 266. 
     “Truvalıların Tiran’ının eline değmiş olmak  benim için barış teminatıdır.”  
 



 134 

benzeyen bu tür bir kişi ezeli hakikate katıldığı için tüm fiillerini bu hakikate danışarak 

yapacak, daha önce ışığını görmediği hiçbir konuda birşey yapmaya kalkışmayacak, 

kalbinin derinliklerinden gelen Tanrısal adaletin (per animam ıustitiam) esinlerine 

uyarak hep kararlılıkla hareket edecektir. Augustin bu tür insanların çok nadir olarak 

ortaya çıktığını sözlerine ilave ediyor.376 Bu derece yüksek bir erdeme erişemeyen 

herkes, göklerdeki Tanrı Devleti’ni düşünmelidir377  

      

     Augustin, Contra Academicos’ da bilge kişinin hakikatin bilgisine erişebileceği 

tezini desteklemese de bilgeliğin Tanrı’ya  ve insanlara özgü bilginin aranması olduğu 

görüşünü kabul ediyor.378 Öğrenme, bilim, gelenekler gibi insan ruhunu doğru yola 

götüren ne varsa Augustin’e göre, birbirine karşıt oldukları doğrultusundaki kanıya 

rağmen Aristoteles ve Platon’un felsefeleri tarafından tasdik ediliyor. Bu nedenle, 

akledilebilir dünya’nın (alterius intellegibilis) felsefesini öğreten379 tek  hakiki felsefe 

okulu (una verissima philosophiae disciplina) var. Augustin  bu noktada, akledilebilir 

dünya’nın bilgisinin kaynağının  hakiki Tanrı olduğunu vurguluyor, çünkü Tanrı 

herşeyin ilk sebebi. Augustin’e göre:“ Tanrı merhametiyle, sadece sunduğu reçetelerle 

değil aynı zamanda gösterdiği örneklerle, tartışmaya girmeden kendilerine gelip 

vatanlarına dönmek üzere uyarılmış ruhların tanrısal aklın otoritesini insan bedenine 

kadar indirmiştir.” 380 Dolayısıyle, Tanrı inayetiyle, istediği zaman  bazı ulusların başına 

hakiki iman sahibi (vera pietate) ve bir ülkeyi yönetme sanatını  bilen bir hükümdarı 

getirir. Bu hükümdar  doğa’nın normal akışına uymamalı farklı şekilde hareket 

etmelidir. Ancak Augustin’e göre, müspet bir netice elde etmek adına bile olsa Tanrı bu 

hükümdara, çizdiği sınırların dışına çıkıp kötü bir fiili yapma iznini asla vermez. 

                                                
376  Saint Augustin De Trinitate, livre III, 3. 
377 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XXII, 22.  
 
378“quam tamen sapientiam in investigatione divinarum humanarumque rerum.” Aurelii Augustini OPERA 
OMNIA,  Contra Academicos, III - editio latina > PL 32 > Contra Academicos libri tres, http://www.sant-
agostino.it/latino/contr_acc/index2.htm . 
379 Saint Augustin, Contra Academicos, III, 19,  42. 
380 “Deus populari quadam clementia divini intellectus auctoritatem usque ad ipsum corpus humanum declinaret, 
atque submitteret; cuius non solum praeceptis, sed etiam factis excitatae animae redire in semetipsas, et 
resipiscere patriam, etiam sine disputationum concertatione potuissent.” Saint Augustin, Contra Academicos, III, 
19, 42. 



 135 

  Erdem (virtus) ve vatanseverlik 

               
     Din ve ahlâk Tanrı’yı sevmek ve ona itaat etmek olduğu kadar diğer insanları da 

sevmeyi ve onlara da hizmet etmeyi zorunlu kılar. Tanrı tek başına insanın sevgisinin 

yöneldiği merkezdir, diğer insanları da Tanrı’dan dolayı sevmeliyiz. Erdem bireysel 

nedenlere, ya da sosyal geleneğe bağlı birşey değildir. Örneğin,  Romalıların önemli 

zaferlerinin üç tane itici gücü vardır: özgürlük aşkı, hakim olma arzusu, övülme 

tutkusu.381 Bu nedenle, Augustin vatan uğruna kendini feda etme, vatanseverlik, ya da 

müşterek değerler adına yapılan fedakârlıklara sivil erdemler adını verir ve onları hakiki 

erdemden ayırır. Augustin’e göre hakiki erdem “eksiksiz Tanrı sevgisi” dir. Tanrı 

sevgisi dört adet erdemi içerir: itidal, metanet, doğruluk ve basiret. Sivil erdemleri şan 

ve şeref arzuları motive eder, toplumun iyiliği için kahramanlık yapma duygusu içinde 

gururu da barındırır, halbuki hakiki erdem ben sevgisinin Tanrı sevgisi’ne dönüşmesi 

diğer bir ifadeyle gururun yerini alçak gönüllülüğün almasıyla gerçekleşir. Yapılan 

herhangi bir  hizmet alkış alma, hayranlık uyandırma arzusunun eseri ise bu hizmetin 

hakiki erdemle ilişkisi yoktur. Hakiki erdemle yaşanan hayat öteki dünyada mümkün 

olacaktır. Ne kadar erdemli olurlarsa olsunlar bu dünya da yaşamakta olan Hıristiyanlar 

günahsız olduklarını iddia edemezler.  

 

     Augustin Romalılar’ın kahramanlık destanları yazdıklarını savunduğu Respublica 

döneminde sözkonusu sanatını kendilerini ben sevgisinden doğan zevklere, zenginlik 

arzusuna kaptırmadıkları için  başarıyla icra ettikleri görüşünü savunurken dayanağı 

yine imparatorluk yazarlarından özellikle Sallustius’un Roma tarihinin  Kartaca Savaşı 

öncesi ve sonrası hakkındaki görüşleridir. 382 Sallustius’un bakış açısı Augustin için çok 

önemlidir. Sallustius’a göre, Kartaca savaşı Roma’nın moral çöküşünde dönüm 

noktasıdır. Etik açıdan bir yargıya varmak gayesiyle tarihten örnekler vermek  Roma 

                                                
381 Saint Augustin, La Cité de Dieu  V, 12. 
382 Sallustius, De Coniuratione Catalinae (Catilina’nın komplosu), livre  XI, 1;  LII, 19-24; LIV, 6;  
Historiae , I, 11. 



 136 

retorik geleneğinde standard bir uygulama idi.  Augustin Sallustius’un eserlerine bu 

standart yargıdan faydalanmak için başvurmaktadır. 383 

 

      Sallustius’un ve Vergilius’un yaşadığı dönemde Romalıların gelenekleriyle 

bağları zayıflamış, aldatma ve hileye başvurma gibi yöntemler şan ve şeref duygusunun 

yerini almıştır. Augustin, burada Sallustius’un Catilina’dan  bir pasajını  alıyor: 384 

 

Başlangıçta Romalıların gönlünü açgözlülük değil ihtiras kemirirdi  : ihtiras 

kötü bir his ancak erdeme daha yakın. Çünkü namuslu  ve namussuz bir 

adam eşit oranda şan, şeref ve iktidar peşinde koşar; ancak birincisi 

amacına meşru yollardan ulaşmak isterken ikincisi erdeme sahip olmadığı 

için istediğini aldatmaca ve yalana başvurarak  elde etmek ister.385 

 

     Augustin, Sallustius’un verdiği birinci örneğin izlediği yola erdem adını veriyor 

(via virtus est). Augustin, Erdem’in  Romalıların doğuştan sahip oldukları bir meziyet 

olduğu kanısında; zira Erdem ve Şeref tanrıları adına yanyana iki tapınak inşaa etmişler. 

Ancak Augustin için önemli olan Romalıların erdem’e yükledikleri hedef. Augustin’e 

göre,  Romalılar’da  şan  ateşli arzuların nesnesi olarak insanların bir kanısı. Augustin 

burada, Đncil’e, Paulus’a dönüyor onun iki cümlesini aktarıyor: “Bizim şanımız 

vicdanımızın şehadetidir.”  “Fakat herkes kendi işini temyiz etsin, ve o zaman başkası 

için değil, ancak kendisi için övünmesi olur.”  

 

                                                
383 History, Apocalypse and the Secular Imagination, New Essays on Augustine’s City of God  içinde ‘Paul C. 
Burns, Augustine’s use of   Sallust’. Edited by Mark Vessey, Karla Pollmann, Allan D. Fitzgerald. O.S.A, 
Philosophy Documentation Center, 18-20,  September 1997.  
 

 
384 Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 12. 
385

 “ Sed primo magis ambitio quam auaritia animos hominum exercebat, quod tamen uitium propius uirtutem    
erat. Nam gloriam honorem imperium bonus et ignauos aeque sibi exoptant; sed ille uera uia nititur, huic quia 
bonae  artes desunt, dolis atque fallaciis contendit.” Sallustius, De Coniuratione Catalinae, XI, 1, 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Salluste_Catilina/lecture/2.htm. 

 



 137 

     Romalılar’da namuslu vatandaşların meşru yollardan şan, şeref ve iktidar elde 

etmeye çalışması. Paulus’un ifadelerine yaslanarak konumunu belirleyen Augustin için 

gerçekte izlenmesi gereken yolun yani  hakiki erdemin ifadesi olamaz. Çünkü hakiki 

erdem’in hedefi insan için  iyiliği istemekten başka bir şey olmamalıdır. Augustin 

burada Sallustius’un  Cato ile Caesar arasında yaptığı karşılaştırmadan örnekler veriyor. 

Cato’nun erdemi Caesar’ınkine oranla hakikate daha yakın görünüyor, Sallustius’un 

Cato için yazdığı şu cümleye dikkat çekiyor : “Şan’ı ne denli az arzulasa şan ona o 

denli kudretle geliyordu.”386 Cato’ya göre, Romalıların atalarının küçük bir devletten 

büyük bir Respublica yaratmak için silaha sarıldıklarına inanmaktan kaçınmak gerek, 

çünkü bu kanaat gerçek olsa idi Respublica çok daha iyi durumda olurdu. Atalarına 

oranla daha çok yurttaşa, daha çok müttefike ve daha çok silaha ve  ata sahip olmalarına 

rağmen eskilerin yurt içindeki çalışma azmi ile yurt dışında adil bir idareye sahip 

olduklarını, bu meziyetlerin zamanla yitirildiğini devlet içinde sefalet hüküm sürerken, 

az  sayıda yurttaşın bolluk içinde yaşadığını, zenginliğin övülürken fakirliğin yerildiğini, 

zenginlerin lüks düşkünü haline geldiğini, dolayısıyle ihtirasın erdemin getireceği 

ödülleri ele geçirdiğini Sallustius’un kaleminden belirten Cato, Romalıların evlerde 

zevkin, toplumsal hayatta paranın ve imtiyazın esiri olmalarından, bütün bunlar 

yetmezmiş  gibi  ihanet ettikleri devlete çullandıklarından yakınıyor.387   

 

     Augustin, Cato ile aynı görüşte değil, ona göre, tüm Romalıları aynı kefeye 

koymak yanlış. Sallustius’a göre, kuvvetlilerin yaptıkları adaletsizlikler iç savaşa yol 

açmış, patricii’lerle pleblerin388 birbirinden ayrılmasına neden olmuştu. Bu iç çatışmayı 

daha sonra başkaları takip etmişti. Romalılar hukukun üstünlüğüne dayanan adil bir 

düzen içinde yaşamışlardı. Tarquinius’un görevden uzaklaştırılmasından sonra389 iç 

                                                
386 “Quo minus petebat gloriam, eo illum magis sequebatur. Sallustius, De Coniuratione Catalinae”, LIV, 6.  
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Salluste_Catilina/lecture/6.htm Saint Augustin , La Cité  de Dieu,  
V, 12. 
387 Sallustius, De Coniuratione Catalinae, LII, 19-24 ; Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
388 Fr. Les patriciens. Lat. Patricius (sing.), Patricii (plur.): Roma’nın soylular sınıfından olan vatandaşları / Fr. 
Les plèbes. Lat. Plebs (sing.), plebes (plur.): Roma’nın ikinci sınıf vatandaşları. Burada Patricii’ler ve pleb’ler  
şeklinde, kelimeleri ‘ler’ son ekiyle yazmamızın nedeni patricii ve plebes’in çoğul olduğunu bilmeyen 
okuyucunun anlaması içindir. 
389 Roma krallığından Cumhuriyete geçiş son kral Tarquinus Superbus’un ülkeyi bir tiran gibi yönetmesi sonucu 
gerçekleşmiştir. Romalıların özgürlük uğruna krallıkla ilk çatışmasıdır. Baskıcı yönetimi dayanılmaz hale 
gelince Tarquinus  tüm ailesiyle ülkeden kovulmuştur (Đ.Ö. 510). Krallıktan Cumhuriyete geçiş döneminde 
gücünü arttırdı  ve sınırlarını genişletti Fakat Tarquinus Etrusklerin ve Ltinlerin yardımıyla iktidarı tekrar ele 



 138 

savaşın büyümesi neticesi patriciler pleb’lere  boyun eğdirip onları kullaştırmışlar, 

kölelere yaptıkları muameleleri uygulamışlardı, pleblerin itaate direnç gösterdikleri bu 

iç savaş ikinci pön savaşıyla sona erdikten sonra,390 Romalıları yeni bir iç karışıklık 

endişesi sardı; ancak sağduyulu seçkin bir grubun öngörüsü sayesinde Respublica’da 

işler yoluna girdi.  

      

     Augustin Sallustius’un eserlerinde Romalıların barışta ve savaşta, karada ve 

denizde gösterdiği başarıları ve özellikle de  başlarına geçen bir avuç insanın  zengin ve 

güçlü kralların büyük ordularını nasıl yendiklerini övgüyle anlattığına değiniyor. Ve  

şan’a kavuşma arzusu ile  iktidarı ele geçirme mücadelesi veren küçük bir yurttaş 

grubunun erdeminin Cato tarafından övgüye değer bulunan erdemin ta kendisi olduğu 

sonucuna varıyor. Cato için erdem: şahsi servetleri makul düzeye getirmek ve devlet 

hazinesini arttırmak amacıyla  aile ocaklarında gösterilen gayrettir.391 Yine Cato’ya 

göre, geleneklerin tahribatı bu durumu tersine çevirmiştir: Devlette fakirlik, şahıslarda 

ise zenginlik artmıştır.392 Cicero da,  De Re Publica’sında  bir devleti yönetecek lideri 

şan ile beslemek gerektiğine değiniyor, şan aşkı sayesinde atalarının büyük başarılara 

imza attığını ifade ediyor. Augustin eski Roma’nın yazarlarının şan aşkı denilen arzuya 

karşı koymak yerine, bu arzunun teşvik edilmesinden yana göründüklerine dikkat 

çekiyor. Cicero’ya göre, sanatları besleyen de şan, çalışma arzusunu tetikleyen de şana 

kavuşma arzusudur.393 

 

                                                                                                                                                   
geçirmeye çalışınca, Cumhuriyetin ilk günleri çalkantılı bir şekilde geçti. Bu döneme ait hikayeler Romalı’nın 
erdemi ve vatanseverliğinin örnekleriyle doludur. Romalılar bu dönemde Latium’u (Đ.Ö. 340-338), orta Đtalya’yı 
(Samnit savaşları Đ.Ö. 326-290) ve güney Đtalya’yı (280-275) ele geçirmiş ve tüm Đtalya topraklarında egemen 
olmuşlardı. Birinci (Đ.Ö.264-241) ve ikinci Pön (Đ.Ö.218-201) savaşları, Mısır, Suriye, Makedonya ve Grek 
siteleri de Cumhuriyet döneminde ele geçirilmişti (Đ.Ö.200-233). Bu kahramanca mücadeleleri nedeniyle 
Romalılar despot krallardan kurtulma savaşı veren, daha adil bir yönetim tarzını özleyen  özgürlüğüne düşkün 
bir halk olarak kabul edilmişlerdir. Ayrıntılı tarih bilgisi için bkz. Theodor Mommsen, Histoire Romaine, livre 1, 
Traduit de l'allemand et annoté par C. A. Alexandre — Conseiller à la cour impériale de Paris, 
http://perso.orange.fr/textes.histoire/Mommsen/HR01_03.htm 
390 Sallustius, Historiae, I, 11; Saint Augustin, La Cité de Dieu, aynı yer. 
391 “ Hinc erat domi industria, quam commemorauit Cato, ut aerarium esset opulentum, tenues res priuatae” 
392 “Vnde corruptis moribus uitium e contrario posuit, publice egestatem, priuatim opulentiam. Quam ob rem 
cum diu fuissent regna Orientis inlustria, uoluit Deus et Occidentale fieri, quod tempore esset posterius”. Saint 
Augustin, aynı eser, aynı yer. 
393 “honos alit artes, omnesque incenduntur ad studia gloria, iacentque ea semper, quae apud quosque 
improbantur.” Cicero, Tusculanes Disputatio, 1, 2,  
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Cicero_tusculanesI/lecture/1.htm  
 



 139 

     Augustin, Romalı’nın erdemi ile Hıristiyanlığa göre erdem arasındaki farkı 

ortaya koyuyor:  Şan arzusu dünyevi yaşam boyunca insan kalbinden söküp atılması güç 

bir arzu. Mükemmelliğe yaklaşan ruhları bile teste tabi tutan bu güçlü hisse karşı adalet 

aşkı zafer kazanacaktır. Hakiki şan ise Tanrı’dan gelir. Augustin bu noktada Kutsal 

kitaptan örnekler veriyor.394  Hıristiyanların maruz kaldıkları en acımasız katliamlarda 

bile Đsa’nın  söylediği :“Fakat kim beni insanlar önünde inkar ederse, ben de onu 

Göklerde olan Babamın önünde inkâr ederim.”395sözünü hafızalarına nakşederek 

insanlığı kurtuluşa davete etmekten vazgeçmediklerini vurguluyor. Burada,  

Hıristiyanlar ile Augustin’in övdüğü sözünün eri Romalı kahramanlar Regulus ve Pontif 

Metellus arasında  bir paralellik kurduğu göze çarpıyor. Ancak Augustin Hıristiyan 

erdeminin, saygı ile andığı Romalı kahramanlardan pontif Scaevola ile Lacus 

Curtius’un396  erdeminin üstünde olduğunu belirtiyor. Çünkü Romalılar dünyevi 

devletin yurttaşlarıdır, ülkelerine karşı tüm yükümlülüklerinin nihai hedefi Roma’nın 

selameti ve  hükümranlığıdır. Halbuki Hıristiyanlar için selamet bu dünyada değil, 

göklerde eezeli dünyadadır. Augustin Hıristiyanları insana özgü şan (humanam 

gloriam)’dan yüz çevirip Tanrı’nın şanına (Christi gloria) döndüren Đsa’nın öğretisi 

olduğunu vurguluyor. Hıristiyanlar erdemlerini Tanrı’nın şanı’nı gözettikleri takdirde 

gözler önüne serebilirler.397 Romalılar’a gelince, onların bu dünyada gözler önündeki 

erdemleri şahsi menfaatlerinin yerine müşterek menfaati koymak, vatanlarının iyiliğini 

özgür ruhla gözetmek, Roma’nın yasalarla cezalandırdığı suç ve kusurlardan muaf 

olmak, meşru yollarla şan, şeref ve iktidar elde etmektir. Romalılar bu erdemleriyle 

birçok ulus nezdinde itibar kazanmış, imparatorluklarının yasalarını tüm dünyaya kabul 

ettirmişlerdir. Dolayısıyle, Yüce  ve Hakiki Tanrı’nın adaletinden yakınmaları için bir 

                                                
394 Siz ki birbirinizden izzet kabul eder, ve bir olan Allahtan gelen izzeti aramazsınız nasıl iman edebilirsiniz ?” , 
“Çünkü insan izzetini Allah izzetinden çok sevdiler. 
395 Kitab-ı Mukaddes, Matta’ya göre Đncil, 10, 33; Si quis negaverit coram hominibus, negabo cum coram patre 
meo, qui in caelis est, vel coram angelis dei, Vulgata, Evangelium Secundum Matteum, 10, 33. 
396 Mucius Scaevola’nın Romalıları savaşa zorlayan kral Porsenna’yı öldürmediği için duyduğu pişmanlık 
nedeniyle elini bir sunakta yanan ateşe tutarak Porsenna’nın barış anlaşması yapma kararını vermesini sağlaması  
ve Lacus Curtius’un kendini vatanı uğruna feda ederek mükemmel bir asker olduğunu göstermesi hakiki erdemin 
örnekleri. Saint Augustin, La Cité de Dieu, livre V, 14; livre V, 18.  
397 “Sizin ışığınız insanların önünde böyle parlasın da sizin iyi işlerinizi görsünler, ve göklerde olan Babanıza 
hamdetsinler’’ Kitab-ı Mukadddes, Matta’ya göre Đncil, V, 16; sic luceat lux vestra coram hominibus ut videant 
vestra bona opera et glorificent Patrem vestrum qui in caelis est.” Vulgata, Evangelium Secundum Matteum, V, 
16.  



 140 

neden yoktur,  çünkü “Tanrı’dan hakettikleri ödülü almışlardır.”398 Stoacılar’a göre 

erdem, insan için bu dünyadaki nihai  hedeftir. Ölümden sonra ise insan ruhu evrenin 

ruhu’nun içinde kaybolacağı için erdemin eskatolojik bir anlamı yoktur. Burada 

Augustin’in Romalılara atfettiği erdem, Stoa ahlâkına göre, erdem tarifiyle 

örtüşmektedir.399Cicero‘da eskatoloji orphik din anlayışına uygun bir biçimde anlaşılır. 

De Re Publica’da ana tema erdemin (virtus) karşısında her türlü zevkin (voluptas)  

tümüyle mahkum edilmesidir. Erdemli insanların ruhları için tekrar bedene dönüş nihai 

hedef değildir. Dünyadan göçen birçok ruhun biraraya geldiği ezeli tanrısal bir yaşam 

vardır. Erdemli bir yaşam süren ruh ezeli döngünün hakim olduğu tanrısal katın en 

yükseğine ulaşır.400  

 

   Savaş ve  barış401 

 

     Augustin ülkeler, ya da toplum içindeki sınıflar arasındaki savaşlarda  ve 

savaşların kaçınılmaz olarak yarattığı zulüm ve acılarda, kabullenilecek ya da 

yüceltilecek hiç bir gerekçeyi onaylamaz, ona göre savaşlar çoğu kez egemen olma  

ihtirasının (libido ista dominandi) insan nesli üzerindeki yıkıcı, korku dolu hastalıklı 

sonuçlarıdır. Ancak savaş ilân edildiğinde bir askerin komutanlarına itaat etmekten 

başka yapabileceği bir şey yoktur, savaşta emirleri yerine getirmek için, örneğin insan 

öldürmesi gerektiğinde, bu  eylem hiçbir kanuna göre cinayet sayılmaz; öte yandan 

kendi başlarındaki komutanı öldürmeye kalkıştığında ya da karşı geldiğinde bu eylem  

cinayet ya da başkaldırı olarak adlandırılır ve asker yaptığından sorumlu olur.402 Kutsal 

değerleri hiçe sayan bir  hükümdarın emrinde savaşıyorsa dahi her türlü erkin kaynağı 

Tanrı olduğundan itaat etmekte tereddüt etmemelidir. Bir ordunun kudreti asker 

sayısının çokluğundan değil askerlerin sahip olduğu moral değerden gelir. Nitekim 

Romalılar da eski kahramanlık günlerinde güçlü ordulara karşı bir avuç askerle zaferler 

                                                
398 Kitab-ı Mukaddes, Matta’ya göre Đncil, VI, 2; Amen dico vobis,  receperunt mercedem suam. Vulgata, 
Evangelium Secundundum Matteum. VI, 2. 
399 Bk. ”Stoacı teolog Varro” bölümü. 
400 Michel Ruch, Cicéron et L’Orphisme, Revue des Etudes Augustiniennes, s. 2-4, 1960, Vol. 6, No.1. 
401 Şanlı barışa savaş yoluyla varma arzusu (ad gloriosam ergo pacem bellando cupiunt peruenire). 
402 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  I, 26. 



 141 

kazanmışlardı.403Savaşmak durumunda kalanlar kendilerine olan saygılarını 

kaybetmemeli, şiddet, yağmacılık ve insan zaafiyetinin en küçük düşürücü  kanıtı olan 

intikam alma, işkence etme gibi diğer her türlü ahlâksızlıktan kaçınmalıdır. Savaş 

sadece kötüler için bir mutluluk kaynağı olabilir, iyiler için ise sadece bir zorunluluktur. 

Savaş düşmanı altetmek istemenin değil zorunluluğun bir sunucudur. Augustin savaş 

sonrası yapılan kutlamaları kabullenemez.404 Barış evrensel bir arzudur. Barışı sağlamak 

amacıyla yapılan savaşlar asla bazı komutanların kahramanlık yapma fırsatını kollama 

gerekçesi olmamalıdır.405 Savaştan zaferle çıkıldığında barış ortamının sağlanması için 

savaş metodlarının uygulanmasını gerektirir çünkü ezilen tarafı baskı altında tutmak 

gerekir. Augustin bir devletin zafer coşkusuna kendini kaptırmasının onun için ölümcül 

bir darbe olacağını çünkü yenilenlerin ebediyen zafer kazananların boyunduruğunda 

kalmayacağını vurgular.406 Đçinde yenilenler ve yenenler ayırımının yapıldığı bir 

devletin şerefinin, şanının yenenlere atfedilmesine bir anlam veremez, üstelik 

kazandıkları zaferler Romalılara yendikleri ülke insanlarına oranla daha iyi  yaşam 

koşulları  sağlamamaktadır.407 Augustin’e göre, şiddete eğilimli bir aile reisi ülkeyi 

yönetmeye kalktığında ailesine reva gördüğü kötü muameleyi halkına da yapacaktır.408  

 

     Augustin doğadaki barışa dikkat çeker: Vahşi hayvanların hayatı türlerini koruma 

içgüdüsünün yansımasıdır. Augustin doğadaki bu hayatın barış içinde sürdüğü görüşünü 

savunur. Đnsanın gurur adı verilen başkaldırısı  aslında adil olmayan  barışı dayatan bir 

teşebbüstür. Bu teşebbüs evrensel hiyerarşiye yapılan bir tür tecavüzdür. Đnsan bedeni 

ruhu ile barışıktır. Doğadaki barış’tan sonra .bedendeki barıştan yola çıkarak akıllı ve 

akıl dışı ruhu anlattıktan sonra beden ve ruh uyumuna, insanlarla Tanrı arasındaki ve  

insanların kendi aralarındaki barışa, evdeki barıştan Tanrı Devleti’ndeki barışa dek tüm 

diğer barış türlerini tarif eder. 

                

                                                
403 Roma’nın ilk dönemleri ve Respublica dönemini kasdediyor. Saint Augustin, aynı eser,  V, 12. 
404 Saint Augustin, aynı eser, V, 15;  Epistola (Fr.Lettre), 138. 
405 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XIX, 12. 
406 Saint Augustin, aynı eser,  XV, 4. 
407 Saint Augustin, aynı eser, V, 17. 
408 Saint Augustin, aynı eser,  XIX, 22. Aeneid’den canavar Cacus örneğini veriyor. Vergilius, Aeneid, VIII, 190-
305. 



 142 

      Nasıl ki hayvanlar acıdan uzaklaşmaya çalışarak bedenlerindeki barışı korumaya 

çalışıyorlarsa, aynı şekilde ölümden kaçmaya çalışan insanın da bedeniyle  ruhu 

arasında da barış vardır. Đçinden geçirdiği düşünceleri eyleme dönüştürmek için Đnsan 

hayvanlarla ortak olan ruhunun akli olmayan yönünü (irrationalis animae) aklının 

egemenliği altına alarak  eylemi ile bilgisi arasında sağladığı uyuma ruhunun akli 

yönünün barışını (paci animae rationalis) yerleştiriyor Yaşamını ve geleneklerini 

sürdürebilmek için yararlı bazı bilgilere sahip olmayı  arzu eden insan, ne acılar 

yüzünden sarsılmak, ne arzuları yüzünden rahatsız olmak ne de ölmek ister. Ancak 

aklının zayıflığı ve öğrenme tutkusu onu bazı yanlışlar yapmaya sürükler, bilgiye 

güvenli bir şekilde ulaşmak için  Tanrısal eğitime muhtaçtır. Tanrı’ya özgürce itaat 

etmek için de tanrısal desteğe ihtiyacı vardır. Ölümlü bedeni içinde kaldıkça 

yolculuğunu Đsa’dan uzakta sürdürmek durumundadır ve yolculuğunu sahip 

olamayacağı açık seçik bilgi ile değil fakat imanla  sürdürmektedir. Gerek bedenin, 

gerek ruhun, gerekse bedenle ruhun olsun her türlü barışın nihai hedefi, ölümlü insanın, 

ezeli kanuna göre iman’ın düzenine boyun eğeceği yerde,  ölümsüz Tanrı ile  olan 

barışıdır. (Deo, ut ei sit ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia), Tanrı’nın 

insanlara öğrettiği iki kural vardır: Tanrı sevgisi, ve insanın yakınını sevmesi. (Iam uero 

quia duo praecipua praecepta, hoc est dilectionem Dei et dilectionem proximi) Bu 

kurallara göre, sevmemiz gereken üç şey vardır: Tanrı, kendimiz ve yakınlarımız 

(Deum, se ipsum et proximum) Tanrı’yı seven insan kendisine olan sevgisinde 

yanılmaz; ayrıca, Tanrı’nın kendisine sevmesini emrettiği kardeşini, dostunu da 

kendisini sevdiği kadar sevmelidir, bu sevgiyi karısına, çocuklarına, beraber yaşadığı 

diğer yakınlarına ve olabildiğince çok sayıda insana göstermelidir. Düzen içinde birlik 

(omni homini pace hominum, id est ordinata concordia) anlamına gelen insanlararası 

barış herşeyden evvel kimseye zarar vermemeyi, ikinci olarak elden geldiğince bir 

başkasına yararlı olmayı zorunlu kılar. Bir insanın hayattaki birinci görevi sevdiklerinin 

menfaatini korumaktır. Çünkü doğanın ve toplumun düzeni kişiye sevdiklerinin 

menfaatini koruma imkânını vermiştir.  Aile bireylerinin otoriteye, yani babaya boyun 

eğmesiyle sağlanır, kadın kocasına, çocuklar  ebeveynlerine, hizmetkârlar  ev 

sahiplerine  itaat etmelidir. Ancak, iman’a göre yaşayan ve göksel siteye 

yolculuklarında daha ilk aşamaları katedmiş olan  bir ailede yöneten konumunda 

olanlar, aslında  yönetir gibi göründükleri diğer aile bireylerinin  hizmetkârlarıdır; 



 143 

çünkü onlar  hükmetme arzusu ile değil fedakârlıkta bulunma yasasına göre ve 

hükmetmenin verdiği gururu tatmin için değil, iyilik yapma ödevini yerine getirmek için 

yönetmektedirler.409  

         

    Otorite ve uyulması gereken kurallar Đlk günah’ın sonuçlarıdır. Kölelik bunun en 

uç örneğidir. Kölelik ancak düşmüş insanın içinde bulunduğu koşullar içinde doğal 

olarak kabul edilebilecek birşeydir.410 Augustin’e göre,  Đnsanlığa verilmiş bir tür ceza 

olan kölelik toplumsal düzenin koşullarına göre oluşmuş bir olgudur ve doğa düzeninin 

bir parçası olarak dünyevi devlette muhafaza edilmelidir. Ancak kölelerin yönetimi 

meselesi evdeki aile bireylerinin refah düzeyi ile birlikte ele alınmalıdır. Evdeki otorite 

Baba yönetmek, köle ise itaat etmekle yükümlüdür. Baş kaldıran köle evdeki barışı 

bozacağından  fiziki olarak cezalandırılabilir. Ceza suçluya zarar vermek için değil, onu  

hatasını düzeltmeye davet etmek içindir. Devletin kökeni olan aile, aynı zamanda 

devleti oluşturan parçaların en küçüğüdür. Parçalar arasındaki uyum bütünlüğü sağlar, 

dolayısıyle aile içi barış  devletteki barış için elzemdir. Aile içindeki otorite ve itaat 

arasındaki uyum, devlet otoritesi ile halkın itaati arasındaki uyumun sağlanmasında ön 

şarttır. 411 Đman’a göre, yaşıyan insanların oluşturduğu insan topluluğu ebedi hayatın 

vaadettiği nimetleri  beklediği için  dünyevi nimetlerden ve zamandan bir yabancı gibi 

istifade eder. Dünyevi yaşamda kullanılması ve tüketilmesi gereken ne varsa inanlar ve 

inanmayanların ortak olarak istifadesine sunulmuştur. Tanrı ruhu ağırlaştıran bedenin 

yükünü hafifletmek istemiştir. Ancak dünyevi nimetlerden yararlanırken iman’a göre 

yaşayanların ve yaşamayanların hedefleri farklıdır. Đman’a göre yaşamayan Dünyevi 

Devlet yurttaşları dünyevi barışın özlemini çekerler: yurttaşlar arasındaki birlik ve 

otoriteye itaat bu amaçla, yani dünyevi barışı sağlamak için hedeflenmektedir. Ölümlü 

düyadaki menfaatler de insanların istekleri arasında bir uyumu sağlar. Ancak göksel 

devletin yurttaşları ölümlü hayatın sona ereceği günleri beklerken dünyevi barışa 

zorunlu oldukları için uyum sağlarlar. Đnanmayanlar gibi, inanların da ölümlü olduğu bu 

dünyadaki menfaatlerin korunması için konmuş yasalara koşulsuz itaat ederler. 412 

 
                                                
409 Saint Augustin, La  Cité de Dieu,  XIX, 14. 
410 Saint Augustin, aynı eser,  XIX, 15. 
411 Saint Augustin, aynı eser,  XIX, 16. 
412 Saint Augustin, aynı eser,  XIX, 17. 



 144 

     Augustin’in gözlemine göre, hakiki kötülük adaletsizlik ya da  eğriliktir. Eğrilik  

ben sevgisiyle hareket eden insanın  yani kendi çıkarı için bir şeyi arzu eden ve elde 

etmeye çalışan insanın faaliyetlerinde görülür. Ancak Roma da Scipio’nun tarifine 

uygun  bir halk (populus) olmadığı gibi res publica da mevcut değildir, çünkü zaten 

Roma’da gerçek adalet hiç bir zaman tecelli etmemiştir ;ancak eski Roma’da görece 

daha adil sayılabilecek bir idare şekli olmuştur. Pagan olsun, Hıristiyan olsun hiçbir 

dünyevi devlette adalet hakkında toplumsal mutabakat (consensus iuris) tesis 

edilememiştir. Hakiki adalet, Augustin’e göre, sadece Đsa’nın idaresindeki Tanrı 

Devleti’nde gerçekleşecektir. Scipio’ya göre, haklar konusunda toplumsal mutabakat bir 

toplumun varlığı ve refahı için vazgeçilmez olduğu gibi devletin de temelidir. Halbuki 

Augustin için, gerçek adaletin gerçekleşmesi, Tanrı sevgisi ve ona hizmet aşkı ile dolu 

olan insanlardan oluşan  ve ruhun bedene, aklın ise kötülüklere hakim olduğu bir 

toplumun varlığını zorunlu kılar, dolayısıyle de Cicero’nun tarifi yalnızca Tanrı Devleti 

için geçerli olabilir. Şu halde, gerçek adaletin olmadığı yerde krallıklarla (küçük 

hükümranlıklar) korsan çetesi arasında fark olmasa gerektir. Augustin adaleti olmayan 

hükümranlıkların haydutlar topluluğundan farksız olduğunu ileri sürüyor, çünkü ona 

göre, her ikisi de ganimetin belli kurallara göre aralarında paylaştırıldığı bir anlaşmayla 

birbirine bağlanan insan topluluğunun eseridir, krallık adını alması işledikleri suçlardan 

arındıklarını göstermez, tam tersine bu suçları yüzünden cezalandırılamadıkları zaman 

yönetim şekli krallık olur. Burada, Augustin Büyük Đskender’le ona tutsak düşen bir 

korsanın konuşmasına yer verir: Suçunun sebebi Akdeniz’deki düzeni bozmak olarak 

gösterilen korsan, büyük bir filoya sahip olan  Đskender’e aralarındaki farkın kendisinin 

küçük bir gemiye sahip olmasından öte  bir şey olmadığını söyler. Korsan ve hükümdar: 

her ikisi de insandır ve her ikisi de otorite sahibi birer liderdir ve toplum ya da 

çetelerinde uzlaşmaya dayalı bir uyumu tesis etmişlerdir, buradaki toplumsal barış 

(pactum societatis) menfaat ortaklığı anlayışı sayesinde sağlanmaktadır. 413 

                                                
413 “deinde Graeciae sicut apud nos delubra magnifica humanis consecrata simulacris, quae Persae nefaria 
putauerunt, eamque unam ob causam Xerxes inflammari Atheniensium fana iussisse dicitur, quod deos, quorum 
domus esset omnis hic mundus, inclusos parietibus contineri nefas esse duceret. post autem cum Persis et 
Philippus, qui cogitauit, et Alexander, qui gessit, hanc bellandi causam inferebat, quod uellet Graeciae fana 
poenire” : “Yunanistan’da, bizde olduğu gibi, insan suretinde yaratılmış heykellere kutsal mekân olarak adanmış;  
Perslerin dine aykırı olarak gördüğü, muhteşem tapınaklar görürsünüz. Denildiğine göre, Xerxes Atina 
tapınaklarını bu nedenle yıkmış. Onlar mekânı tüm dünya olan tanrıları duvarların arkasına kapatmayı kutsala 
saygısızlık olarak görüyorlardı. Filip Persler’e savaş açma düşünmüştü,  daha sonra, (Büyük) Đskender   Perslerle 
fiilen savaştı. Filip ve Đskender için Savaşın gerekçesi  Yunanistan tapınaklarından yükselen intikam talebi idi.” 



 145 

           Augustin Dünyevi Devlet’in tüm yöneticilerini haydutlarla bir tutmaz,  dünyevi 

isteklere sahip ve Tanrı sevgisi ile dolu insanlar aynı toplumun içinde bulunduğu gibi 

iyi hükümdarlar da vardır (Theodosius414 gibi Hıristiyan imparatorlar) bu hükümdarlar 

Tanrı’ya itaat ederken, yönettiği insanlara karşı da sorumluluklarını yerine getirmeye 

çalışırlar, onlar için yönetmek hizmet etmektir. Böylesine fedakârca bir yönetim 

anlayışına ulaşabilmek için imparator yönettiklerini kardeşleri gibi görmelidir. Sevgi 

sevgiyi çeker: Yönettiklerini seven hükümdar aynen karşılık görür. Ancak Augustin 

Hellenistik anlayışa göre Đmparator’ ya da krallara atfedilen hayırsever, yüce, adil, 

ölçülü gibi sıfatlara mesafelidir; ancak  ideal Hıristiyan Đmparator’a özel bir tarif getirir: 

Đyi bir Hıristiyan yönetici iktidardaki gücünü hakiki dini desteklemek için kullanan 

hakiki Tanrı’ya ibadeti teşvik eden bir yöneticidir.415  

  

     Augustin’e göre siyasi otorite’nin kaynağı Tanrı’dır ve bu nedenle siyasi 

otoriteye itaat şarttır. Hükümdara karşı çıkmak anarşi doğurabilir. Yahudilerin 

Babil’deki yetmiş yıllık esareti insanların hükümdarlarına itaat etmeleri gerektiğinin bir 

göstergesidir. Đtaat hükümdar zalim dahi olsa şartttır. Günahkâr kişiler iktidar erkini ele 

geçirmiş olsalar dahi Tanrı tarafından Tanrı’da saklı olan ve insanların bilemeyeceği 

nedenlerle yine Tanrı iradesiyle tayin edilmişlerdir, diğer taraftan, hükümdar iyi ve adil 

                                                                                                                                                   
Cicero, De re Publica, III.  Augustin Đskender’in Cicero tarafından nakledilen meşru gerekçesini  hicvederek 
anlattığı bir diyalogla çürütmeye çalışıyor: “Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia? quia et 
latrocinia quid sunt nisi parua regna ? Manus et ipsa hominum est, imperio principis regitur, pacto societatis 
astringitur, placiti lege praeda diuiditur. Hoc malum si in tantum perditorum hominum accessibus crescit, ut et 
loca teneat sedes constituat, ciuitates occupet populos subiuget, euidentius regni nomen adsumit, quod ei iam in 
manifesto confert non dempta cupiditas, sed addita inpunitas. Eleganter enim et ueraciter Alexandro illi Magno 
quidam comprehensus pirata respondit. Nam cum idem rex hominem interrogaret, quid ei uideretur, ut mare 
haberet infestum, ille libera contumacia: Quod tibi, inquit, ut orbem terrarum; sed quia <id> ego exiguo nauigio 
facio, latro uocor; quia tu magna classe, imperator.”: Adalet ortadan kaktığında krallıklar uçsuz bucaksız  
eşkiyalık  alanı dışında başka ne olabilirler  ki ? Bir komutan tarafından yönetilen ve sosyal bir uzlaşmayla 
birbirine bağlanan ve ganimeti hepsinin onayladığı bir kanuna göre bölüşen bir grup insan değil mi bunlar ? Bu 
bela, çok sayıda hırsızın  bir sürü yeri ele geçirmek ve oralarda  mevki, makam elde etmek, şehirleri ele geçirip 
halklara boyun eğdirmek amacıyla akın etmeleriyle büyür;  krallık payesi (bu çeteye)  herkesin gözü önünde suç 
işlemekten vaz geçtiği için değil, fakat cezalandırılmamanın garantisi olarak verilir. Đşte Büyük Đskender’in eline 
düşen korsanın da  esprili bir dille doğru olarak verdiği cevap ta budur.Đskender ona “ Denizleri  ele geçirme de 
maksadın ne ? Korsanın samimi bir açıklıkla verdiği cevap: “ Senin evreni ele geçirmek için  düşündüğü şeyi 
düşünüyorum.! Operasyonlarımı küçük bir gemi ile yaptığım için  bana korsan; büyük bir gemiyle  yaptığın için 
sana  Đmparator deniliyor !”. Saint Augustin,  aynı eser, IV, 4. 
414 Yves-Marie Duval, L’éloge de Théodose dans la Cité de Dieu (V, 26, I),  Sa place, son sens et ses sources, 
dans Histoire et histographie en Occident aux Ive et Ve siecles,Variorum, 1997, s. 135-179. 
415  Saint Augustin, La Cité de Dieu,  V, 24. 
 



 146 

olabilir ancak hükümdarın iyi ya da zalim olması Tanrı’nın tayin ettiği hükümdara itaat 

zorunluluğunu değiştirmez. 

 

  Augustin  savaş problemine insan menfaatlerine tehdit oluşturması bağlamında 

değil spiritüel düzlemde  yaklaşmaktadır. Đnsan gururunun ön plana çıkmadığı ve alçak 

gönüllülükle Tanrı’ya itaatin gereği olarak karar verilen doğru savaşı  tasdik eder ve 

savaşı Eski Ahid’e uygun olarak tanrısal gücün bir tecrübesi olarak telâkki eder. 

Augustin’in Tanrı’nın kudreti ve gizemi üzerindeki ısrarı insanların savaşta 

yaptıklarının ve çektikleri acıların nedenini  bir tür bilinemezliğe doğru götürür. John 

Langan, Augustin’in savaş hakkındaki başlıca temalarını şu şekilde  ayırır:416 

 

a) Savunmacı olmaktan çok cezalandırıcı savaş tasavvuru ortaya koyar. 

b) Savaşın kötülüğünü, zarar verme ve  moral alan dışı ilgiler ve değerler ya da  

başlı başına kötü fiiler bağlamında olmaktan çok bazı tavırların ve arzuların moral 

kötülüğü bağlamında ele alır. 

c) Şiddete başvurmada tanrısal ya da insani boyutta uygun bir izin arayışı. 

d) Spiritüel iyilerin üstünlüğüne ve diğer olayların ve tecrübelerin nihai arzu 

konusu olması hakkındaki tereddüt ve bunların daha yüksek düzeydeki spirituel 

bağlantısı. 

e) Đsa’nın öğretisinin normlarını  açık fiiller olarak değil insanın iç dünyasına ait  

tavırlar olarak yorumlama arzusu. 

f) Otoritenin moral yargıları ve kararları sözkonusu olduğunda toplumsal bir 

edilgenliği ve  sakinliliği doğru  bir tavır olarak varsayma. 

g) Savaşa özgü Yeni Ahid metinlerini askeri hizmeti ve savaşa katılmayı 

meşrulaştırmak için kullanma.417 

  

  Augustin’in Roma’nın Afrika’daki resmi görevlisi Marcellinus’a yazdığı 

mektupta418 Marcellinus’un, pagan düşünürlerin “Hıristiyan öğretisi ve doktrininin 
                                                
416 John S. J. Langan, The Elements of  St. Augustine’s Just  War Theory, The Journal of Religious Ethics, 2001, 
s. 24. 
417  “Vergi mültezimi de vaftiz olunmak için ona dediler: Mallim biz ne yapalım ? Yahya onlara dedi: Size tayin 
edilenden fazlasını almak için zor etmeyin. Askerler de ona:ya biz ne yapalım diye sordular.Onlara: Kimseyi 
sıkiştırıp sormayın ve de kimseyi haksız yere tehdit etmeyin, tayınlarınızla kanaat eyleyin dedi.” Kitab-ı 
Mukaddes, Luka’ya göre Đncil, III, 12-14. 



 147 

devlet geleneği ile bağdaşamayacağı”  ve kötülüğe kötülükle cevap verilmemesi ve 

öteki yanağını  gösterme gibi pasif tepkiler  önermesi hakkındaki görüşü hakkındaki 

sorusuna verdiği cevapta bunların Tanrı otoritesi tarafından yazıldığını ve insani 

kanılarla açıklanamayacağını savunur ve Hıristiyanlığın koyduğu bu reçetelerin  

meşruluğunu Paulus’un ifadeleriyle kanıtlamak ister.419 Kötülük yapan bir kişideki 

kötülük ancak iyilikle yenilebilir diyen Augustin, insanın dışarıdan gelen değil kendi 

içindeki kişisel kötülüğünden kurtulması gerektiğini savunur. Çünkü  spiritüel iyilere 

öncelik veren Augustin için insanın içindeki kötülük düşmanınkinden çok daha büyük 

bir tahribat yapar. Dolayısıyle dünyevi hayattaki iyilerini kaybetmekten acı çeken insan 

sabırla içindeki kötülükten sıyrıldığı takdirde  iyilikle yenebilir. Dünyevi nimetlerden 

uzaklaşmanın  tedavi edici bir değeri vardır. Bununla beraber, Augustin direnmeme 

şeklindeki Hıristiyan duruşuna mutlak bir üstünlük tanımaz, şiddete direnmeme 

Augustin’e göre, bir vasıta, bir taktik kullanma türüdür. Pasif duruş bir insana diğerini 

düzeltme ve uzlaşmaya çağırma imkânı verdiği takdirde etkili bir yöntemdir. Augustin 

için önemli olan  zihni dönüşümdür. Bu dönüşüm ancak sabır ve sebatla gerçekleşebilir. 

Ancak düzeltmenin cezalandırıcı yöntemlerle bağlantısı vardır. Đnsanlar ceza ile 

düzeltmek istediklerine yumuşak bir haşinlikle davranmalıdır, burada amaç 

karşımızdakine boyun eğdirmek değil onun mutluluğa kavuşmasını amaçlamaktır. 

Günahkârların günah işlemede kısıtlama ile karşılaşmaması gibi bir talihe sahip 

olmalarından daha büyük bir talihsizlik yoktur. hata yapma ya da kötülük yapma 

özgürlüğü elinden alınanlar bir tür kısıtlanmışlık duygusu yaşarlar.  Augustin’in 

cezalandırıcı savaş modeli çeşitli iyilerin ortaya çıkmasının umulduğu  insan tutkularına 

bir sınırlama getiren moral düzenin inşasına katkıda bulunur. Doğru bir hükümet 

tarafından  bastırılması ve hatta ortadan kaldırılması gereken denetimsiz tutkuların 

yarattığı kötülüklerin zayıflatılması amacıyla savaşlar iyilik adına yapılmalıdır. 

 

  Augustin için doğru savaş, temelde insanın iç dünyasında var olması gereken  

doğru düzenin yani arzuların, dünyevi ihtirasların sınırlanması analmına gelen moral bir 

düzenin muhafaza edilmesi için yapılmalıdır. Bu düzenin tesisi gayesi şiddete 

                                                                                                                                                   
418 Saint Augustin, Letter, 138, in Augustine, Political Writings, edited E. M. Atkins and J. Dodaro, Cambridge 
University Press , 2006, s. 35-43. 
419 “Kötülüğe yenilme fakat kötülüğü iyilikle yen.”Kitab-ı Mukaddes, Paulus’un  Romalılara Mektubu, XII, 21. 



 148 

başvurmayı meşru hale getirir. Bu bağlamda şiddete başvurmanın meşruluğu konusunda 

karşılaştığı problemin etik ve epistemolojik kaynağı Yeni Ahid’tir.420 

 

         Dünyevi Devlet’te düzenin korunması ve iç karışıklıkların engellenmesi  

Augustin’in Boniface’a yazdığı mektubun  önemli bir temasıdır.421 Bu mektubunda 

Augustin Boniface’a savaşın sadece barış amacıyla yapılması gerektiğini hatırlatır. 

Barışı tehdit eden başkaldırıları bertaraf etmek için  gerektiğinde şiddete başvurulabilir. 

Savaş bir mecburiyet olarak ortaya çıktığında şiddet meşru hale gelir. Augustin’e göre, 

şiddete karşı yabancı kalarak ilgisizleşme nihai kertede kişinin özgürlüğünü ve 

sorumluluğunu inkârı anlamına gelir. Augustin şiddete izin veririken bunu tamamıyle 

birey özgürlünün bir neticesi olarak görmez. Burada kendini savunma problemine 

bakışını ortaya koymaktadır, bu meseleyi haklar çatışması olarak değil ki şisel menfaat 

için insanın içindeki yatkınlıklar bağlamında ele alır. Bir halkın varlığının korunması 

için şiddete başvurmaya onay veren yasa tutkulardan bağımsız olmalıdır. Bir insan 

tutkularından arınmış olarak yurttaşların korunmasını amaçlayan yasaya, bu yasa 

düşman kuvvetlerinin kuvvete başvurularak püskürtülmesini  buyuruyorsa  itaaat etmek 

zorundadır. Günlük hayatımızda, bizim için iyi olan bir şeyin irademiz dışında bizden 

alınması bu iyi’nin aşağı düzeyde bir iyi olduğunu gösterir, böylesi bir durumda şiddete 

başvurmanın meşruluğu yoktur. Kontrolümüz altındaki iyiler erdemlerimiz ve  iffet gibi 

ruhumuzun iyi sıfatlarıdır. Augustin şiddete başvurma sorumluluğunu insani ya da 

tanrısal olsun  güçlü konumda olanlara yükler. 

 

        Augustin, Roma devletinin birliğinin korunması için savaşların zorunlu 

olmasından yakınır. Savaşlar dış düşmanlara karşı devlette birliği muhafaza etmek için 

elzemdir. Bu savaşlar haklı nedenlere de dayansa Augustin için bir yakınma nedenidir, 

önceliği dışarıdan gelen kötülüklere değil insanın içinden doğan tavırlara verir. Aslında 

savaş  her insan için kötü bir şeydir;422 ancak temel niteliği itibarıyla bir vasıtadan başka 

bir şey değildir. Çünkü Augustin’in ifadesiyle her insan savaş yoluyla barışın gelmesini 

                                                
420 John S. J. Langan, aynı makale, s. 25. 
421 Saint Augustin, Letter 189, in Augustine, Political Writings,  s. 214-218. 
422  Augustin’in savaşta gördüğü kötülük etik anlayışına dayanır, yani kötülük sadece  insanların içindeki hırslar 
ve arzularla bağlantılıdır. 



 149 

ister, ama hiç kimse barış yaparak savaşı amaçlamaz. Đnsan tabiatının bozukluğu adil 

olmayan bir barışın peşinde de koşsa  barış tabii  ve nihai hedeftir.  

 

     Dünyevi barış saadete kavuşmanın sevinci değil, sefil hayatımızın avuntusudur. 

Bu dünya düzeninde adalet ve doğruluğu sağlamak ve barışa kavuşmak tam anlamıyla 

gerçekleştiremeyeceğimiz şeylerdir. Hakiki barış ve adalet  günahlarımızdan kurtulmuş 

halde dirildiğimizde Tanrı Devleti’nde gerçekleşebilecektir.Tanrı Devleti’nde aklın 

kötülükleri bertaraf etmesi gerekmiyecektir, çünkü burada Tanrı insanı, ruh bedeni 

yönetecektir. Her türlü barışta müşterek öğeler tabiattaki, insan bedenindeki, ruhtaki, 

bireydeki, toplumdaki ve büyük devletlerdeki barıştır.  Augustin düzeni tarif eder: 

Düzen birbirine  eşit veya eşit olamayan şeylerin herbirinin kendi konumunu muhafaza 

etmesidir.423 

   

      Bu düzenin kanununa göre, günahkârlar nihai barışı Tanrı tarafından 

seçilmişlerle paylaşırlar. Hangi türden olursa olsun barış tesis edildiğinde savaş olmaz, 

çünkü savaş  düzeni bozan şeylerin uyumlu hale getirilmesi  için yapılır. 

 

     Augustin yukarıda da belirttiğimiz gibi Tanrı Devleti’ndeki  nihai barışı dünyevi 

barışlardan ayırır. Tanrı Devleti’ndeki barışın mutlak bir değeri vardır, ancak dünyevi 

barışlar geçici ve yetersiz barışlardır. Ancak  dünyevi barış ya da barışlarla Tanrı 

Devleti’ndeki barış arasında bir bağ vardır şöyle ki dünyevi barış mutlak barışa doğru 

ilerleyenler için bir katkı ve ilerlemedir. 

 

        

Kahramanlık        

            

           Augustin, katledilen Hıristiyanlar’a atfedilen Heros (kahraman) sözcüğünün 

anlamının  Juno’nun oğullarından birine verilen isim olan Heros’un anlamından çok 

                                                
423 “Ordo est parium dispariumque rerum sua cuique loca tribuens dispositio.” Saint Augustin, La Cité de Dieu,   
XIX, 13. 



 150 

farklı olduğunu vurguluyor. Yunanlıların fabula’larında424 iddia ettikleri gibi, 

demonların ve ölmüş insanlar olan kahramanların ikamet yeri olan Gök’teki yerinden 

düşüyor. Augustin Hıristiyan kahramanların demonlarla aynı ikamet yerini 

paylaşmasının  asla söz konusu edilemeyeceğini savunuyor. Çünkü katliamlarda ölen 

Hıristiyanlar havadaki kuvvet olan demonları yendikleri için kahramanlık sıfatını hak 

etmiş oluyorlar. Halbuki şairlar,  Kendisine yüklenen anlam ne olursa olsun Juno’yu 

erdemin düşmanı olan ve göğe kahraman olarak yükselecek güçlü insanları kıskanan bir 

tanrıça olarak anlatıyorlar; Vergilius  Juno’ya  ‘Vincor ab Aeneas’ (Aeneas tarafından 

yenildim) cümlesini söyletmişti.425 Aeneas’ da Helenus’a şu  dini nasihatta bulunuyor: 

“Juno’ya ikramlarını cömertçe yap ve inançla adaklarda bulunarak  bu yüce hükümdar 

üzerinde hakimiyet kur.”426Augustin bir demon olduğunu ima ettiği tanrıça Juno’nun 

diğer kötü tanrılar gibi iyilerin düşmanı olduğu görüşünü Porphyrius’un bir cümlesini 

kullanarak savunuyor: 

 

Porphyrius (şöyle) yazdı : “Đyi bir tanrı ya da iyi bir ruh (genius) kötü olan 

yatışmadığı sürece insana yaklaşmaz.” Sanki kötü ruhlar iyi olanlardan 

daha kuvvetli imişler gibi!  Çünkü kötüler iyilerin yardımını engeller; 

kötüler ancak yatıştırıldıktan sonra iyilere insanlara yardım imkânı tanırlar 

ve onların  engellemeleri yüzünden iyiler insanlara yararlı olamazlar. 

Ancak kötüler iyilere karşı durma yeteneğine sahip olamasalar da zararlı 

olabilirler427  

             

           Augustin  “tanrısal erdemlere sahip aziz (sancti)  Hristiyan kahramanların Juno 

(Grekçe adıyla: Hera) ya adaklarda bulunarak asla ricacı olamayacaklarını vurgularken 

                                                
424 Lat. fabula  (Fr. Fable) fari : Konuşmak yükleminden türemiştir. Metin, anlatı, mitolojik hikaye anlamlarına 
gelir. 
425 Virgile, L’Enéide, VII, 310. 
426  Iunoni cane vota libens, dominamque potentem  supplicibus supera donis.’ Vergilius, aynı eser, III, 438-439. 
 
427 Porphyrius, De abstinenta animalium,  II, 39. Saint Augustin’in Porphyrius’un bu eserini okumadığı ;ancak 
yazarın mektubu “Lettre à Anébon” dan bugün kaybolmuş bir alıntıyı kullandığı sanılmaktadır. Saint Augustin, 
La Cité de Dieu,  X, 21. Dipnot 6. 



 151 

Komutan Scipio’nun Tanrılara kurbanlar sunarak onların öfkesini yatıştırdığı için değil; 

Afrika da kazandığı zafer nedeniyle  Africanus sıfatını hakettiğini” hatırlatıyor.428  

    

Tanrı anlayışı 

         

     Augustin, Tanrı Devleti’nin VI. ve VII. kitaplarında Roma dinini ve bu dine ait 

inançların ve uygulamaların ölümden sonraki yaşam için ne denli etkisiz olduğunu 

kanıtlamayı amaçladığını açıkça ilan eder.429 Bu çerçevede Romalıların en büyük dini 

otorite olarak kabul ettikleri Varro’nun din olgusuna felsefi yaklaşımının çelişkilerini ve 

yanlışlıklarını ortaya koyar. Bu çerçevede, Romalıların en büyük dini otorite olarak 

kabul ettikleri Varro’nun din olgusuna felsefi yaklaşımının çelişkilerini ve 

yanlışlıklarını göstermeyi hedefler. Çünkü Augustin de Cicero’nun  tıpkı Platon gibi 

şairler ve oyunlarında  tanrıların fiillerini  hicveden tiyatro sanatçılarının devletten 

dışlanması  gerektiği düşüncesine katılmaktadır. Cicero De re Publica’da,  eski Roma 

kanunlarına göre, şairlerin resmi görevlere getirilmesinin, hayatta olan bir yurttaşı 

övmelerinin ya da yermelerinin yasaklandığını yazar ve Yunanlıları da  aynı tür yasalar 

koymadıkları için eleştirir.430  

 

      

Stoacı  teolog Varro  

 

            Stoacı teolog Varro’nun teolojisine sanatı dahil etmesine şiddetle karşı çıkar. 

Varro ile tartışmasında  Roma tanrılarının çelişkilerini ortaya koymaya çalışırken, 

                                                
428 “Sed rursus ei succumbit infeliciter ceditque Vergilius, ut, cum apud eum illa dicat: Vincor ab Aenea, ipsum 
Aenean admoneat Helenus quasi consilio religioso et dicat: Iunoni cane uota libens, dominamque potentem 
Supplicibus supera donis. Ex qua opinione Porphyrius, quamuis non ex sua sententia, sed ex aliorum, dicit 
bonum deum uel genium non uenire in hominem, nisi malus fuerit ante placatus; tamquam fortiora sint apud eos 
numina mala quam bona, quando quidem mala inpediunt adiutoria bonorum, nisi eis placata dent locum, 
malisque nolentibus bona prodesse non possunt; nocere autem mala possunt, non sibi ualentibus resistere bonis. 
Non est ista uerae ueraciterque sanctae religionis uia; non sic Iunonem, hoc est aerias potestates piorum 
uirtutibus inuidentes, nostri martyres uincunt. Non omnino, si dici usitate posset, heroes nostri supplicibus donis, 
sed uirtutibus diuinis Heran superant. Commodius quippe Scipio Africanus est cognominatus, quod uirtute 
Africam uicerit, quam si hostes donis placasset, ut parcerent.” Saint Augustin, La Cité de Dieu,  X, 22. 
429 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  VI, 1.  
430  Cicero , De re Publica, II,2,9,10, 14. Ayrıca bkz. Robert Dodaro, Christ and the Just Society in the Thought 
of Augustine, Cambridge University Press, 2004, s.46. 



 152 

teoloğun sivil teolojiyle teoloji fabulare’yi yakınlaştırmasını tasdik etmez.Varro’nun 

Antiquitates’i Antiquitates rerum humanarum libri  ve Antiquitates rerum divinarum 

libri  olmak üzere iki kısım halinde yazılmış kırkbir kitaptan müteşekkil bir eserdir. Bir 

giriş bölümünü takiben (I.kitap)  her biri altışar kitaptan müteşekkil, insanlar (II-VIII), 

yerler (VIII-XIII), zamanlar (XIV-XIX) ve şeyler ya da olgular (XX-XXV) olmak üzere 

dört ana bölüme ayrılmıştır. 

     

           Eserdeki bölümlerin bu şekilde sıralanması, Augustin’in ilgisi açısından önem 

taşır: Đnsanlar, yerler, zamanlar ve şeylerle ilgili bölümleri eserlerine almayan Augustin, 

dikkatini eserin giriş bölümü olan birinci kitaba ve tanrıların ele alındığı son üç kitaba 

yöneltmiştir. Tanrı Devleti’nin IV. VI. ve VIII. Kitaplarında  Roma dinini ele alır. 

Varro’nun I. ve XIV-XVI.  kitaplarından aktarmalarla doludur. Varro, Roma tarihi 

yazmak gibi bir hedef gütmemişti. Tanrılar ve kültler hakkındaki bilgileri, mevcut 

uygulamaları kayıt altına almak için derleyip sınıflandırmıştı. Ona göre, tanrılar önemini 

yitirmi şti ve düşmanların saldırısından değil, fakat yurttaşların ilgisizliğinden dolayı yok 

olma tehlikesiyle karşı karşıya idiler. Onları yok olmaktan kurtarmak ve iyi yurttaşların 

hafızasına kaydetmek, Varro’ya göre, Metellus’un sacra Vestalia’yı431 yangından 

koruması ya da Aeneas’ın Truva’nın düşüşü sırasında penates’leri432 korumasından 

daha önemli idi. 433 Varro, tanrıları  dii certi (XIV. kitap),  dii incerti (XV. kitap) ve  dii 

praecipuis atque selectis (şiddetli ve seçilmiş tanrılar) (XVI. kitap) olarak üç sınıfa 

ayırdı.434 

                                                
 431 Vesta  rahibelerinin tapınağı. Vesta tapınağı ve ortasında sürekli yanan ateş, Numa’nın Roma dinine getirdiği 
yeniliktir. Roma’nın iddiası, ebediyete kadar var olmaktır. Bu ateşe Aedes ya da Aedecula adı verilir. Ateşi, 
sürekli yanar halde tutması gereken rahibelere de Vesta adı verilir. Aedes Vestae ya da Ignis Vestae adı verilen 
bu sürekli yanan ateş, Roma’nın kalbidir ve şehrin tarihi boyunca toprakta ya da diğer bir deyişle, yer yüzüne 
kök saldığının simgesidir. Bk. Georges Dumézil, Archaic Roman Religion (Fr. La Réligion Romaine Archaique), 
Vol.1. Traslated by Philip Krapp, University of Chicago Press, 1970. s. 316-326. 
432 Penates (daima çoğul olarak kullanılır) aile tanrılarıdır ve aile ocağının kutsallığının simgeleridir. Penates 
aile bireylerini korur ve aile ocağının kudretini arttırırlar. Dii Penates ismini Penus sözcüğünden almıştır. Penus, 
evin yanı başında özel bir yerdir. Hellenistik dönemden önce, her evin başlıca iki Penates’i vardı. Bunlardan biri, 
katı yiyecekleri, diğeri ise içecekleri korumakla görevliydi. Aile, günlük besinlerini Cella’da saklarken, toprağın 
ürün vermediği mevsimler için ayırdığı besinlerini evin merkezi olarak kabul edilen, evin yanı başındaki Penus’a 
koyarlardı. Cicero, De Natura Deorum, Liber II, 68; Dictonnarie des Antiquites Grecques et Romaines, ‘Penates’ 
s. 376-381. Ayrıca bk. Georges  Dumézil,  aynı eser, Vol.1, s. 342. 
433  Saint Augustin, La Cité de Dieu,  VI, 2,  IV, 22.  
434 Dii certi (Fr. dieux certains) ve dii incerti  (dieux incertains) ayırımının Varro’nun orijinal buluşu olup 
olmadığı bilinmemektedir. Varro’nun yaptığı ayırıma göre, dii certi   kimliği  açık ve seçik belli olan tanrıları, dii 
incerti  ise faaliyet alanları açık ve seçik  olarak belirlenememiş tanrıları  göstermektedir. Ancak polemik 
metoduyla Augustin kelimelerle oynamakta tanrıları bizzat kendini bilen, kararlı  tanrılar  ya da kararsız  tanrılar 



 153 

     Tanrı Devleti’nden öğrendiğimiz kadarıyla435Varro Roma halkının seçilmiş oniki 

tanrısını  Ianus, Jupiter, Saturnus, Genius, Mercurius, Apollo, Mars, Vulcanus, 

Neptunus, Sol, Orcus, Liber pater isimlerini taşıyan oniki erkek tanrı ve Tellus, Ceres, 

Iuna, Luna, Diana, Minerva, Venus, Vesta isimlerini taşıyan sekiz dişi tanrıça 

oluşturuyordu.436 Dii incerti, çok sayıda kendine özgü sınırlı etkinlik alanına sahip bir 

çok küçük tanrıya karşılık geliyordu. Dii incerti ve Dii certi arasındaki ayırımı bu 

tanrıların doğaları ve etkinlik alanlarındaki kesinliğe göre yaptığını ifade etmişti.437 Bu 

tanrıların isimlerinin uzun listeleri, Hagendahl’ın belirttiğine göre, Augustin ve 

Tertullien’in eserlerinde görülmektedir. Bunların sistematik sınıflandırılması, doğrudan 

Varro tarafından yapılmıştır. Küçük tanrılar, Tanrı Devleti’nin IV. kitabında438 ortaya 

çıkar. Augustin burada, Romalıların imparatorluğu bir yandan muhafaza ederken, diğer 

yandan da Đmparatorluk sınırlarını genişlettikleri sıralarda saygı gösterdiği ve 

başarılarına destek verdiklerine inandıkları devletin önemli tanrılarını daha sonraki 

bölümlerde ele alacaktır. Augustin’e göre, Romalılar isimleri Voluptas ve Libido ya da 

Vaticanus’dan gelen Volupia, Cluacina ya da Lubentina’ya ya da Lucina, Collatina, 

Vallonia, Iugatinus gibi taşra tanrılarına veyahut Segetia, Seia, Tutilina, Proserpina, 

Nodotus, Volutina, Patelena, Hostilina, Flora, Lacturnus, Matuta gibi topraktan yani 

tarımdan elde ettikleri ürünleri koruyan tanrılara ya da Forculus, Cardea ve Limentius 

isimlerini taşıyan ve evlerin kapılarını koruyan tanrılara büyük tanrılara verdikleri 

önemi vermezler. Bunlar sadece kapıyı korumakla yükümlüdür, başka görevleri yoktur.  

 

     Roma tanrılarını hicvederek, Roma dinini, bu küçük tanrıların varlığına kasıtlı 

olarak indirgeyen Augustin, Romalıların şükran duyup saygı gösterdikleri439 tanrılara 

dönerek onları da halk kültünde ortaya çıktıkları şekilde resmederken, dikkatini 

                                                                                                                                                   
olarak  göstermek istemektedir. Bu metod Augustin’in zamanında bütün Katolik apolojistler tarafından 
kullanılmıştı. Burada  Đnsanları Katolik Hıristiyanlığa çekmek için Roma dinini   kasıtlı olarak objektif olarak 
yansıtmamaktı. Saint Augustin, La Cité de Dieu, livres VI-X. Not.41, s. 583. 
435 Varro eserinde Roma halkının  seçilmiş tanrıları hakkında hakkında şunları söylüyor:  “De diis, inquit, populi 
Romani publicis, quibus aedes dedicauerunt eosque pluribus signis ornatos notauerunt, in hoc libro scribam, sed 
ut Xenophanes Colophonios scribit”: “burada, Roma halkının, adlarına tapınaklar ithaf ettikleri, heykeller 
diktikleri; ünlü tanrılarından söz edeceğim diyor “. Saint Augustin, La Cité de Dieu, VII, 17.  
436  Saint Augustin, aynı eser,  VII, 2. 
437 Vissova’dan aktaran H.Hagendahl,  Augustin and Latin Classics,  Augustine’s Attiude, Vol.2, Acta 
Universitatis Gothoburgensis, Göteborg, 1967, s. 608, 1.ve 2. no.’lu dipnotlar. 
438 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  IV, 8. 
439 Saint Augustin, aynı eser,  IV, 9. “Roma tam manga facta est, ut tam divi tot gentibus imperaret.” 



 154 

Jüpiter’in Stoa felsefesine uyarlanmış yorumuna odaklar. Burada, Jüpiter, evrenin 

ruhudur. Bu noktada, naklettiği görüş Varro’ya aittir: Stoacı olan Varro, Roma’nın çok 

tanrılı dinini felsefi panteizmle bağdaştırmaya çalışmış ve Jüpiter dışındaki tanrıları 

ruhsal dünyanın kısımları ya da erdemleri olarak adlandırmıştır. (Partes sive virtutes) Ve 

evrenin ruhu (animus mundi) ile özdeşleştirdiği 50 tanrının isimlerini  vermiştir.440  

 

     Đlk sırada Genius ve Venus hariç, “dii selecti” yer alır. Bu tanrıların yanında, 

başta Salacia ve Terminus olmak üzere, diğer bazı küçük tanrılar konumlanır. Augustin, 

bu küçük tanrıları, insanların yaşamlarındaki olayların türlerine göre üstlendikleri 

görevler itibarıyla dört gruba ayırır. 1.Hamilelik ve doğumdan sorumlu tanrılar: Liber, 

Libera, Diespiter, Mena, Lucina, Opis. 2.Çocukluk ve gelişme çağından sorumlu 

tanrılar: Vaticanus, Levena, Cunina, Carmentes, Fortuna, Rumina, Potina, Educa, 

Paventia, Venilia, Volupia, Agenoria, Stimula, Strenia, Numeria, Camena, Consus, 

Sentia, Iuventas, Fortuna, Barbata. 3.Evlilik tanrıları: Iugantinus, Virginiensis, Mutunus 

veya Tutunus.  

 

     Augustin, imparatorluğun başlayıp genişlemesine herhangi bir katkısı olmayan 

bu tanrıları anlatırken, halkın adaklarda bulunduğu Agenoria, Stimula, Murcia ve 

Strenia’yı bu türden bir saygıyı görmeyen Quies isimli tanrıçayla karşılaştırır.441 

Augustin, Romalılar’a Virtus ve Felicitus’un evrenin ruhu Jüpiter’in yanında neden yer 

almadığını, insanların arzuladığı her şeyin bu iki tanrının isminde içerilmesine rağmen 

hangi nedenle başka tanrılara ihtiyaç duyduklarını soruyor: “Romalılar, bu tanrı 

kalabalığından (tanta deorum turba) ne bekleyebilir?” Örneğin Minerva ve Mercur’den 

öğrenmeyi, kadınlar için Lucina doğumu, Opis, Vaticanus, Cunina, Rumino, Statililinus, 

Adeona, Abeona’dan çocuğun bakımını, Mens, Volumnus, Volumne’den çocuğun 

gelişimini, Mars, Bellona ve Victoria’dan savaşta başarıyı alan Romalılar, Pecunia, 

Argentinus, Aesculapius’dan ise para konusunda yardım alırlar. Öte yandan, Fessona, 

Pellonia, Apollo, Aesculapius, Spiniensis, Robigo’nun ortak yanları, kötülükleri 

uzaklaştırmaktır. Ve bütün bu tanrılar, ayrı ayrı sınıflandırılmış ve belli bir sistematik 

                                                
440 Saint Augustin, aynı eser,  IV, 2. 
441 Saint Augustin, aynı eser,  IV, 16. 



 155 

yapı içerisine oturtulmuştur. 442Augustin, bu küçük tanrıları dördüncü kitabında ele 

alıyor. Aynı kitabın son bölümünde bu tanrıları tek hakiki Tanrı ile karşılaştırıyor. Eski 

Ahid’ den örneklerle bu tanrıların anlamsız olduğunu göstermeye çalışıyor: Yahudi 

kadını evlenirken Lucina’yı çağırmıyor, Priapus’a yalvarmıyor. Ayrıca  çocuğunu, 

Lumina, Cunina, Educa, Fulina gibi  tanrılarından yardım almadan büyütüyor. 

Yahudiler, Neptunus’u yardıma çağırmadıkları halde deniz onlar geçerken ikiye 

ayrılabiliyor. Mania, Nymphae ya da Lymphae isimlerini taşıyan tanrıların yardımına 

gerek duymaksızın yiyecek ve su tedarik edebiliyorlar. Bellona ve Mars olmadan da 

savaşları kazanıyorlar; tarım ürünlerini, sığır, inek vb. hayvanları, bal ve meyveyi, 

Segetia, Bubona, Mellona ve Pomona olmaksızın tedarik edebiliyorlar.  

   

     Augustin, VI. kitapta tekrar Roma tanrılarına geri dönerek, onların görevlerini 

yeniden tartışmaya başlar; bu bölümde evlilikle ilgili tanrılardan söz etmektedir. 

Venüs’le özdeşleştirilen, Liber, Libera’yı, tanrı Silvanus’a443 karşı kadın lohusa 

yatağında koruyan Interdicona, Deverra ve Pilumnus’dan444 Iugatinus, Domidicus, 

Domitius, Manturna, 445 ve zifaf gecesi gelin odasını dolduran tanrılardan alaylı bir dille  

söz ediyor.  

 

     Dii Certi’ler arasından Felicitas ve Virtus gibi, soyut tanrılara özel önem veren 

Augustin, bu tanrıların diğer tanrıların görevlerini kapsayacak yeterlilikte olduğunu 

savunur. Augustin, seçilmiş tanrılara (dii selecti) yapılan ibadetin öteki dünyada 

mutluluk getireceğine olan inancın temelsizliğini göstermeye çalışır. Varro’nun seçilmiş 

tanrılar ayırımının sonuçsuz kalmaya mahkum olduğunu ifade eder. Augustin’in Tanrı 

Devleti’nin VIII. kitabında büyük tanrılara getirdiği eleştiri, daha ziyade Varro’nun bu 

tanrıların doğası ve evrendeki faaliyetleri üzerinedir. Tanrıların halk ibadetindeki önemi 

üzerinde durmaz. Augustin’in yaşadığı dönemde, Paganizm hâlâ hüküm sürmekte idi ve 

Hıristiyanlığın tehlikeli bir rakibi olarak nitelendiriliyordu; ancak Tanrı Devleti’nde bu 

soruna  vurgu yapılmaz.446 Augustin, belki de bu nedenle,  ulusalcı çevrelerde hâlâ 

                                                
442 Saint Augustin, aynı eser,  IV, 34. 
443 Silvanus ormanların, vahşi doğanın hüküm sürdüğü yerlerin tanrısı. 
444 Saint Augustin, aynı eser, VI, 9.  
445 Saint Augustin, aynı eser, VI, 9. 
446 Hagendahl, aynı eser, Vol. 2,  s. 607. 



 156 

saygın bir tanrı olarak kabul edilen tanrı Jüpiter Optimus Maximus’tan447 pek fazla söz 

etmez. Hagendahl, Augustin’in küçük tanrıların tablosunu çizerek Pagan dinine 

getirdiği eleştirilerinde yanlı bir tutum izlemenin yanı sıra, bu tanrıları zamanı ile 

bağdaşmayan, gerçek dışı bir niteliğe kasıtlı olarak  büründürdüğünü belirtmektedir. 448  

 

     Augustin, Varro’nun Rerum Divinarum Libri (Tanrıların Đşleri Hakkında 

Kitaplar) isimli eserini rehber olarak kabul ettiğinde, bu eserin tüm şöhretine rağmen 

din kanunlarında bir temel yasa olmadığının farkındadır. Hagendahl’a göre, Augustin’in 

eleştirisinin kendi zamanından çok gerilere dayanan bir düzene karşılık gelmesi 

kuşkusuz onun Varro’ya olan (mutlak) bağlılığından kaynaklanmaktadır.449 Bunun 

dışında Varro, Roma dininin tarihini yazarken, Yunan ve diğer yabancı dinlerle de 

ilgilenmiştir. Augustin, onu bu konuda izler. Varro’nun Sacra Eleusinia450 ve 

Samothracum Nobilia Misteria451ve Magna Mater452konusunda yazdıklarından 

yararlanır. Magna Mater kültü Roma’ya Đsa’dan sonra 205 yılında girmiştir. Augustin, 

                                                
447 Jüpiter, Zeus’la hemen hemen aynı anlama gelir. Her ikisi de gök tanrısıdır.Her ikisi de aynı zamanda egemen 
tanrıdır, her ikisi de şimşek yağdıran tanrı olarak ta bilinir Romalılara ait Jüpiter, toprağa daha yakındır. 
Tapınakları da yerden çok yükseğe yapılmamıştır. Jüpiter, şimşeği izleyen gökgürültüsünün sahibidir. Tabi ki, 
gök gürültüsü, havanın kararması ve yağmura eşlik eder, her şeyin ışığını ve gök gürültüsünü işaret eder. 
Şimşeğin ışığı teorisi, Jüpiter’i doğal olmaktan çıkarıp, onun egemen yönünü belirgin hale getirir. Jüpiter 
tanrıların kralıdır. Dumézil, Archaic Roman Religion, Vol.1 içinde “Jupiter”s. 176-204. 
448 Hagendahl, aynı eser, Vol. 2, s. 608. 

 
449 Bk. “Aurelius Augustinus’un Hayatı” bölümü.  
450 Saint Augustin, La Cité de Dieu, VII, 20,  Demeter Eleusiana, Imparator Augustus dahil Romalıların hemen 
tümü esrarlı Eleusis inancına ilgi göstermişlerdir. Eleusis mevsimlerin değişmesine bağlı olarak topraktan çıkan 
ürünler, doğanın üretkenliği ile ilgili bir mitostur. Doğa her yıl görünüşte ölür ve yeniden dirilir. Kışın bitki 
örtüsü öldüğünde Demeter kaybettiği kızına ağıtlar düzer. Đlkbaharın gelişiyle tabiat yeniden canlanır ve acılı 
anne kızına kavuşur. Eleusis drama’sında yeniden doğuş spiritüel bir doğuştur ve dine giren mensubu dünyevi 
insani alandan spiritüel alana yükseltir, bu yeniden doğma demektir (Eleusesthai: gelmek, spiritüel olanların 
yukarı gelmesi). 
451 Saint Augustin, aynı eser,  VII, 24. 
452 Saint Augustin, aynı eser,  VII, 24.   
Magna Mater Deum (Anadolu’da : Tanrıça Kibele). Magna Mater tüm doğa güçlerinin simgesi ve yaşamın ana 
kaynağı olarak kabul edilir. Anadolu topraklarından Roma’ya taşınmış ve etkili olmuş bir pagan inancıdır. 
Hannibal’ın Italya’ya girmesi üzerine ümitsizliğe düşen Romalılar Sybill Kehanet Kitapları’na danışarak 
Kibele’yi Anadolu’dan Roma ya getirtmişlerdir. Efsaneye göre, Magna Mater’in sevdiği bitkilerin ruhu olan 
Attis bir çam ağacı altında kendini hadım eder ve ölür. Onun bu şekilde tanrısal  hale geldiğine inanılmıştır. 
Magna Mater inancı Đmparatorluk döneminde tamamen benimsenmiş ve imparatorluğun resmi dini olarak 
Roma’nın en büyük resmi festivallerinden biri olarak son şeklini almıştır. Bu inanca göre, Taurobolium 
töreninde öldürülen kurban olan boğanın fışkıran kanında yıkanmak arınma, bir tür vaftiz olarak kabul 
ediliyordu, çılgın müzik ve dans eşliğinde yapılan törenlerde kendini hadım edenler bu dinin mensubu haline 
gelip kutsal alana yükselmiş sayılıyorlardı. Imparatorluk şiddet içeren bu kanlı gösterileri resmen yasaklayan 
kanunlar çıkarmıştır. Bk. Harold R. Willoughby, Pagan Regeneration içinde V: ‘The regenerative Rıtes of the 
Great Mother’, http:://www.sacred-texts.com/cla/pr/pro07.htm. 



 157 

Varro’nun Attis’den söz etmediğini453; ancak Magna Mater kültünü Tellus’la 

özdeşleştirdiğini  belirtir.454 Magna Mater adına yapılan törenleri Varro’dan ayrıntılı bir 

şekilde nakleder: 

 

Tek tanrı ya da tek tanrıça olarak Jüpiter ve Juno’nun, erdemin 

birçok yüzünü tanrı sayısına eşit kılmaksızın, birçok lakâba sahip olmaları 

gibi,  Toprak da bir bütün olduğundan dört (temel) erdemden dolayı dört 

adet lâkaba sahip olmalıdır. Burada, dört adet tanrıyı ortaya çıkarmak 

sözkonusu değildir. Fakat bazen en aşağı  işi yapan kadınlar dahi pişmanlık 

hissetmekle tutku yüzünden insan kalabalıklarını kendilerine çektikleri için 

kendilerinden nefret etmektedirler. Aynı şekilde, ahlâksız ruhlara 

(demonları kasdediyor) kendini kirlettiren ve bu yüzden alçalan ruh da 

kendine bir tanrı ordusu yaratmaktan zevk aldığı ve bu ruhlar kendini 

kirletsin diye önlerinde alçalmasına rağmen zaman zaman bu tanrılardan 

iğrendiğini hisseder. Benzer şekilde,  Varro da bu tanrı kalabalığından 

utandığı için olsa gerek tek bir tanrıça varolsun ister: Tellus. Varro: “Mater 

Magna olarak adlandırılan tanrıça aslında Tellus’dur” der.  Tellus dünyanın 

dairesi olduğunu  göstermek için bir davul taşır. Tanrıça’nın başının 

üstündeki  kuleler (turris) şehirleri temsil eder; tanrıça daima oturur 

konumdadır, çünkü etrafındaki herşey dönerken o hareket etmemektedir. 

Bu tanrıçanın hizmetine Gallus’lar455 koşulmuştur: Gallus tohumu 

olmayanların  toprağa bağlanmak zorunda olması anlamına gelir; gerçekten 

de bu tanrıça herşeyin kaynağı olarak kabul edilir. Gallus’lar tanrıçanın 

önünde sallanıp dururlar. Varro bu hareketlerin  toprağı ekip biçen 

çiftçilere hiç duraksamama emri verildiği  anlamına geldiğini söyler, çünkü 

çiftçilerin her zaman yapmaları gereken işler vardır. Zil sesleri ve ellerin 

davula vuruşları, demirden sabanların toprağı dövüşünü temsil eder. Ziller 

bronzdandır, çünkü eski zamanlarda çiftçiler demirin keşfine kadar toprağı 

bronzdan bir sabanla dövüyorlardı. Dünya üzerinde, ne denli vahşi  ya da 

                                                
 
453 Saint Augustin, La Cité de Dieu, VII, 25. 
 
 
 
454   Saint Augustin, aynı eser, VII, 5 
455 Lat. Gallus (sing.), Gallos (accusativus, plur.). 



 158 

ırak yerde olursa olsun ehlileştirilecek, işlenecek herhangi bir toprak 

parçası kalmaması gerektiğini göstermek için Tellus’un yanında 

ehlileştirilmi ş özgür bir aslan durduğunu anlatır. Sonra Mater Tellus’a 

verilen isimler ve lâkapların bütün bu isimlerin sayısı kadar çok  tanrıyı 

kapsadığını gösterdiğini sözlerine ilave eder. Varro: ‘Tellus aynı zamanda 

Ops’tur, çünkü çalışma onu daha iyi hale getirir; Mater olarak kabul edilir, 

çünkü birçok varlık dünyaya getirmektedir, Magna olarak kabul edilir, 

çünkü besinler üretir; Proserpina456 olarak kabul edilir, çünkü buğdaylar 

bağrından yavaş yavaş çıkar; Vesta olarak kabul edilir, çünkü yemyeşil bir 

renge bürünür, Tellus bu şekilde, birçok başka tanrıçayı temsil etmiş 

oluyor’ diyor.” 457 

                                                
456 Proserpina (Yunanca Persephone). Latince yüklem proserpere (tahılların bitki haline gelmesi) den 
türemiştir. Proserpina Jupiter ve ismi Magna Mater’le karıştırılan Roma’nın bereket tanrıçası Ceres (Yunanca: 
Demeter)’in kızıdır. Pluto  dört siyah atla Etna yanardağından dönerken, Proserpina’yı  evlenmek amacıyla 
kaçırıp yer altı tanrısı Hades’in ülkesine götürür. Anne Ceres kızını arayıp bulamayınca, meyve ve sebzelerin 
yetişmesini engeller. Olympos dağına dönmeyi reddeder ve dünya üzerinde adımını attığı her yeri çöle çevirir. 
Bunun üzerine, Jupiter, Proserpina’yı özgür bırakması emrini Pluto’ya bildirmesi için, Mercur’ü görevlendirir. 
Pluto emre itaat eder ;ancak ona  altı nar çekirdeği yedirdikten sonra serbest bırakır, bu ölüm meyvesini yiyen 
canlılar dünyasına temelli dönemez, bu yüzden, Proserpina yılın sadece altı ayı annesiyle beraber olmak üzere 
yeryüzünde, diğer altı ay boyunca da yer altında yaşayacaktır. Bu mitolojik öykü doğanın uykuya dalması ve 
baharda uyanışını temsil eden mevsimler döngüsünü anlatır. Hikayenin Magna Mater Deum kültü ile ilgili 
yorumu için Bk. Harold R. Willoughby, Pagan Regeneration içinde V: ‘The regenerative Rıtes of the Great 
Mother’. Demeter Eleusiana: Imparator Augustus dahil Romalılar’ın hemen tümü esrarlı Eleusis inancına ilgi 
göstermişlerdir. Eleusis mevsimlerin değişmesine bağlı olarak topraktan çıkan ürünler, doğanın üretkenliği ile 
ilgili bir mitostur (Eleusesthai: gelmek, spiritül olanların yukarı gelmesi). 
457 “ Debuit ergo una terra propter istam quatergeminam uim quattuor habere cognomina, non quattuor facere 
deos; sicut tot cognominibus unus Iuppiter et tot cognominibus una Iuno, in quibus omnibus uis multiplex esse 
dicitur ad unum deum uel unam deam pertinens, non multitudo cognominum deorum etiam multitudinem 
faciens. Sed profecto sicut aliquando etiam ipsas uilissimas feminas earum, quas libidine quaesierunt, taedet 
paenitetque turbarum: sic animam uilem factam et inmundis spiritibus prostitutam deos sibi multiplicare, quibus 
contaminanda prosterneretur, sicut plurimum libuit, sic aliquando et piguit. Nam et ipse Varro quasi de ipsa turba 
uerecundatus unam deam uult esse Tellurem. "Eandem, inquit, dicunt Matrem Magnam; quod tympanum habeat, 
significari esse orbem terrae; quod turres in capite, oppida; quod sedens fingatur, circa eam cum omnia 
moueantur, ipsam non moueri. Quod Gallos huic deae ut seruirent fecerunt, significat, qui semine indigeant, 
terram sequi oportere; in ea quippe omnia reperiri. Quod se apud eam iactant, praecipitur, inquit, qui terram 
colunt, ne sedeant; semper enim esse quod agant. Cymbalorum sonitus ferramentorum iactandorum ac manuum 
et +eius rei crepitum in colendo agro qui fit significant; ideo aere, quod eam antiqui colebant aere, antequam 
ferrum esset inuentum. Leonem, inquit, adiungunt solutum ac mansuetum, ut ostendant nullum genus esse terrae 
tam remotum ac uehementer ferum, quod non subigi colique conueniat." Deinde adiungit et dicit, Tellurem 
matrem et nominibus pluribus et cognominibus quod nominarunt, deos existimatos esse complures. "Tellurem, 
inquit, putant esse Opem, quod opere fiat melior; Matrem, quo d plurima pariat; Magnam, quod cibum pariat; 
Proserpinam, quod ex ea proserpant fruges; Vestam, quod uestiatur herbis. Sic alias deas, inquit, non absurde ad 
hanc reuocant." Si ergo una dea est, quae quidem consulta ueritate nec ipsa est, interim quid itur in multas? 
Vnius sint ista multa numina, non tam deae multae quam nomina. Sed errantium maiorum auctoritas deprimit et 
eundem Varronem post hanc sententiam trepidare compellit. Adiungit enim et dicit: "Cum quibus opinio 
maiorum de his deabus, quod plures eas putarunt esse, non pugnat." Quo modo non pugnat, cum ualde aliud sit 
unam deam nomina habere multa, aliud esse deas multas? "Sed potest, inquit, fieri ut eadem res et una sit, et in 
ea quaedam res sint plures." Concedo in uno homine esse res plures, numquid ideo et homines plures? Sic in una 



 159 

     Varrro burada Magna Mater’i Stoa anlayışına göre betimlemektedir. Augustin ise 

tek bir tanrıçanın birçok tanrıçayı  kapsamasını anlaşılabilir bulmadığını belirterek 

Varro’yu yerer. Augustin’e göre, Varro geçmişte yanılgılar içindeki atalarının etkisi 

altında kalmıştır, tanrılar hakkında bütün bu anlattıkları çelişkilerle doludur. Tanrıça 

Tellus ve Magna Mater’in büyük sırlarının, yokolmaya mahkum tohumlar (seminae) ve 

çiftçilik faaliyetlerinden ibaret olduğunu vurgular.458 Kendilerini hadım etme suretiyle 

Magna Mater  rahipleri olan Galles’lerin hiçbir kazançları olmaksızın sakatlanarak 

kendi bedenlerinden yitirdiklerini, böylesi bir eylemin nasıl olup ta tohumu olmayan 

insanların toprağa bağlanıp onu işlemek zorunda olmalarını temsil edebildiğine bir 

anlam veremediğini belirten Augustin’e göre, insanlar kendilerini sakatlayarak zarar 

göreceklerine topraktan ürün elde ederek kazanç sağlamayı tercih etmeliler. 459  

 

     Augustin Kartaca’da öğrenci iken, sokaklarda saçlarına sürdükleri kokunun 

duyulduğu  kadınsı tavırlarla dolaşan Magna Mater kültüne bağlı insanları gördüğünü 

anlatmaktadır.460 Magna Mater kültünün  Augustin’in Tanrı Devleti’ni yazdığı döneme 

dek varlığını sürdürdüğü anlaşılmaktadır.461 399 yılında Đmparator Honorius  çıkardığı 

bir kararname ile pagan kültlerine ait ayin törenlerini nihai bir şekilde yasaklamıştır.462 

 

     Örneklerden de görüldüğü gibi Augustin, doğu dinleri konusunda Varro, 

Vergilius gibi yazarların verdikleri bilgilere bağlı kalmıştır. Yaşadığı dönemde Roma’da 

                                                                                                                                                   
dea esse res plures, numquid ideo et deas plures ? Verum sicut uolunt, diuidant conflent, multiplicent replicent 
inplicent. Saint Augustin, aynı eser, VII, 24 ; VII, 5. 
 
 
458 “Haec sunt Telluris et Matris Magnae praeclara mysteria, unde omnia referuntur ad mortalia semina et 
exercendam agriculturam” Saint Augustin, aynı eser, VII, 24. 
459 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
460 Saint Augustin, aynı eser, VII, 26  

 
461 Saint Augustin, aynı eser, VII, not. 3. Augustin  yine gençliğinde Kartaca’da tanrı Caelestis kültünün devam 
ettiğine şahit olmuştur.Bk. Saint Augustin, La Cité de Dieu, II, Augustin tanrı Liber adına yapılan törenden 
bahsediyor. Bu aslında Liber  ya da  Lenaeus Pater adı altında Bacchus adına yapılan Bacchanales törenleri idi. 
Saint Augustin, Lettre 17, 4. 
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/lettres/s001/l017.htm 
462 Serge Lancel, Saint Augustin, bölüm 27, s. 430-437. 



 160 

önem kazanmış yerleşik bir din olarak kabul gören, doğu dinleri hakkında yazılı kaynak 

bulunmaması, onu bu konuda yazdıklarında çekingen hale getirmiştir.463  

   

Augustin’in Tanrı Devleti’nde anlattığı üç bölümlü teolojinin babası kabul edilen 

Pontif Sceavola’nın teolojisini Varro sayesinde öğrenmiştir.464  Tanrı Devleti’nde (ilgili 

bölümler) üç bölümlü teolojinin yaratıcı kaynaklarını gösterir: 1. Mitsel teolojinin 

yaratıcısı şairlerdir. 2. Fizik teoloji filozofların eseridir. 3. Ulusal teolojiyi yaratan ise 

halktır. Bu listede üçüncü sırada yer alan halkın yerini demokrasinin gerilemesiyle 

yönetici sınıfa (principus civitatis) bıraktığı görülmektedir. Tanrı Devleti’nin IV. 

Kitabında  yaptığı sıralamanın son bölümünde,  Augustin’in sadece mitsel teolojiden 

söz ettiğini görmekteyiz.465 Augustin, bu kısmı takiben, Sceavola’nın birbirinden 

ayırdığı kategorileri karşılıklı olarak irdelemeye başlar. Filozoflar tarafından defalarca 

yapılan bir eleştiriden hareketle, şairlerin teolojisini sert olmayan bir şekilde eleştirir; 

çünkü bu tanrılara yakışmayan onların garip, kimi zaman ise aşağılık davranışlarına 

şahit olunan olayları içeren, meseleleri hafife alan içinde birçok güldürü öğesi taşıyan 

bir teolojidir.466 Mitsel teoloji, tanrıları öylesine olumsuz bir şekilde sergiler ki, sade 

vatandaşlar dahi kendilerini onların yerlerine koymak istemezler.467   

 

     Scaevola’nın filozofların teolojisine getirdiği iki tür eleştiri vardır: Birincisi, bu 

teoloji devletler (civitas) ya da devletteki yurttaşlar  için uygun değildir, zira lüzumsuz 

ayrıntılar içermektedir. Scaevola’nın ikinci eleştirisi daha serttir, çünkü bu teoloji halk 

tarafından anlaşıldığı takdirde, halk nezdinde zaralı tesirleri olacak doğa doktrinleri 

içermektedir.468 Scaevola, zararlı olarak addettiği fiziksel teoloji için iki örnek verir: 

Devletlerin inanmayı buyurduğu tanrılar, aslında bir zamanlar ölmüş kişilerden ibarettir 

                                                
463 Hagendahl, aynı eser, Vol. 2, s. 605.  

 

 
464 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  IV, 27. 
465 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
466 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
467 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
 
 
468 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
 



 161 

ve bu inanca bedensel nitelikler bulaşmıştır, bu durum, halk tarafından ibadete layık 

görülen tanrıların imajına zarar vermektedir. “Scaevola’nın açıkladığı gibi Herkül, 

Aesculap, Castor, Pollux tanrı değiller. Bilgelerin bize öğrettiği gibi, onlar insandılar ve 

ölümleri de insanlara özgü bir şekilde oldu” diyen Augustin’e göre, bu kişilerin tanrı 

olmaları mümkün değil, çünkü, hakiki Tanrı’nın ne cinsiyeti, ne yaşı, ne de belirlenmiş 

fiziksel bir formu vardır.469 Augustin, tam bu noktada, bilinçli bir yargı ile, 

Scaevola’nın, teolog filozofların bu çifte etkili teorisini derinden kavramadığı için 

doğruluğundan şüphe ettiğini, en azından, halkı büyülemesinden endişe ederek, bu 

teolojinin anlaşılmamasını tercih ettiğini ileri sürerek pagan din öğretisine saldırır: “Đşte, 

Pontif’in halkın bilmesini istediği şey bu, çünkü bu sonuç onun için en doğru olandır, şu 

halde, Scaevola halkların din konusunda yanıltılmasının münasip olduğu 

kanaatindedir”.470  

 

     Scaevola’nın felsefi teoloji taraftarlarına getirdiği eleştiri, Evhemerus’çuluğa471 

göre, tanrıların, ölmüş kahramanların birer imajı olarak yaşatılmasına değil, geleneksel 

tanrıları, ölmüş kahramanlardan ayırdetmesi üzerine temelleniyordu. Stoa felsefesine 

göre kahramanlar, bedenlerinden ayrılmış ruhlardır.472 Kısaca, Scaevola’nın felsefi 

teolojiyi reddetmesi, ölmüş kahramanların tanrısallaştırılmasının geleneksel dine zarar 

vermesi endişesinden kaynaklanıyordu. Filozofların ulusal mitolojide tanrı imajlarını 

küçümsemelerinin nedeni de, yine Stoa felsefesinde yatmaktadır. Stoa felsefesine göre, 

hakiki dindar, tanrıları değersiz hale getiren insan biçimli imajlardan kaçınmalıdır. 

Scaevola’nın devleti yaratan sınıfın teolojisi üzerinde pek durmaması, Jean Pépin’e göre 

büyük ihtimalle, bu teoloji adına diğer ikisini (mitsel ve fizik) mahkum etmesinden 

dolayıdır. 473 

                                                
469 Saint Augustin, aynı eser, IV, 27. 
470  Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
471 Euhemerus Makedonya Kralı’nın yunanlı mytographer’ı (fabula yazarı) olarak bilinir yaklaşık I.S. 316  
yılında tanınmıştır. Evhemerism: Mitolojik öykülerin  tarihsel olayların defalarca nakledilmesi neticesi zaman 
içinde oluştuğunu oluştuğunu ileri süren akılcı yorum metoduna verilen isim bk. ‘Euhemerus’ Wikipedia. 
http://en.wikipedia.org/wiki/Euhemerus 
472 Bu teorinin taraftarlarından biri de, Zenon’un öğrencisi Perseios idi, bu Stoacıya göre, çağdaşlarının yaşam 
standardını yükselten yararlı işler yapan kahraman insanlar öldüklerinde tanrılaşıyorlardı. Bu aslında sıradan bir 
Stoa doktriniydi.Aetius, Placita, 1, 81’den aktaran Jean Pépin, La "théologie tripartite" de Varron. Essai de 
reconstitution et recherche des sources,  Revue des Etudes Augustiniennes , Paris, 1956, Vol. II , N° 3-4, p. 265-
294. 
473 Jean Pépin, aynı makale., Revue des Etudes Augustiniennes,  s. 273. 



 162 

     Varro, üç bölümlü teoloji fikrini Scaevola’dan almıştır. Ancak, bu fikri farklı 

şekilde kullanmıştır. Varro’nun üç bölümlü teolojisini Augustin’in Tanrı Devleti’nden 

öğreniyoruz: Augustin’in açık seçik açıklamasına rağmen, Varro, üçüncü tür teoloji için 

sivil yerine politik terimini kullanmaktadır.474 Nitekim, Augustin de Yunanlıların teoloji 

politik (politice) dediğinden söz etmektedir.475 Augustin ve Tertullien, Varro 

terminolojisini kendilerinin dil alışkanlıklarına göre değiştirmişlerdir. Tertullien, Grekçe 

kelimelerden yararlanıp Genus Physicum ve Mithycum adlarını verirken, Augustin, 

Latince karşılıklar aramış ve üç tür teoloji için  Naturale, civili ve Fabulosa sıfatlarını 

seçmiştir.476  

 

     Varro’nun üç bölümlü teolojisinin aralarındaki ili şki ilk kez Augustin tarafından 

Tanrı Devleti’nde irdelenmiştir.477 Tertullien’in Ad Nationes isimli eserinde, üç tür 

birbirini dışlıyordu, aralarından birini seçmek gerekiyordu. Ancak, Tanrı Devleti’nde 

durum çok farklıdır. Üç teoloji birbirini destekler, sivil teoloji (civili theologia) diğer 

ikisi arasında bağı kurandır. Şairlerin teolojisi, (fabulosa theologia: mitsel teoloji) halkın 

gözünde yerini hiçbir şeyin tutamayacağı bir kudrete sahiptir; ancak doğru yolu 

göstermez. Filozofların teolojisi (naturali theologia) erdemi esinlemek için vardır; ancak 

geniş halk kitleleri için anlaşılması zordur. Sonuç itibarıyla, saygın ve etkili olmak için, 

sivil teoloji, filozoflarınkinden ciddiyeti, şairlerinkinden de büyüleyiciliği ve 

etkileyiciliği almaktadır. Fakat, ahlâki açıdan fayda sağladığı için, filozoflarınki tercih 

edilmelidir: Augustin bu hususta Varro’yu eleştirir: “Sonuç itibarıyla, Varro, sivil 

teolojiyi Fabulare’den ayırmaya çalışırken, birbirinden gerçek anlamda farklı olan iki 

teolojiyi bir karışım olarak sunmak istedi.” Augustin’e göre, Varro, halkın model olarak 

alması için şairlerin fazla sıradan kaldıklarını, filozofların da fazla üst düzey olduklarını 

belirtirken, aslında halka özgü sıradan olguların üzerinde çalışılmaya değer olduğunu 

açıklamış oluyor:  

 

                                                
474 Saint Augustin, La Cité de Dieu, VI, 5. 
475 Saint Augustin, aynı eser, VI, 12. 
 
 
476 Saint Augustin’in yaşadığı dönemde Fabulous yerine Fabulare kelimesi kullanılıyordu. Jean Pépin, aynı 
makale, aynı yer. 
477 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  IV 



 163 

Aralarındaki uyuşmazlıklara rağmen, her iki teoloji de sivil teolojiyi 

oluşturmak için bir çok müşterek noktaya sahip. Đşte, sivil teolojiyi ele 

alırken, bu nedenle her iki teolojinin müşterek noktalarına değiniyoruz. 

Sivil teoloji, şairlere hiçbir şekilde sırtını dönmüyor ve zaten tanrıların 

kökeni hakkındaki başka bir bölümde halkların şairleri seve seve filozoflara 

(fizikçilere) tercih ettiklerini belirtiyor ve filozofların yararlı olmak için, 

şairlerin ise eğlendirmek için yazdıklarına dikkat çekiyor.478  

 

     Teoloji Fabulosa’yı, tanrısal doğayı, kutsalı iyi tanımamakla ve tanrıların 

saygınlığına ihanet etmekle suçlayan Augustin, ölümsüz tanrıların özüne ve saygınlığına 

karşı birçok hayali malzemeyi içeren teoloji Fabulare’nin insanlara ait tüm düzen dışı 

şeyleri, dahası en aşağılık insan davranışlarının dahi bu tanrılara atfedildiğine işaret 

eder.479 

 

     Augustin’e göre, “Varro, yapabildiğinde, cesaret edebildiğinde ya da çekinmeden 

yapabileceğine inandığında, hiçbir karşılığa yer bırakmaksızın bu uydurma hikayelerle 

bezeli Fabula’larda tanrıların doğasına nasıl hakaret edildiğini ortaya koymuştur.”480 

Varro’nun tercihi, Scaevola tarafından mahkum edilen filozofların naturel teolojisinden 

yana olmuştur.481 Ancak Augustin Varro’yu, naturel teolojiyi halka tanıtırken  devletten 

dışlanması gereken teoloji fabulare’yi  eleştirmemekle suçlar.482 

 

                                                
478 Saint Augustin, aynı eser,  VI, 6. 
479 “Burada, biri kafadan, bir diğeri kalçadan, bir başkası ise kan damlalarından doğan, çalıp çırpan, aldatan, 
insanlara hizmet eden tanrılarla karşılaşılıyor…” Saint Augustin, La Cité de Dieu, VI, 5. 
480 Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 
 
 
481 “Seçtiğim ikinci tür teoloji hakkında, filozoflar şu soruları sordukları çok sayıda kitap bırakmışlardır: Bu 
tanrılar nedir? Nerede ikamet ederler ? Kökenleri nedir ? Hangi niteliklere sahiptirler ? Doğdukları bir zaman var 
mıdır ? Ezeli midirler ? Yoksa Heraklit’in düşündüğü gibi ateşten mi gelmekteler? Pisagor’un açıkladığı şekilde  
sayılardan mı, yoksa Epicuros’un ileri sürdüğü gibi, atomlardan mı oluşmaktadırlar ? Ve dışarıda Forum’da 
sorulacağına bir okulun duvarları arasında sorulduğunda çok iyi anlaşılacak, daha birçok soru.” Saint Augustin, 
aynı eser,  VI, 5. 
482 “Varro, filozofların ortaya attığı natürel denen bu teolojide sansür edecek hiçbir şey bulmaz, sadece tartışma 
konusu yaptığı konuları ve bu tartışmalar neticesi meydana gelen uyuşmazlıkları hatırlatmakla yetinir. Okul 
duvarları arasına kapatmak için bu teolojiyi, Forum  teolojisinden, yani halkın bilgisinden uzak tutmaz. Fakat, 
Varro, hepsinin en aldatıcısını, en edebe aykırı olanını şehirlerden uzaklaştırmaz.” 



 164 

     Scaevola, kahramanlara insani bir köken atfeden Stoa doktrinini reddediyordu; 

Varro ise, Stoacı Dionysius’u izler.483  O da, Dionysius gibi, geçmişin ünlü kişilerinin 

kahramanlaştırılmasını onaylamaktadır. Varro, gerçek olmasa da, tanrıların oğulları 

olduklarına inanan önemli kişilerin devlete yararlı olduklarını ileri sürüyordu. Çünkü, 

tanrıların soyundan geldiğine inanan insan ruhu, daha cesurane projeler tasarlıyor, 

tanrısallığına olan inanç, ona daha büyük bir enerji veriyor ve bu şekilde özgüveni 

yükselen insan, hedeflerini daha büyük bir başarıyla gerçekleştiriyor.484  

 

     Varro, Stoacı perspektife bağlı kalarak, Yahudilerinki gibi, dinin saflığının ancak 

insan biçimli heykellerden vazgeçilmesi ile mümkün olabileceğini vurguladıktan sonra, 

eski Roma dinini örnek gösterir. Kutsal figürlere tapanların, tanrıların doğası konusunda 

yanıldıklarını, tanrılara olan saygıyı yok ettiklerini, eski Romalıların 160 yıl boyunca 

tanrılara heykelleri olmaksızın taptıklarını485 hatırlattıktan sonra, eski Romalıların bu 

adeti günümüze dek sürse idi, Roma dini daha saf olacaktı der.486 Varro, sözlerini şöyle 

tamamlar: “Halk için ilk tanrı heykellerini dikenler, yurttaşlardaki tanrı korkusunu yok 

ettikleri gibi, yapılan hatayı da büyüttüler.” Augustin, Varro’nun “Hatayı büyüttüler” 

ifadesini tekrar ederek, Varro’nun aslında ‘Hatayı ilk onlar yaptı’ demediğini, sadece 

büyüttüklerini söylemek istediğini vurgulayarak, idoller yaratılmadan önce de 

Varro’nun tanrılar konusunda hata yapıldığını kabul ettiğini ileri sürer. 

 

                                                
483Tertullien, (Lat. Terullianus), Aux Nations (Lat. Ad Nationes), II,  7.2.  
http://www.tertullian.org/french/g2_16_ad_nationes2.htm 
484 “Varro’nun bu düşüncesini elimden geldiği kadar kendimce anlatmaya çalıştım. Bu düşüncenin aldatmaya ne 
denli geniş bir alan açtığı görülmektedir. Tanrılara ilişkin yalanlara inanıldığı gün, sözde dini olan bu törenlerin 
yaratılabilmiş olduğunu anlamamızı sağlar.” Saint Augustin, La Cité de Dieu,  III, 4. 
485 Dumézil, Antik Roma’nın arkaik döneminde doğa üstü güçlere ya da etkilere inanışın mana olarak 
adlandırıldığını belirtiyor. Bu sözcük, insan gücünü aşan her türlü kudreti ifade etmek için kullanılır. Romalılar 
bu güce, numen adını vermişlerdir. Numen, en basit anlamıyla düğüm demektir. Daha açık bir ifadeyle, 
düğümlenme neticesi meydana gelen bir oluşumdur. Tanrılar, ya da bazen insanüstü güçlerin, ya da sıradan 
insanlığın numeni vardır. Bu güçler, kimi zaman numina (numenin çoğulu) olarak adlandırılır. Roma teolojik 
düşüncesi geliştikçe, sözcük daha derin anlamlar almıştır ve giderek tanrısallığı ifade etmeye başlamıştır. Ancak 
Romalıların numen (mana) kavramından yola çıkarak, kişisel tanrı kavramına nasıl ulaştıkları bilinmemektedir. 
Farklı kişilere ya da yerlere bağlı olabilen numenler, kendilerini kimi zaman az, kimi zaman ise oldukça güçlü 
bir şekilde gösterebilirler. Numen’ler (numina), güçlü oldukları takdirde ve özellikle de kendilerini düzenli 
aralıklarla gösteriyorlarsa, bu durum, çok sayıda numen’e sahip ve kendisine uygun bir biçimde yaklaşan 
herkese yararlılık göstermeye hazır bir kişi tarafından meydana getirilmelerinin doğal sonucu olarak kabul edilir. 
Bu kişi, Tanrı ya da Tanrıça olabilir. Numen, tanrı ya da tanrıçanın bir nesnede, bir yerde, ya da bir faaliyette 
varlığını ya da kudretini göstermesi olarak görülebilir. Georges Dumézil, Archaic Roman Religion, Vol.1 içinde 
‘ The Most Ancient Roman Religion: NUMEN or DEUS ?’ s. 18-31. 
486 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  IV, 31. 



 165 

     Scaevola, hem fizik teolojiye, hem de ulusal teolojiye, aynı zamanda saygı 

göstermenin zorunluluğunu göstermişti. Aynı şekilde, Varro da, natürel, teoloji ve sivil 

teoloji arasında ayırım yapar. Varro, tanrıların dünyanın ruhu olarak nitelediği, daha saf 

bir teolojiye yönelir.487 Varro’nun gönlünde mevcut olandan farklı bir sivil teoloji yatar; 

ancak iyi bir yurttaş olarak Roma’nın mevcut kurumlarından biri olan dini otoritesine 

boyun eğer488 

 

     Augustin’e göre, Varro, devleti yeniden meydana getirmeye gücü yetse, tanrıları 

ve isimlerini doğanın normlarına göre vermek gerektiğini itiraf etmekten 

çekinmeyecekti489 Augustin’in  bu cümlelerinden de açıkça anlaşıldığı üzere, teolog  

Varro sivil teolojinin geleneksel dinin bir parçası olduğunun bilincindedir; ancak felsefi 

spekülasyonla uyumlu hale getirmede büyük güçlük çekmektedir, çünkü yaşadığı 

toplumun büyük çoğunluğunun benimsediği geleneksel tanrı isimlerini kabul etmek 

zorundadır. Dinde halkın bilmediği birçok şeyin yanında yanlış ta olsa benimsediği 

birçok şey vardır. Bu çerçevede, Varro’nun eserindeki birçok pasajdan alıntı yapan 

Augustin’e göre, Varro, Scaevola gibi halkı vasat bir din bilgisi ile baş başa bırakmak 

gerektiğine inanıyordu, ibadet şekilleri söz konusu olduğunda da, Varro, halkın birçok 

hakikati öğrenmesinde değil, tam aksine, uydurma hikayelere (Fabula) inanmasında 

yarar gördüğünü açıkça ifade etmişti.490 Varro’yu halka karşı iki yüzlü tutum izleyen bir 

teolog gibi gösteren Augustin, onun “felsefi problemler okul duvarları içerisinde 

Forum’a oranla daha kolay çözülür” ifadesini Varro’nun hakiki olarak nitelendirdiği 

                                                
487 “Fatetur interim uir iste doctissimus animam mundi ac partes eius esse ueros deos; unde intellegitur totam 
eius theologian, eam ipsam scilicet naturalem, cui plurimum tribuit, usque ad animae rationalis naturam se 
extendere potuisse”:. “Bununla beraber, bu bilge adam dünyanın ruhu ve kısımlarını hakiki tanrılar olarak kabul 
ediyor; bu nedenle, muhakkaki büyük önem atfettiği theolgia naturalis de dahil olmak üzere tüm teolojisi akıllı 
ruhun ötesine geçememiştir.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, VII, 5 
488 “Đşte bu nedenle, Tanrı’nın doğasını anlayanlar, onda evreni yaratan ruhu görenler, idolleri olmayan bir dinin 
en arınmış din olduğuna kanaat getirdiklerinde, hakikate ne denli yaklaştıklarını görmeyecekler miydi ? Eğer 
yaşadığı zamanın böylesi büyük yanılgısını düzeltmeye gücü olsa idi, kuşkusuz evreni yaratan tek bir tanrının 
varlığına inanacak ve ona idoller olmaksızın tapılması gerektiğini düşünecekti.”  Saint Augustin, aynı eser, IV, 
31. 
489 “Nedir ? üzüntü ile müşahede ettiğimiz gibi, tanrılara saygı gösteren bir din adamı olarak kendi yargısını 
ortaya koymadan birçok pasajdan aktararak, sahne oyunlarını  kutsal şeyler arasına koyarken Romalılar 
tarafından yapılan  bu törenlere bizzat inanmaksızın izlediğini itiraf etmekte değil midir ? Varro yeniden bir site 
kursa tanrıları ve onların isimlerini daha çok doğadan aldığı bir kurala göre verecekti, ancak o eski bir halkın 
mensubu olarak, sadece eskilerden kendisine ulaştığı şekilde muhafaza etmesi gerektiğine inanmıştır.” Saint 
Augustin, aynı eser, aynı yer V. 
490 Saint Augustin, aynı eser aynı yer,  VI, 5. 



 166 

teolojiyi halktan gizleme amacını gütmesinin göstergesi olduğunu ileri sürmektedir. 

Ancak, Varro’dan şu sözleri naklederken de, yurttaşın sivil teolojiyi iyi bilmesi ve 

uygulaması gerektiğini de kabul etmiş olur: 

 

  Bununla birlikte, sivil teolojiyi inceleyelim. Şehirlerde yurttaşların ve 

özellikle rahiplerin bilip uygulaması gereken üçüncü bir teoloji vardır” der 

(Varro). Resmi olarak hangi tanrılara ibadet edileceği ve bunun hangi 

törenlerle ve hangi tür kurbanların adanarak yapılacağına (ait bilgiler) 

teolojinin bu türünde bulunur.491  

 

     Augustin’e göre, Varro’nun sivil teolojiyi natürel teolojiden  ayırması dahi sivil 

teolojinin yanlış istikamette bir teoloji olduğunu göstermeye yetmektedir.492  Diğer 

taraftan, Varro, teolojilerin her üçüne de uygulama alanı tanımaktadır: “Birinci teoloji, 

özellikle tiyatroya, ikincisi dünyaya, üçüncüsü ise devlete uygundur.” 493Ancak, en 

değerlisi Stoa felsefesine dayanan natürel teolojidir ve dünyaya aittir. Dünyadan (tabiat, 

evren) daha mükemmel bir şey tasavvur edilemez. Devlet (civitas), dünya ile her zaman 

uyum içinde değildir, dolayısıyle da sivil teoloji doğal teolojiye bağlı değildir; buna 

karşın, tiyatro onu kuran şehirden (ya da devlet) soyutlanamadığı gibi, teoloji 

Fabulari’nin de sivil teolojiden ayrılması mümkün değildir. Varro, sivil teolojiyi sert 

biçimde eleştirmektedir, ancak Augustin: “Birinci ve üçüncü olarak (kabul ettiğimiz) 

diğer iki teolojiye yani tiyatro ve devlete ait olanları Varro ayrıştırmış mı, yoksa 

bağdaştırmış mıdır?” 494 diye sorduktan sonra, şu sonuca varır: “Zira, daha ilk bakışta 

devletlerin dünyada olduğunu kabul ettiğimize göre, şehre ait olanın dünyaya da ait 

olduğunu da kabul ederiz. Gerçekten de, yanılgıya düşmüş görüşlere göre, şehirlerin 

kendi kültürleri ve çeşitli inançlarının dünyada ya da dünya dışında hiçbir yerde 

bulunmamasını gerektiği sonucu ortaya çıkar. Tiyatroya gelince, şehirde değil ise, peki 

nerededir? Şehir (devlet) olmasa, şehir için inşa edilen tiyatro olur mu? Tiyatro olmaz 

ise, sahne oyunları sergilenebilir mi? Varro’nun kitaplarında keskin bir gözlemle ele 
                                                
491 Saint Augustin, La Cité de Dieu, aynı yer. 
492 Saint Augustin, aynı yer, VI, aynı yer.  
 
493 Saint Augustin, aynı yer, VI, aynı yer. 
494 Augustin, aynı eser, VI, aynı yer.  
 
 



 167 

aldığı oyunlardaki kutsal sözler, sahne oyunları olmasa sergilenebilir mi?”495 diyen 

Augustin, Varro’nun filozofların teolojisi ve devletin teolojisi arasında yaptığı ayırımın 

sınırlarını ortadan kaldırır. Augustin, Roma teolojisinin bugün ortadan kaybolmuş olan 

yapıtlarını Tanrı Devleti’ne kayıt altına alırken, Scaevola ve Varro arasındaki ayırımı da 

tarihe kaydetmiş olur. 

 
Varro’nun eseri De Philosophia’nın  Tanrı  Devletindeki    Felsefi  Yorumu  

 

           Varro için ‘din’ herşeyden önce, toplumun sosyal yaşamının temelidir;496 Roma 

dinini akılcı bir yöntemle ve yukarıda da anlattığımız gibi  Stoa felsefesine uygun bir 

biçimde yorumlamaya çalışır. Augustin için ise, hakiki bir dinin tek bir ulusa 

indirgenmesi anlaşılır bir şey değildir.497Varro’yu dinde sosyal hayatı ve insanları kutsal 

değerlerin önüne almakla suçlar: 

 

Oysa Varro, önce şehirler, sonra da şehirler tarafından kutsal şeylerin 

meydana getirilmesi nedeniyle birinci olarak insanlara ait şeylerden, ikinci 

olarak da kutsal şeylerden sözetmiş olduğunu bizzat tasdik eder. Fakat, 

hakiki din dünyevi bir şehir tarafından kurulmamıştır; Göksel site’yi kuran 

Tanrı’dır. Ebedi hayatı bahşeden hakiki Tanrı’nın  inananlara esinlediği ve 

öğrettiği şey budur. Sonuç olarak, Varro önce insanlara ait şeyleri, sonra  

kutsal şeyleri ele almıştır. Đşte bu hususta yaptığı açıklama:“Nasıl ki ressam 

tablo dan önce, mimar da bina dan önce varsa, aynı şekilde şehirler de 

yarattıkları kurumlardan önce vardılar.” 498  

                                                
495 Saint Augustin, aynı eser, VI, aynı yer. 
496 H. Hagendahl, Augustin and The Latin Classics, Vol.2, s. 615. 
497 “Oysa, bu mükemmel, ustaca yapılmış bölümlemeler ve ayırımlar arasında ebedi  hayata ulaşmayı ümid 
etmek çok büyük bir ihtiyatsızlıktır; söylediklerimden ve söyleyeceklerimden çıkan sonuç, kalbinden  gelen bir 
inatla kendi kendine düşman olmayan herkesin gözüne çarpan bir hakikatin varolduğudur, çünkü burada 
sözkonusu olan insanlar  veya-düşmanlarımızın ileri sördüğü gibi ‘iyi’ demonlar  değil, açıkça ifade etmek 
gerekirse, hiçbir itiraza mahal bırakmayacak şekilde berbat ve kötü ruhlar olan demonlar’a dayanan  
kurumlardır. Büyük bir gizlilik içinde ve inanılmaz bir kıskançlıkla, hakiki dine inanmayanların düşüncesine, 
ruhlarını giderek tüketen  kötü fikirler sokarlar, onları sarsılmaz ve ezeli olan hakikatle uyum sağlama ve  
birleşme kabiliyetinde yoksun bırakırlar.Bazen de açıktan açığa aldatıcı işaretler göndermek suretiyle 
yapabildikleri ölçüde onların hislerine telkinde bulunarak haklı olduklarına inandırırlar.” Saint Augustin, La Cité 
de Dieu,  VI, 4. 
498 Saint Augustin, aynı eser , VI, 4. 
 
 



 168 

                    Varro’nun teolojisinde, Tanrı, evreni  motu ac ratione olarak  yöneten sıfatıyla 

evrenin ruhu anlamına gelir. Bu stoacı Tanrı kavramını Varro akademideki hocası 

Antiochus’tan öğrenmiştir.499 

                     

            Yine aynı kitabın yedinci bölümünde,  Augustin Varro’nun Janus’u dünya ile, 

dünyadaki herşeyin başlangıcı ve bitişi ile   özdeşleştirdiğini belirttikten sonra bitişler, 

sınırlar için Terminus isimli başka bir tanrı varken bu işlevi neden Janus’un da 

üstlendiğini sorar. Eğer dünya (evren) Janus ise, Jupiter nasıl olup ta dünyanın kendisi 

olabilir ? Augustin buradaki çelişkiye dikkat çekiyor. Varro’nun tarifine göre, Jüpiter 

dünyada olup biten herşeyin nedeninin kaynağı ise, zaman itibarıyla Janus’dan önce 

gelmelidir, çünkü  neden etkiyi ve başlangıcı önceler. Yine Varro’nun erkek ve dişi 

tanrılara göğü (tanrıların mekânı olarak) atfetmesi, iyi karşılanmamalıdır. Minerva 

göksel tanrılar arasında ikamet ederken Neptunus (Neptun) ve Dis Pater’in yeri 

yeryüzüdür.500  Merkür ve Mars’a gelince onların ikameti ile ilgili bir yorum bulmak 

imkânsızdır.501  

 

                    Augustin animus mundi (evrenin ruhu) olarak adlandırılan Stoacı tanrı 

kavramını ve  Varro tarafından yapılan bu metaforik uyarlamalarını onaylamaz. Evrenin 

ve onun ruhunun tanrısallaştırılması niyetine karşı çıkar. Ona göre, Platoncular  

hakikate Varro’dan çok daha fazla yaklaşmışlardır: Varro doğal teolojiyi  bu dünya ve 

                                                
499 “Doğal teoloji hakkındaki  eski düşüncelerinde, aynı Varro, kendi görüşüne göre, Tanrı’nın ‘evrenin 
ruhu’olduğunu ve bu evrenin Tanrı’nın ta kendisi olduğunu açıklamıştır. Fakat nasıl ki beden ve  ruhtan 
müteşekkil akıllı bir  insan  ruhu sayesinde akıllı olarak nitelendiriliyor, aynı şekilde evren (mundus) de bizzat 
Tanrı oluyor. Varro burada, bir anlamda,  Tek bir Tanrı’nın varlığını kabul eder görünüyor; fakat onun varlığına 
diğer birçok tanrıyı daha eklemek için evrenin yer ve gök olmak olmak üzere iki bölüme ayrıldığını ekliyor. Gök 
aethera (eter) ve hava (aera) dan, yeryüzü ise su (aqua) ve topraktan (humus) oluşuyor. Bu elemanlar arasında  
en yüksek konumda olan  eter; hava onun altında yer alıyor, su üçüncü sırada bulunuyor, dördüncü sırada, en 
altta ise toprak var. Bu dört elemanın herbirinin ruhu var, eter ve havanın ruhları ölümsüz varlıklara  ait, su ve 
toprağınkiler  ise ölümlülere ait. En yukarıda, göğün en yüksek mertebesinden Ay’ınkine dek inen eter’e ait 
ruhlar, yıldızlar ve gezegenlerde  ikamet ediyor, biz aklımız  ve gözlerimizle göksel tanrıları onlarda tanıyoruz. 
Ay küresi ve bulutlar ve rüzgarların bulunduğu bölgenin en yüksek mertebesinde gözle değil akılla kavranan 
havadaki ruhlar bulunuyor, bunlara Lares  (evi bekleyen ve koruyan  tanrılar), heroes (yarı tanrılar: ölmüş 
kahramanlar) ve genios (her bireye ait farklı ruhlar) olarak adlandırılıyor. Đşte kısaca doğal teolojinin  kısaca 
anlattığımız mukaddemesi bu. Doğal teoloji (theologia naturalis) yalnızca Varro’nun değil çok sayıda filozofun  
onayladığı teolojidir.” Saint Augustin, aynı eser,  VII, 6. 
500 Saint Augustin , aynı eser,  VII. 28. 
501 Saint Augustin , aynı eser,  VII, 14.  

.  

 



 169 

onun ruhuyla sınırlandırmış, Platoncular ise, ruhun doğasının üstünde olan  ve yalnızca 

görünür dünyayı değil fakat aynı zamanda tüm ruhları yaratan bir Tanrı’yı kabul 

etmişlerdir. 

 

        Bu noktada, Augustin’in Varro’ya getirdiği eleştirinin  esas noktası Varro’nun 

metaforlar yolu ile geleneksel tanrılara ait anlayışı theologia naturalis ile  uyumlu hale 

getirmeye çalışmasıdır. Çünkü theologia civilis ile theologia naturalis birbirine taban 

tabana zıttır. 

 

        Augustin, Tanrı Devleti’nin XIX. kitabının ilk üç bölümünde Varro’nun Liber 

De Philosophiae isimli eserini kitabın kendi yorumuyla anlatır: Varro’nun eserini insan 

hayatıyla ilgili hedeflerini ortaya koymak için kullanmıştır, çünkü bu eser Yüce Đyi 

hakkında (de finibus bonorum: hakiki iyiler hakkında) Hıristiyan inancının pagan dinin 

deki karşılığını göstermek açısından uygun felsefi fikirler içermektedir. Varro’dan önce 

Carneades ve Varro’nun hocası Ascalon’lu Antiochus tüm mevcut ve 

muhtemeldoktrinleri  çalışmışlardır. Varro bu işi çok daha ileri safhaya taşımış ve 288 

den daha fazla olasılığı elden geçirmiştir. O, başlangıç noktası olarak,  insan doğasının 

içgüdüsel bir itkiyle çok istediği, açlığını duyduğu  dört arzusunu tespit etmiştir:  

voluptas ve quies (sukunet) doğa’ya uygun  (prima naturae) ait arzular, diğer iki arzu ise 

bedensel ve zihinsel beceri ve avantajlardan oluşuyor. Erdem (virtus) le bağlantılı olarak 

bu dört ana unsur muhtemel oniki adet  uyumlu birleşimi doğurur: bunların herbiri 

sayesinde virtus en vazgeçilmez öğe haline gelir, şöyle ki  herbiri erdem sayesinde 

arzulanır ya da herbiri erdem olmadan bir diğeriyle birleşemez. 

 

        Oniki adet muhtemel   felsefi tavır belirledikten sonra bunları çoğaltmak için dört 

adet değişkene (diffrentia) başvurur: 1. Diffrentia ex sociali vitae: Herhangi birisi kendi 

ya da bir başkası  adına sözkonusu bölümlerden (sectae) birinde ortaya çıktığında  

birinci differentia içinde yer alıyor. 2. Differentia ex Academicis novis: Bir fikri doğru 

ya da  akademiyle uyumlu olarak muhtemel kabul ettiğinde ikinci diffrentia içinde yer 

alıyor. veyahut  3. Differentia ex Cynicis:  Alışkanlıkları ve yaşam tarzlerı açısından 

Kiniklerin diğer filozoflarla  olan  farklılıklarına vurgu yaptığında üçüncü differentia da 



 170 

konumlanıyor, son olarak da  4. Differentia başlığı altında  herhangi birisinin yaşamına  

vitam otiam (münzevi hayat) ya da vitam negotiatam (aktif iş hayatı), veyahut vitam 

exturoque genere temptatem (birlikte  geçen dengeli hayat:  akrabalık, evlilik vb.) 

isimlerini verdiği yaşam tarzlarını topluyor. Bu tür değişkenler kullanmak suretiyle 

Varro tam 288 adet görüşe ulaşarak Yüce Đyi nin mümkün olabileceği sonucuna varıyor. 

          

Gerard O’Daly  bu sınıflandırmayı  şematik bir  şekilde açıklıyor:502 

Varro’ya göre insanların doğal ve içgüdüsel olarak arzuladığı dört şey: 

A1.  Zevk, 

A.2  Sakin (münzevi) hayat, 

A3.  Her ikisinin  kombinasyonu, 

A4.  Doğaya uygun olarak zihinsel ve bedensel bütünlük ve beden sağlığı  

 Varro birinci grup değişkenlerini (differentiae) şu şekilde saptıyor: 

                      B1. Erdem (eğitim yoluyla elde edilen) dört arzu için gerekli: Burada nihai 

hedef fiziksel zevke ulaşmak  ve erdem bu hedefin gerçekleşmesi için gerekli. 

    B2. Dört arzu erdem için gerekli: Burada nihai hedef erdem. (örneğin vatanı 

için kendini feda etmeye hazır olmak ve vatana hayırlı evlatlar yetiştirmek). 

    B3. Erdem ve dört arzu birlikte nihai hedef olduğunda  bunların peşinde koşan 

insan için gerekli. 

 

           Varro burada ikinci olarak bir çift  değişken (differentiae) daha üretiyor: 

                     C1. Nihai hedefler onların peşindeki bireyin selameti için olduğunda, 

   C2. Nihai hedefleri kendi selametimiz için ister gibi başkaları için istediğimizde. 

 

          Üçüncü değişken kategorisini  epistemolojik açıdan sınıflandırıyor: 

    D1. Bu görüşler kesin olarak telâkki edildikleri503 için tasdik edilir (tıpkı 

Stoacılar’ın kendi görüşlerini savundukları gibi). 

    D 2. Bu görüşler kesin olmayan ya da muhtemel  olanı tasdik eder  (tıpkı septik 

Yeni Akademi mensuplarının yaptığı gibi) 

Son grup değişkenler (diffrentiae) yaşam tarzı ile ilgilidir: 

                                                
502 Gerard O’Daly, Augustine’s City of God,  Clanderon Press Oxford, New York:1999, s.197-198. 
503 Hakiki bilgiye ulaştırdıkları varsyıldığı için. 



 171 

    E 1. Kişi felsefi eğilimleri gereği filozofların yaşam biçimini seçebilir. 

    E 2. Kişi  Kiniklerin yaşam tarzını seçebilir.504 

           Nihai olarak  üç tür yaşam tarzı ortaya çıkar: 

    F 1.  Münzevi hayatı tercih edenler. 

    F 2.  Faal yaşamı tercih edenler.. 

    F 3.  Her ikisini birlikte yaşayacakları bir yaşam tarzı seçenler. 

Bu değişkenlerden her biri bir diğeriyle birleştiğinde Varro 288 olasılığa ulaşıyor: 

4A x 3B x 2C x 2 D x 2 E x 3F= 288 

 

           Augustin Varro’nun Yüce Đyi’sini eleştiriyor 

         

      Varro alınan felsefi tavrın nihai Đyi (ya da yüce Đyi) ve insan mutluluğunun 

doğası bakımından belirleyici olduğunu savunuyor. C-F seçenekleri nihai Đyi’nin  

tarifinde belirleyici bir soru ortaya koymuyor505. Dolaysıyla  geriye  sadece oniki grup 

oluşturmaya olanak veren  A ve B  kalıyor. Ancak Varro zevk ve sükunetin birlikte 

doğaya uygun  temel  arzular  (prima naturae) olduğunu savunarak grup sayısını  

sınırlama getiriyor. Dolayısıyle,  A  temel arzuların birarada kabul edildiği tek bir 

kategori haline geliyor. Sonuç itibarıyla, dikkate alınacak tek değişken (differentiae) 

olarak  geriye B kalıyor.506  Bu seçenekler üzerinde durarak Varro  yüce Đyi için üç 

yönlü bir sıralama yapmış oluyor. Bu çerçevede,  yüce Đyi: Ruhta, bedende ve her 

ikisinde bulunuyor. Đnsanın en iyi ve en mükemmel kısımları beden-ruh bütünlüğü, yüce 

iyi  bu bütünlük sağlandığında mümkün olabiliyor. B3 ve A4 birlikte mutluluk 

derecelerini ortaya koyuyor: Varro erdemi mutluluğun zorunlu koşulu olarak saptıyor. 

Varro’ya göre, kişi bedensel iyilere sahip olmadan da mutlu olabildiği gibi, bazı 

bedensel iyileri diğerlerine tercih edilebilir. Bu noktadan sonra, Varro doğaya 

uygunlukta temel olarak kabul edilmeyen kategoriler arasından C-F yi tercih ediyor. C2,   

D1, ve F3 ‘ü seçiyor E ‘ye ilgisiz kalıyor. Varro kendisinin ve Cicero’nun hocası 

Ascalon’lu Anthiocus’un otoritesine  vurgu yaparak bu tavrın Platon’dan Ptoleme’ye 

dek eski Akademi ‘ye ait olduğunu belirtiyor. 

                                                
504 Ayrıca bkz. Saint Augustin, aynı eser, XIV, 20; XIX, 19. 
505 Saint Augustin, aynı eser,  XIX, 1. 
506 Saint Augustin, aynı eser, XIX, 2. 



 172 

      

    Augustin, karşı görüşünü Varro’nun  sınıflandırma yoluyla kurduğu olasılıklar 

çatısı üzerinden oluşturuyor. Varro’un A-C değişkenlerine bağlı olarak erdem ve toplum 

hayatıyla bağlantılı olarak yüce Đyi’yi tarifi, hayatta kesin bilgiye ulaşılabilmeye ilişkin 

sorular, yaşam tarzları ve bunlara bağlı olarak faal hayat ile temaşaya dayanan münzevi 

hayatı tartışır507 Augustin burada  ereksellik (teleology) ilkesinin kendisine değil felsefi 

erekselliğe karşı çıkmaktadır. Bir Hıristiyan için nihai ya da yüce Đyi ebedi yaşam nihai 

Kötü ise ebedi ölümdür. Augustin’e göre doğru yaşam Tanrı’nın inayetiyle imana göre 

yaşamaktır. Varro’nun temel yanılgısı yüce Đyi’yi içinde yaşadığımız fiziki dünyada 

araması,  mutluluğun ve erdemin dünyevi yaşamda elde edilebileceğine inanmasıdır.508 

 

     Yukarıda O’Daly’in şemasından hareketle kısaca değindiğimiz gibi, Tanrı 

Devleti’nin bu sorulara cevabı, ebedi hayatın yüce Đyi’yi, ebedi ölümün ise nihai 

Kötü’yü temsil etmesidir. yüce Đyi ile nihai Kötü’yü dünyevi yaşamla sınırlandıranlar, 

kendi kendilerini mutlu etmeye çalışarak, mutlu olmayı istemek gibi tuhaf bir hayalin 

peşindedirler: 

 

Aslında bu yaşamda bize, varlığı ile imanı verenin inanmamız ve dua 

etmemiz için yardımı olmasa, kendimiz için iyi olanı görecek durumda 

değiliz; iyiyi kendi başımıza yaşama imkânımız olmadığına göre, bu 

yaşamı imanda aramalıyız. Yüce Đyi’nin bu dünyada olduğuna inananlar, 

sistemlerini, onu beden ya da ruha, zevk (voluptas) ya da erdem (virtus), ya 

da biri ile diğerine, münzevi  sakin hayata (quies) ya da erdem’e veyahut 
                                                
507 Saint Augustin, aynı eser, XIX, 18-19. 
508 “Hizmetkârları, çocukları ve karısı gibi aile bireyleri arasındaki şefkat ve bağlılığın, gerek aile ocağından 
şehre, şehirde yaşayanlardan diğer yurttaşlara uzanan sınırı aşıp evreni (mundus) ve toplumsal hayat yoluyla 
bağlandığı diğer uluslara ulaşması şeklinde olsun; gerekse göğü ve yeri kapsayan evrende (mundus) bizim 
melekler olarak adlandırmaya alıştığımız, filozofların ise akıllı kişilerin dostları olarak nitelendirdikleri tanrılara 
ulaşmaları şeklinde olsun, kişinin yakınları için iyi olanı kendisi için iyi olanı sevdiği gibi sevdiği, kendisi için 
arzuladığı avantajları yakınları için de arzuladığı mutlu yaşamı hâlâ bu dünyadaki sivil yaşamda buluyorlar. Bu 
soruna kendini adamış olanlar için, kinizm (cynique)  felsefesine bağlı olanlar olsun  ya da bir başka tür felsefi 
düşünceye bağlı  olsun, filozofların tatbik ettikleri yaşam tarzının önemi yok, aktif veya münzevi ya da her 
ikisinin karışımı olan mutedil yaşam olmak üzere, üç tür yaşamdan üçüncüsünü tercih ediyorlar. Cicero’ya göre 
eski akademiden ziyade Stoa’ya (Portique) ait olan; ancak Varro’nun  kendisinin ve Cicero’nun hocası olan 
Antiochus’un tanıklığı üzerine teyid ettiği gibi eski Akademi’nin doktrini ve öğretisi  bu idi Ancak, işin bu tarafı 
bizim için önem taşımıyor, çünkü amacımız insanların görüş farklarını göstermekten ziyade, şeylerin temelinde 
yatan hakikati ortaya koymaktır. Saint Augustin, aynı eser, XIX, 3. / Antiochus, 5. Akademinin şefi olmuştur. 
Akademi, Ascalon’da idi ve Đ.Ö. 1. yüzyılda parlamıştı. Belirleyici özelliği, antik çağın üç büyük okulunu 
uzlaştırmaya çalışması idi: Akademi-Lise-Stoa. 



 173 

her ikisine, zevk ve münzevi hayatın birlikteliğine, ya da erdeme, veyahut 

bunların birlikte olmasına, son olarak da doğanın temel iyilerine 

indirgediler. Eşsiz mutluluğu ölümlü dünyaya yerleştirmek ve onun 

özellikle bu niteliklerden kaynaklandırmak, her halükârda, bir gururdan 

başka bir şey değildir. Hakikat, aziz Paulus’un da dediği gibi, bu gururla 

alay eder: “Rab, hikmetlilerin düşüncelerinin boş olduğunu bilir. Bu 

nedenle, kimse insanlarla övünmesin. Çünkü her şey sizindir. Gerek 

Paulus, gerek Apollos, gerek Kifas, gerek Dünya, gerek Hayat, gerek 

Ölüm, gerek hazır olan şeyler, gerek gelecek şeyler; hepsi sizindir ve siz 

Mesihsiniz; Mesih de Allah’ındır.”509  

 

     Augustin burada, Varro’nun eşsiz mutluluk (summum bonum) hakkındaki 

görüşünün yanlışlığını kanıtlamaya çalışmaktadır. XIX. kitabın  dördüncü  bölümünde 

prima naturae (doğaya uygunluğu)’i ele alır. Bu bölüm, Cicero’nun De Finibus 

Malarum et Bonorum isimli eserinin 2-5. kitaplarından esinlenmiştir.510 Ascalonlu 

Antiochus tarafından kurulan okulun görüşleri Varro tarafından nakledilir. Varro’nun 

katkısı, insanın zihinsel ve fiziksel melekeleri ile avantajlarının seçilip ayrılmasıdır. 

(Duyumlar, akıl yürütme, zekâ, bedenin bütünselliği, sağlık, fiziksel güç vb.)511  Ancak 

Augustin’in görüşü bir hayli farklıdır. Ona göre, bütün bunlar geçici ve kesin olmayan 

şeylerdir. Üstelik zarara uğramaya ve insanın ölümüyle yok olmaya mahkumdurlar. 

Erdem’in kaynağını tartışan Augustin, Varro’nun terminolojisini aynen 

aktarmaktadır:512  

  

Son olarak erdem (virtus), eğitim yolu ile öğrenildiği için, doğadaki temel 

iyiler arasında yer almaz; bununla beraber, insanın iyileri arasında birinci 

sıraya yerleşmeyi talep ederken bu ölümlü dünyadaki işlevi nedir? Onun 

işlevi, insanın dışarıdan değil, ama içinden gelen, kendine yabancı değil, 

ama şahsına ait kötülüklerine karşı amansız bir savaş yürütmesi değil 

                                                
509 Saint Augustin, aynı eser, XIX, 4. / Kitab-ı Mukaddes,  Korintoslulara Mektup, 1, Bab 3, 22-23. 
510   Cicéron, Des vrais biens et des vrais maux (Lat.De Finibus Malarum et Bonorum) livre II , livre III, livre III, 
livre IV, livre V.  http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/cicero_finibusII/ 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/cicero_finibusIII/ 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/cicero_finibusIV/ 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/cicero_finibusV/ 
511 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX, 4. 
512 H. Hagendahl, aynı eser, s. 624. 



 174 

midir? Grekler tarafından G-Sophrosune ve Latinler tarafından da itidal 

(temperance) olarak adlandırılan erdem, zaafa düşmüş insan zihninden 

muvafakat almalarından endişe ettikleri bedensel arzuları frenlemiyor mu? 

Aziz Paulus’un dediği gibi; “Çünkü beden ruha karşı arzu eder.” bizde 

hiçbir kötülüğün var olmadığı hayaline kapılmayalım ve Paulus, şöyle 

devam ediyor: “Ve ruh, bedene karşı arzu eder: Çünkü istediğiniz şeyleri 

yapmayasınız diye, bunlar birbirlerine zıttırlar.”513 G-Sophrosune: 

Cicero’ya göre, Grekler itidal, ölçülü olma olarak adlandırılan erdeme 

sophrosune adını veriyorlar. 514 

 

           Augustin’e göre, dört erdem insanın özgür iradesiyle iyiye Tanrı’sına yönelmesi 

halinde kötüden uzaklaşabileceğinin mümkün olduğunu vurgulayarak özgür iradenin 

dört erdem önündeki önceliğine ve ayrıcalığına vurgu yapar.515 

 

     Augustin, iyi ve kötü sıfatları hakkında, Stoacılar’ı, Akademiciler ve Peripatetici 

(Aristoteles ekolüne bağlı olanlar) ile karşılaştırırken, Varro’nun eserinden pasajlar 

naklederek filozofların mutluluk hakkındaki görüşlerindeki tutarsızlıkları sergilemeye 

çalışır : 

                                                
513   Saint Augustin, aynı eser,  XIX, 4.   Kitab-ı Mukaddes, Galatyalılara Mektup, Bab 5, 146, Fakat diyorum: 
Ruh ile yürüyün, ve bedenin arzusunu asla icra etmezsiniz. 17. Çünkü beden ruha karşı ve ruh bedene karşı arzu 
eder; çünkü istediğim şeyleri yapmayasınız diye bunlar birbirlerine zıttırlar. Fakat ruh size kılavuzluk ediyorsa 
şeriat altında değilsiniz.” 
514Fr. temperance, moderation. Cicéron, Les Tusculanes, livre III, 8. (Lat. M. TVLLI CICERONIS 
TVSCVLANARVM DISPVTATIONVM LIBER TERTIVS). 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Cicero_tusculanesIII/precise.cfm?txt=audeamus 
515 “Tenin (bedenin) ruhla aralarında herhangi bir ayırım olmaksızın, uyum içinde kalmasını bir kenara 
bıraktığımızda ve Yüce Đyi’nin bizde gerçekleşmesini istediğimizde, amacımız nedir? Fakat, yaşamda kudret 
arzumuza baskın çıktığı için, hiç olmazsa Tanrı’nın yardımıyla ruhun tenin baskısına boyun eğmesine ve ruhun 
bozguna uğramasının bizi günahı tasdik etmeye sevk etmesine izin vermeyelim. Ah ! Đçinde bulunduğumuz bu 
içimizdeki savaşta muzaffer irademizin bedeli olan ebedi mutluluğun bizim elimizde olduğuna inanmayalım. 
Tutkularından tamamen arınarak bu denli yüksek hikmet  mertebesine kim varabilmiştir ? Ve ihtiyat olarak 
adlandırılan erdem, tüm özenini iyiyi kötüden - birinden kaçarken ve diğerini ararken hiçbir yanlışa düşmeden – 
ayırt etmek için kullanmıyor mu? Buradan hareketle, ihtiyatın bizzat kendisi gösteriyor ki, ya biz kötüye, ya da 
kötü bize bulaşmış. Günah işlemeyi onaylamanın kötü, günah işlemenin cazibesine karşı koymanın iyi olduğunu 
bize bizzat ihtiyat gösteriyor. Ancak, ihtiyatın bizden uzaklaştırdığı, itidalin ise karşı koymamıza imkân verdiği 
kötüyü ne ihtiyat, ne de itidal yaşamdan söküp atmaya muktedir oluyor. Tatbikatı herkese hakkını vermek 
anlamına gelen adalet ruhu Tanrı’ya, teni ruha, ten ve ruhu Tanrı’ya itaate götüren doğanın adil düzeninin 
insanda dahi yerleştiği neticesine varılıyor, gün bitimi dinlenmeye çekilmeden ziyade, çabanın zahmetinde 
mevcut değil midir aslında? Ruh Tanrı’ya ne kadar az boyun eğerse, düşüncelerinde Tanrı’dan o denli uzaklaşır; 
ve ten ruha ne denli az boyun eğerse, ruha karşı duran o denli çok arzuyla beslenir.” Saint Augustin, La Cité de 
Dieu,  XIX , 4. 
 



 175 

 

Peripatetici’ler ve Varro’nun geleneğine bağlı olduğu eski Akademiciler 

gibi filozoflar da, kötülüğün varlığını itiraf ederken, daha çok kabul 

edilebilir bir dil kullanıyorlar; ancak yanlışları hâlâ dikkat çekici, ağırlığı 

çok fazla olan kötülüklere intihar etme yoluyla boyun eğmek gerektiğini 

kabul ederken, dünyevi hayatın mutlu bir hayat olduğunu ileri sürüyorlar. 

Varro: “Bedenin gördüğü işkenceler ve acılar arttıkça kötülükler de onlarla 

orantılı olarak artar ve bütün bu acılar ve ızdıraplardan kurtulmak için bu 

dünyayı terk etmek gerekir” diyor. Hangi yaşamdan ayrılmak Allah aşkına? 

Varro: “Bu denli çok kötülük altında inleyen yaşam” diyor. Şu halde nedir! 

Kötülüklerin orta yerinde bu mutlu hayattan mı kaçmaya karar vermek 

gerektiğini söylüyordun? Ya da onu bu kötülüklerden ancak ölüm yoluyla 

kurtulmana izin verdiği için mi mutlu yaşam olarak adlandırıyorsun? 

Tanrı’nın bu kararı ile ölmeye izin alamadığın gibi, bu kötülüklerden de 

kurtulamadığında ne olacaktı? Bu durumda, yaşadıkların sefil bir yaşam 

olarak nitelendirecektir, ansızın terk edildiğinde kesinlikle sefil olmayacak 

olan bu yaşam, ebedi de olsa, sen onun sefil bir yaşam olduğunu 

söylüyorsun,.. Onlara göre, bir insanı, bir bilge kişiyi, kendisini insan yapan 

her şeyden kopartıp ayırmak için, bu kötülüklerin şiddetinin çok fazla 

olması gerekir: Đnsanın hakikate uygun olarak doğanın ilk ve en kudretli 

sesini – ölüme karşı her daim bir tiksinti duysun ve kendisini ruh ve 

bedenin birleşmesinin doğurduğu yaşama sıkıca sarılma arzusuna bağlayan 

canlı bir varlık olma sıfatıyla hayatta kalma isteğine sevk etsin diye – kendi 

menfaati için edindiğini hepsi kabul ediyor. Söz konusu kötülüklerin – 

ruhun tüm gücü ve çabasıyla ölümden kaçmak isteyen bu tabii içgüdüsünü 

yenmesi ölümün bir dehşet nesnesi olmaktan çıkıp, bir ihtiyaca, bir arzuya 

dönüşmemesi ve insanı kendini öldürmeye sevk etmesi için – çok şiddetli 

olması gerekir. Bununla beraber, kendini kötülüklere yenik düşmeye terk 

eden bu güç, insanın kendisini katletme gücü ismini almayı hâlâ hak 

ediyorsa, insanın yönetimini ve himayesini üstlenen sabır tarafından artık 

korunamayacağı gibi, sabrın bizzat kendisi bu kuvvet tarafından yok 

edilecektir. Bilge kişinin, ancak bir başkası tarafından ölüme sürüklendiği 

takdirde, bunu sabırla kabullenmesi doğru bir şeydir. Bu filozoflara göre, 

bu talihsizlikler, kötülükler ve insanı böylesi bir suikaste sürükleyecek 



 176 

tahammül edilemez şeyler olarak kabul edildikleri zaman, insan intihara 

mecbur edilmiş olur. Tahammül edilemeyecek derecede ağır ve insanı 

canından bezdiren, sayılamayacak kadar çok olan kötülüklerin tehdidi ve 

boyunduruğu altında ezilmiş olan bir hayat, asla mutlu bir hayat olarak 

adlandırılamaz.”516  

   

 Augustin, Varro’nun ayırt edici başlıklarından (differantia) birincisi olan sosyal 

hayatın, aile ocağındaki, farklı şehirlerde yaşayan halklar arasındaki ilişkilerdeki 

tezahürlerini Cicero ve Terentius’tan yaptığı alıntılarla zenginleştirerek tasvir eder: 

Asayiş, iç çatışma ve hatta iç savaş gibi sorunlarla baş etmeye çalışan şehirler  

büyüdükçe sorunları da artmaktadır.Yasa koyucunun tutarsız uygulamaları, yargıçların 

mahkumun suçlu olup olmadığını kanıtlayamadan cinayetle itham etmek zorunda 

kalması gibi, kararlarını yönlendiren ahlâki baskı, insanlığın sefaletinin göstergesidir. 
517 Acaba akıllı bir adam bu iç karartıcı sosyal hayatta yargıçlığa soyunmalı mıdır? 

Augustin’e göre “evet”. Çünkü, akıllı kişi üstüne düşen görevi yerine getirmek 

zorundadır. Varro’nun görüşü ile uyum içinde, Augustin akıllı insanın zihni üretimini 

toplum yararına olan sivil faaliyetlerle bağdaştırması gerektiği kanaatindedir.  

 

           Halkların birbirleriyle ilişkileri, dillerin farklılığı yüzünden zarar görmekte ve 

insanları birbirine yabancı hale getirmektedir.518Hagendahl’e519göre, imperiosa 

civitas’ın egemenliği altındaki halklara kendi dilini dayatması neticesi, bu iletişimsizlik 

sorununun hafiflediği görüşü, Varro’nun yaşadığı dönemle bağdaşmaz ve kesinlikle 

Augustin’e ait bir değerlendirmedir. Augustin, bu noktada emperyalizm konusuna giriş 

yapmaktadır:  

 

                                                
516 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XIX, aynı yer. 
517  Saint Augustin, aynı eser,  XIX,  6. 
518 “Şehirlerden sonra, toplumların yaşadığı yer olarak üçüncü sıradaki dünya (mundus) gelir: Önce ev, sonra 
şehir ve son olarak da dünya (mundus), denizlerin derinliklerindeki bir uçurumu andıran dünyadaki tehlikeler, 
onun büyüklüğü oranında çoğalırlar. Ve her şeyden evvel, dillerin birbirinden farklı olması, insanları birbirine 
yabancı haline getirir; birlikte yaşama mecburiyeti yüzünden, dilleri olmayan hayvanlar, farklı türlerden de 
olsalar, yolda karşılaşan  iki insandan daha iyi anlaşırlar. Çünkü, diller arası farklılığın yol açtığı bu tek engel, bu 
iki yolcunun fikir alışverişinde bulunmasına engel olacaktır. Tabiatlarının bir gereği olan birbirine uygunluk, 
insanları birbirine bağlamaya yetmez; ve insan, köpeği ile bir yabancı ile olduğundan daha rahat eder.”   Saint 
Augustin, aynı eser, XIX,  7. 
519 Hagendahl burada Langeburg’un eserinden alıntı yapıyor. Langeburg Gunter, M. Terenti Varronis, Liber de 
Philosophia, Köln, 1939, s. 71 H.  Hagendahl, aynı eser, Vol. 2, s . 626. 



 177 

Đmparatorluk olarak kabul edilen bir site, boyunduruğu altına aldığı 

uluslara sadece kanununu değil, aynı zamanda dilinin sosyal ve barışçıl 

hakimiyetini de dayatır. Böylelikle, tercüman kıtlığına son verdiği gibi, 

onların çoğalmasını da sağlar. 520   

 

     Varro’nun inancına göre, bir devlet ve toplum, tanrıların katılımıyla mükemmel 

hale gelir. Augustin, tanrıların insanlara olan dostluğunu ve Varro’nun Yüce Đyi 

anlayışını kesinlikle reddeder. Roma tanrılarına inananlar, demonlar tarafından sürekli 

olarak aldatılmaktadırlar. Bu dünyada mutlak bir barış söz konusu olamaz. Augustin’e 

göre, yüce Đyi, ancak ebedi  barışta mümkün olabilecektir.521  

 

     Augustin Varro’yu kendine rehber olarak kabul etmiş ve onun eserlerinden çok 

sayıda alıntı yaparak, teoloğun bugün kaybolmuş eserlerini kayda geçirmiştir. Tanrı 

Devleti’nde Varro adı en az 80 kere geçmektedir.522 Roma dinini eleştirirken523 “Rerum 

humanarum atque divinarum libros”dan yararlanmışır. Tanrı Devleti’nin VII. kitabında 

da Varro’nun diğer bir eseri olan “De Genti Populi Romani” Augustin’e rehberlik 

etmiştir. IV. ve VII. kitaplarında Varro’nun “De Cultu Deorum” isimli eserinden 

yararlanmıştır. “De Genti Populi Romani” Dünyevi Devlet’le Tanrı devleti’ni 

karşılaştırdığı XVIII. kitabının rehberi olmuştur. De Philosophia’ya gelince, Varro’nun 

bu eseri, Augustin’in XIX. kitabında geniş pasajlar halinde yer almıştır.524  

 

Asylum’un anlamı ve önemi  

   

  Romalılar’ın sahip oldukları Dünyevi Devlet’i korumak ve büyütmek için büyük 

fedakârlıklara katlandıklarını, ancak Tanrı Devleti’inde  yurttaşların fethetme, bedel 

                                                
520 Bella justa: Haklı nedene dayanan  savaş için bk.Cicero, De  re Publica III. (Fr.Cicéron,  De La République) 
  
521  Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX,  9. 
 
  

 

 
522 H. Hagendahl, Vol.2, aynı eser, s. 628. 
523  Saint Augustin, La Cité de Dieu, IV. 
524 H. Hagendahl, aynı eser, Vol 2, s. 628. 



 178 

ödeme gibi problemlerle  karşılaşmayacaklarını müjdeler. Romulus’un Asylum’u ile 

günahları bağışlananların Devleti’ne kabulünü örnek olarak verir.525 Halikarnaslı 

Dionysius’un “Roman Antiquities”526 da anlattığına göre, Romulus’un  ülkesinin nüfusu 

çoğalsın diye Đtalya toprakları üzerindeki baskıcı rejimlerden kaçan insanların Roma’ya 

gelip sığınmalarına hoşgörü ile bakıyordu, sığınmacılar arasında ayırım yapmadan hepsini 

sorgusuz sualsiz kabul etti. Bu  fiilini Tanrı’yı şereflendirmek gibi bir bahane ekledi 

.Capitol ile şehrin kalesi arasına bir asylum inşa ettirdi ve orada bugün adı bilinmeyen bir 

tanrı adına tapınak yaptırdı. Buraya düşmanlarından artık zarar görmeyeceği güvencesini 

almış sefalet içindeki insanlar sığınıyordu. Dionysius’un anlatısına göre, Romulus bu 

çaresiz insanları ziyaret ediyor onlara  hoşgörü ve şevkat gösteriyordu. Romulus 

kendisinden yardım dilenenlerin koruyucusu (protector) idi, kendisiyle kalan 

sığınmacılara yurttaşlık hakkı verdiği için aynı zamanda iyiliksever (benefactor) di.527 

Augustin eserinde, Romulus’un krallığı döneminden Sabin kızlarının kaçırılışı ve diğer 

önemli olayları naklederken, yukarıdaki kısa alıntıda   Romulus’un asylium’unda yaptığı 

güzel işlerden söz etmiyor. Philippe Brugisser, Augustin’in Tanrı inayeti ile günahların 

bağışlanması konusunda Tanrı Devleti’ni yüceltmek için Romulus’un asylium’unu  Tanrı 

Devleti’nin solgun bir yansısı olarak göstermekle yetindiğini düşünüyor.  

 

   IV. Kitapta  Romulus’un ne tür insanları topladığı konusunda gerekli araştırmayı 

yapmayı ihmal ettiğini belirten Augustin’e göre,  Romulus bu insanlara iş, aş vermiş, 

onları eski gayri kanuni faaliyetlerinden (haydutluk gibi) vazgeçirmiş ve onları 

işkenceye maruz kalma korkusuyla suç işlemeye iten düşüncelerden uzaklaştırmış, son 

olarak onlara site yurttaşlığı vererek barışçı davranışlara sevketmiştir. Roma 

Đmparatorluğu’nun  sonraki dönemlerinde, Alarik’in işgal ettiği topraklardaki korku 

içindeki insanlar, aynı nedenlerle suça itildikleri için Augustin’in gözünde,  Romulus’un 

Asylum’u  soruna çözüm getirebilecek iyi bir örnek. Asylum suçlu insanlara kucak 

                                                
525 “quia remissio peccatorum, quae ciues ad aeternam colligit patriam, habet aliquid, cui per umbram quandam 
simile fuit asylum illud Romuleum, quo multitudinem, qua illa ciuitas conderetur, quorumlibet delictorum 
congregauit inpunitas.“, Saint Augustin, La Cité de Dieu,V, 17 
526 Dionysius of Halicarnassus,  Roman Antiquities, II içinde Romulus: the foundation of the Roman state and of 
Roman Law. 1-29. 
http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dionysius_of_Halicarnassus/home.html 
527 History, Apocalypse and the secular imagination, New Essays Augustine’s City of God  içinde Philippe 
Brugguisser, ‘The Romulean Asylum in Augustine’s City of God’, s. 95-96. 



 179 

açmakla beraber onları adaletten kaçıp suç işlemekten caydıran bir güce de sahip olduğu 

için yararlıdır.528 

 

           Augustin Alarik’in de  Romayı işgali sırasında Hıristiyan kiliselerine sığınanlara 

dokunmadığına dikkat çeker. Kilise ya da basilikalar devlette kutsal bir alan olarak 

ortaya çıkar. Augustin gelecek perspektivinde, Romulus’un krallığındaki Roma 

devleti’nin başlangıç dönemi ile  Hıristiyan devletini birbirine yaklaştırır. Asylum 

sayesinde Roma nüfusunu çoğaltmıştır. Hıristiyan devleti de, aynı yollla, Kiliselerinin 

asylum’u sayesinde büyüyüp gelişecektir. Ebedi Devlet’in oluşumu karşılığını Dünyevi 

Devlet’in doğuşunda bulur. Dünyevi Devlet ebedi olana giden yolda başlangıç 

noktasıdır. Augustin Yunanlıların  asylum olarak gördüğü  tanrıça Juno’ya ait tapınakta 

Truvalılar’a yaptıkları eziyetleri anlattığı pasajları Vergilius’un Aeneas destanından 

yaptığı aktarmalarla çarpıcı bir şekilde gözler önüne serer. Vergilius, Augustin için 

dinde, felsefede, siyasette ve ulusal ruhu temsil etmesi bakımından Romalıların 

karakterini ortaya koyan en iyi örnektir. Roma gelenekleri ve tasavvurlarına karşı çıktığı 

hususları tartışırken, Vergilius’un dizelerine başvurur. 

 

           Tanrı Devleti’nin ilk bölümlerinde529 Augustin, üzerinde hassasiyetle  durduğu 

sığınma konusuna ilişkin olarak,  Alarik’in tavrı ile Yunanlılar’ınkini mukayese ediyor. 

Alarik’in yönetiminde Roma’yı işgal eden Got’ların tutumunu Yunanlıların Truva’yı ele 

geçirdikleri sıradaki tutumlarıyla karşılaştırılır. Hıristiyan barbarlardan oluşan (Alarik 

ve Got’lar Ariusçu’durlar) Alarik ve ordusu bazilikalara sığınan Hıristiyanlara ve 

Paganlara dokunmamışlardır. Öte yandan, Truva’yı ele geçiren Yunanlılardan söz 

ederken Vergilius’un Aeneas destanından örnek olaylar nakleder. Yunanlılar 

kendileriyle aynı tanrılara tapan Truvalılar’ın tapınaklarını yerle bir etmişlerdir.530 

Aslında Truva’nın kendisi gibi tanrıları da fethedilmiştir. Truvalılar’ın ev tanrıları olan 

                                                
528 “Proinde omitto quaerere quales Romulus congregauerit, quoniam multum eis consultum est, ut ex illa uita 
dato sibi consortio ciuitatis poenas debitas cogitare desisterent, quarum metus eos in maiora facinora propellebat, 
ut deinceps pacatiores essent rebus humanis. “ Saint Augustin, La Cité de Dieu, IV, 5. 
529 Saint Augustin, aynı eser, I. 
530Virgile, L’Enéide, II, 166-168; 501-502, 761-767. 



 180 

Penates’ler531  Aeneas tarafından ikna edilmiş ve bu tanrılar onunla birlikte Đtalya’ya 

gitmişlerdir. Bu görevi Aeneas’a  Hector vermiştir.532  

 

           Augustin, Yunanlıların Truva tapınaklarını insafsızca yağlamalamalarını 

Vergilius’tan nakleder. Augustin burada pagan tapınaklarıyla Hıristiyanların kiliseleri ni 

karşılaştırmaktadır:533  

 

Böylesi büyük bir tanrıçaya (Juno)534 adanmış bir yer, mahkumları dışarıda 

bırakmak için değil, tam tersine, onların oraya hapsedilmesinden dolayı 

memnuniyet duyulan bir yer olarak seçilmişti. Oysa bu sığınak herhangi bir 

sıradan tanrıya adanmadığı gibi, tanrılardan oluşan bir halk yığınının 

ikamet yeri  olarak da seçilmemişti; bu tapınak Jüpiter’in kızkardeşi ve 

                                                
531 dii Penates : Penates (daima çoğul olarak kullanılır) aile tanrılarıdır ve aile ocağının kutsallığının 
simgeleridir. Penates aile bireylerini korur ve aile ocağının kudretini arttırırlar. Dii Penates ismini Penus 
sözcüğünden almıştır. Penus, evin yanı başında özel bir yerdir. Helenistik dönemden önce, her evin başlıca iki 
Penates’i vardı. Bunlardan biri, katı yiyecekleri, diğeri ise içecekleri korumakla görevliydi. Aile, günlük 
besinlerini Cella’da saklarken, toprağın ürün vermediği mevsimler için ayırdığı besinlerini evin merkezi olarak 
kabul edilen, evin yanı başındaki Penus’a koyarlardı. Cicero, De Natura Deorum, II, 68; Dictionnarie des 
Antiquiés Grecques et Romaines, A.J. Hild ‘Penates’ s.  376-381; Georges Dumézil,  Archaic Roman Religion, 
Vol 1, s. 342, 353-355. 
 
532 Virgile, aynı eser, II, 293. 
533 “söylediğim gibi, Truva bizzat Roma halkının anısıdır, tanrılarına ait tapınakları Truvalı yurttaşları aynı 
tanrılara tapan Greklerin ateşi ve demirinden (fer) kurtaramamıştır. Dahası: Juno’nun tapınağını korumakla 
görevlendirilmek üzere seçilmiş Phoenix ve acımasız Ulysee ganimeti bekliyorlardı. Juno tapınağında alevler 
içindeki Truva tapınaklarından çalınıp toplanan Truva hazineleri yığılı idi: Tanrılara ait masalar, masif altından 
vazolar, çalınan kıyafetler ve bunların etrafında da korku içindeki çocuklarla dehşet içindeki analardan oluşan 
uzun insan kuyrukları ayakta bekliyordu.” Virgile, aynı eser, II, 761-763;  Saint Augustin, aynı eser, 1, 4. 
 
 
534 Juno, Roma tanrıçalarının en önemlisidir. Kapitol’ün kraliçesidir. Doğumlara başkanlık ettiği gibi, 
takvimlerin de yöneticisidir. Etrüsk kökenli olan bu tanrıça, Juventas’ın, yani gençliğin kişileştirilmesi olarak 
hayatiyeti ve canlılığı korumakla yükümlüdür. Juno, kadının üretkenliği ile ilgilidir. Kapitol’de ikamet eden 
Juno, ayın (Calendas Junoni) doğmasını sağlayan tanrıçadır. Đlkbaharda, doğa uyanırken, (tempora fecunda) 
Esquilin tepesi ibadet yeri olarak belirlenmiştir. Bu, Romulus ve askerlerinin kaçırdığı Sabin kadınlarının ilk zor 
doğumunu temsil eden yerdir. Esquilin’de kurulan tapınak, Mars’ın Calendas’ına aittir ve Juno ile doğrudan 
bağlantılıdır; ancak Juno, Mart’tan Aralık’a kadar tüm ayların tanrıçasıdır. Kapitol’deki Juno’ya Regina yani 
kraliçe denir. Anne olması, doğurganlığı temsil etmesi nedeniyle, Juno, kraliyetle bağlantılı kılınmış bir 
tanrıçadır. Juno’nun da barışçı ve savaşçı yönleri vardır. Barışçı Juno’ya Juno Falerii, savaşçı Juno’ya ise Juno 
Lanvium adı verilir. Lanvium’un Magistiratus’u Juno’ya bir Flamen atamıştır.  Juno’ya ilişkin tariflerden de 
anlaşılacağı gibi, onun üç temel niteliği vardır: Biri savaşçı gücü, ikincisi bereketi, üretkenliği, üçüncüsü ise 
kutsal krallığı temsil eder. Diğer bir deyişle Juno, kadınların tanrıçası olarak nüfusu çoğaltır, aynı zamanda 
Romalıların savaşçı niteliğini onlara dayanıklılık vererek kuvvetlendirir ve iktidarı temsil eder. Kapitol 
(Capitolium): Jupiter, Juno ve Minerva’nın birlikte ikamet ettikleri tapınak. Bk. Georges Dumézil, Archaic 
Roman Religion, içinde ‘The Capitoline Triad’ Vol. 1 s. 283-310. 
 



 181 

karısı ve tüm tanrıların anası Juno’ya aitti. Juno’nun tapınağına tanrılardan 

ve onların alevler içindeki tapınaklarından çalınan hazinelerin kalıntıları 

yenilenlere hediye olsun diye değil, yenenler aralarında paylaşsın diye 

taşınmıştı. Burada (havarilerin tapınakları olarak kiliseler), başka yerlerde 

bulunmuş olsa da her nesne bu kutsal yerlere ait olarak kabul edildi ve dini 

bir saygı ve talihin yardımıyla getirildi. Orada ise, özgürlük yitirilmişti. 

Burada muhafaza edildi. Orada mahkumların kapatıldığı yer oldu, burada 

ise yasaklandı. Oraya tutsaklar kendilerine tepeden bakan düşmanlar 

tarafından köle haline getirilmek üzere hapsedildiler. Burada ise tutsaklar, 

düşmanlar tarafından özgür bırakılmak üzere getirildiler; son olarak orada 

Juno’nun tapınağı kendini beğenmiş, açgözlü ve ciddiyetten uzak 

Yunanlılar tarafından seçildi; burada ise Đsa’nın bazilikaları merhametli ve 

alçak gönüllü tavırlı vahşi barbarlar (Gotlar) tarafından seçildi. Belki de 

Yunanlılar kazandıkları zaferde kendilerine de ait olan tapınakları 

esirgemiş olsalar, onlara ne vurmaya ne de oraya sığınan bahtsız Truvalıları 

tutsak aldıkları söylenecekti. Fakat, şairlerin yaptığı gibi, Vergilius yalan 

mı söylemişti? Hiç de değil. Tam tersine, Vergilius devletleri ülkeleri ele 

geçiren düşmanların olağan metotlarını anlattı.  

 

                 Sallustius’un ifade ettiği gibi, Cato, Catilina ve arkadaşları olan komplocular 

hakkında Senato’da yaptığı bir konuşmada, bu metotları hatırlatmaktan geri durmaz: 

“Genç kızların, delikanlıların kaçırılması, çocukların anne ve babalarının kollarından 

kopartılması, annelerin savaşta kazananların zevkine hizmet için kullanılması; 

yağmalanan, yakıp yıkılan evler ve her tarafta kadavralar, kan ve silah, acı ve keder.” 535 

Sallustius, tapınaklardan söz etmese, düşmanların tanrıların ikamet yerlerine saygı 

görme alışkanlıklarına sahip olduğunu sanacaktık der Augustin. Ve dahası, yabancı bir 

ırktan düşman yerine, yüksek düzeyde senatör ve Roma yurttaşı olan Catilina ve 

taraftarları tarafından Roma tapınakları böylesi bir muamele görmekten korkmalıydı. 

Burada söz konusu olan yitirilmiş insanlar ve vatanın katli idi. 536 Augustin’in bu 

meseleye vurgu  yapmaktaki amacı, Yunanlılar’ın ve daha sonra Romalılar’ın 

                                                
535 Saint Augustin burada Sallistius’tan alıntı yapıyor: Sallistius, Catilina  I, 9. 
536 Saint Augustin, La Cité de Dieu, I, 5. 



 182 

paganların tapınaklarına sığınanları korumadığını, Romalılar için tapınakların artık 

sığınılabilecek yerler olmaktan çıktığını göstermektir.537 Tam bu noktada  sözü Romalı  

       komutan Marcus Marcellus’a getirir. Marcus Marcellus 538Syracusa ’yı ele geçirmeden 

evvel, bu şehir için gözyaşı döktüğü söylenmiştir.539 Marcellus, öncelikle utanma 

duygusunun düşmanda dahi muhafaza edilmesi gerektiğine dikkat çekiyor. Şehre saldırı 

emri vermeden önce, bir bildiri ile özgür bireylerden hiçbirine şiddet uygulanmamasını 

buyuruyor. Şehir, eski örneklerine oranla savaşlarda alışılageldiği üzere daha az 

yağmalanmıyor, ancak bu “görece iffetli” ve “iyi yürekli” komutan540 şu veya bu 

tapınağa sığınacak insanlara herhangi bir kötülüğün yapılmasını men ediyor.541Augustin 

iffetli ve iyi yürekli olarak nitelendirilen Marcellus’un işgali sırasında herhangi birinin 

sığındığı şu ya da bu tapınakta özgür bırakıldığına dair bir kaydın tarihçiler tarafından 

yazılmadığına dikkat çekiyor. Augustine’e göre, eğer bu iyi yürekli komutanın 

sığınanları koruma yönünde bir emri olsaydı, olay sessizce geçiştirilememiş olacaktı.542 

 

                                                
537 “Şu halde tartışmamızı niçin hiçbir yerde tapınaklara sığınanları esirgemeden savaşlar yapan, birçok ulustan 
söz etmekle yolundan çıkmayı bırakalım? Evet geçmişe dönüp baktığımızda görüyoruz ki   en temel şerefin  
boyun eğenleri esirgemek ve güçlülerle savaşmak” olduğu bizzat Romalılar tarafından ilan edilmiştir. Ancak 
hükümranlıklarını uzaklara kadar yaymak istediklerinde, saldırıya geçmişler ve şehirleri kuşatmışlardır. Ele 
geçirdikleri yerdeki çok sayıda büyük şehirlerde hangi tapınakları bunlara sığınan herhangi birini özgür 
bırakmak için istisna tuttuklarını bize söylesinler. Belki de bunu yapıyorlardı, ancak tarihçileri onların 
zaferlerinden söz ederken bu konudan söz etmediler. Ancak, Romalıları her fırsatta övmek konusunda bu derece 
gayretli olan tarihçilerin, böylesine dikkat çekici bir iyili ğin kanıtlarını ortaya koymakta suskun kalmaları 
inandırıcı mıdır ?” Saint Augustin, aynı eser,  I, 6. 
 
538 Marcus Claudius Marcellus (Đ.Ö 268 BC-208 ĐÖ) Romalı kumandan, ikinci Pön savaşı sırasında Roma 
ordusunu yönetti ve Syracusa’yı aldı.Cicéron, Pour Marcellus (discours), Lat. Pro Marcello, Đtinera Electronica,  
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/cicero_marcellus/lecture/default.htm 
539 Titus Livius, Ab Urbe Condita, XXV, 24. 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Tite-LiveXXV/default.htm 
540 bu sıfatlar Marcellus’a Titus Livius tarafından yakıştırılmıştır. 
541 Titus Livius, Ab Urbe Condita, XXVII, 16, 8. 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Tite-LiveXXXII/lecture/default.htm 
542 Tarantia’yı bozguna uğratan Fabius, idollere dokunma şerefsizliğini göstermediği için övülür, sekreteri, ele 
geçirilen çok sayıdaki tanrı heykeli hakkındaki emirlerini sorduğunda, espriyle süslediği ölçülü bir soruyla 
karşılık verdi. “Bunların doğası nedir, neden yapılmışlardır ?” Aralarından birçoklarının büyük boyda olmakla 
kalmayıp, silahlı olduklarını öğrenince, “öfkeli tanrılarını Tarantialılar’a bırakın” diye bağırdı. Romalı tarihçiler 
ne Marcellus’un gözyaşlarını durdurabilir, ne de Fabius’un gülüşünü. Ne birincinin temiz merhametine, ne de 
ikincisinin ölçülü şakacılığı mani olabilirler. Bu durumda, tarihçiler tanrılarından herhangi birinin şerefini 
Romalıları bazı insanların öldürülmesini yasaklayarak ya da onları herhangi bir tapınakta tutsak yapmayarak 
koruduklarını bildirmeyi nasıl unutabilirlerdi ?”  Saint Augustin, La Cité de Dieu, 1, 6. 



 183 

       Alarik’in askerleri savaşlarda alışılagelen her türlü katliam ve yağmayı 

yapmalarına rağmen, bazilikalara sığınan insanlara dokunmamışlardır. Augustin, Alarik 

ve ordusu hakkında şunları söylüyor: 

 

Yağma, katliam, yangın ve kötü muamele gibi bu son olayda Roma’da olan 

bitenler savaş olgusunun doğal bir sonucudur. Ancak bu barbarca vahşetin 

tam ortasında olayların gidişatında meydana gelen çok önemli bir 

değişiklik sayesinde seçilip gösterilebilecek çok hoş bir şey ortaya çıkıyor: 

Kimsenin vurulmayacağı, kimsenin yakınlarından kopartılıp ayrılmayacağı 

ve birçoğunun özgür kalmaları için düşman kuvvetleri tarafından 

götürüldüğü en büyük bazilikaları insanların doldurulması: Bu olup 

bitenleri Đsa adına ve Hıristiyanlığın varoluş zamanına atfetmek gerek. 543 

 

          Augustin’in, Aeneid destanının ikinci kitabında, Truva’nın ve tanrılarının 

kaderini anlatan dizelere göndermeler yapmasının nedeni, Respublica döneminden beri 

Roma’nın kuruluş efsanesini anlatan eser olmasıdır. Roma’nın ev tanrılarının (dii 

penates populi) Đtalya’ya Aeneas tarafından getirilmeleri ve eski Truva ev tanrılarıyla 

özdeşleştirilmeleriydi. 

 

       Bu tanrılar Roma’ya Lavinium ve Arva’dan gelmişlerdi. Efsaneye göre, 

Roma’nın kurucuları da bu şehirlerden gelmişlerdi. Dolayısıyle, Roma tanrıları 

Truva’da Grekler tarafından yenilgiye uğramış ve Truva’nın yıkılışına engel olamamış 

tanrılardı. Bunların insanlar tarafından korunmaları gerekiyordu.544Augustin, 

Vergilius’u  eleştiriyor: 

 

Demek ki Vergilius545 bu tanrıları (penates) yenilmiş tanrılar olarak 

adlandırıyor ve bunların bedeli ne olursa olsun, kurtulmak üzere bir adama 

emanet edildiklerini sözlerine ekliyor. Yenilmiş olsalar da, Roma’nın bu 

tanrıları koruyucuları olarak almakla ve onları kaybetmedikçe yakılıp 

                                                
543  Saint Augustin, La Cité de Dieu, 1, 7. 
544 “Yani, bilge kişiler muzaffer olsun diye mi bu yeni yenilmiş Penateslere Roma’yı teslim etmeliydiler ? ”  
        Saint Augustin,  La Cité de Dieu, 1, 3. 
545 “dolus an uirtus, quis in hoste requirat?  Arma dabunt ipsi “:”Düşman önünde kim kaygı duyar ki ? Onlar bize 
silahlarını bizzat verecekler.”  Virgile, l’Eneide, II, 393 hakkında : Saint Augustin, aynı eser, 1, 3. 



 184 

yıkılmayacağına inanmakla akıllılık ettiğine inanması ne büyük çılgınlık? 

Dahasını söyliyeyim: Yenilmiş tanrıları koruyucu ve savunucu olarak 

şereflendirmek, iyi tanrılara sahip olmaktan çok borcunu kötü ödeyenlere 

sahip olmaktan başka bir şey değil de nedir?  

 

     Vergilius, Aeneas’a teslim edilen Penates’ler hakkında şunları söylüyordu: 

“Otirus’un oğlu Pantus, surların ve Apollon tapınağının rahibi, ellerinde kutsal nesneleri 

ve yenilmiş tanrıları tutuyor ve bizzat kendisi küçük torununu elinden sürükleyerek 

kendini kaybedercesine süratle eşiğe doğru yöneliyor”.546 Augustin burada, Vergilius’un 

bizzat yenilmiş olarak nitelendirdiği tanrılar Aeneas’a teslim edilirken şu sözlerin 

işitildi ğini yazıyor: “Truva, sana kutsal nesnelerini ve Penateslerini emanet ediyor.” 547 

Augustin burada Roma’nın en itibarlı şairi Vergilius’un dizelerini  kullanarak 

Romalıları savaşlarda dahi yenilen aciz tanrılarına inanmamaya davet ediyor. 

       

           Paganların devlet kültünün ortadan kalkmasının yolunu açan 410 yılındaki Alarik 

ve ordusunun istilasından Hıristiyanların sorumlu tutulduğu göz önüne alındığında, 

Augustin’in, Romalıların ulusal şairlerine göndermelerde bulunarak tezini savunmak 

suretiyle karşı tarafın iddialarını tesirsiz haline getirme girişimi, kendinden önceki 

Hıristiyan apolojistlerin hiçbir şekilde başvurmadığı bir yoldur. Augustin, karşı tezi 

kendi yöntemiyle çürütmeyi ustalıkla başarmıştır. Düşman işgaline uğrayan Truva’nın 

tanrıları tarafından terk edildiğini anlatan mısralar548  Tanrı Devleti’nde kimi zaman 

kısmen, kimi zaman da eksiksiz olarak en az on kere tekrarlanmıştır.549  

                                                
546 “Aeneas ipse, pius totiens apellatus, nonne itanarrat: Pantus Othirades Arcis bique sacerdos, sacra manu 
victosque deus parvumque nepotem ipse trahit cursuque amens adlimina tendit.” Saint Augustin, aynı eser, I, 3 ; 
Virgile, l’Eneide, II, 2, 319-321. 
547 “sacra suosque tibi commendat troia penates.” Virgile, aynı eser, II, 293. 
548 Virgile, aynı eser, II, 351-352: “hepsi çekip gittiler, tapınakları ve sunakları terk ettiler, bu tanrılar başlangıçta 
ülkemizi koruyorlardı”;  
549 Saint Augustin, La Cité de Dieu, II, 3;  
“Bu durumda, bu türden halk gelenekleri sayesinde ve tanrılarını korumak adına alışageldikleri gibi karşımıza 
Vergilius’un şu düşüncesini çıkarmaya cesaret edebilirler mi: “Sayelerinde bu devletin (imperium) ayakta 
kaldığı bu tanrıların hepsi, tüm tapınak ve sunakları terk ederek çekildiler: “discessere omnes aditis arisque 
relictis di, tribus imperium hoc steterat ?” Virgile, L’Enéide II, 351-352. Augustin’e göre, özellikle böylesi bir 
durum karşısında, tanrılarına saldırdığı için Hıristiyan dinine, tanrılarının kendilerini terkedip gitmesine neden 
olduğu suçlamasını yöneltmeleri için hiçbir nedenleri yoktur. Zira, geleneklerine bağlı ataları uzun zamandan 
beri böylesine soysuz tanrıları tıpkı sinekleri kovar gibi şehrin sunaklarından uzaklaştırmıştı. Öyleyse, antik 
geleneklerinin zayıflamasından çok önceleri, Roma’nın Galyalılar tarafından ele geçirilip, yakılıp yıkılması 
sırasında bu tanrı kalabalığı nerede idi? Orada mevcut idilerse, belki de uyuyorlar mıydı? Kapitol hariç tüm şehir 



 185 

           Augustin, tanrılar tapınakları ve sunakları terkedip kaçarken  bu tanrıların 

tapınakların bulunduğu ülke sakinlerinin  tanrıların namus ve adalet hakkındaki 

reçetelerini beğenmiyor iseler  ülkeyi terkedip kaçan tanrılara hak verilebileceğini; 

ancak; sefil bir hayat sürdüren halkın bu tanrılara saygıyla ibadet etmesine rağmen, 

Tanrıların halkla birlikte yaşamayı reddetmelerinin yanısıra  halka iyi yaşama sanatını 

da oğretmedikleri için herhangi bir tesirlerinin olmadığını ileri sürüyor.550  

 

         Augustin tanrıların bir ülke halkını (Truva ve sonra Roma) terkedip kaçmalarının 

yanısıra, iç savaşta zalimi destekleyebildiklerini göstermek için Sulla örneğini 

veriyor.551 Sulla Marius’a karşı yürüttüğü iç savaşta zafere  tanrıların desteği ile 

ulaşıyor. Postiminus haruspicia552yoluyla Sulla’ya tanrıların yardımı ile zafer 

kazanacağını müjdeliyor. Augustin, Sulla ve Marius  arasındaki güç savaşında meydana 

gelen şiddet olaylarının ve Roma’nın ahlâki çöküşünün tanrıların ülkeyi terkedip 

gitmesine yol açmadığını vurguluyor. Bir kez daha, tanrıların Roma’nın kaderindeki 

etkisizliğini ve uzak görüşten  ne denli yoksun olduklarını göstermek için Vergilius’un 

dizelerinden yararlanıyor: Aeneid destanında  Juno Aeneas tarafından yenilgiye 

uğratıldığını anladığında şöyle haykırmıştı:“Aeneis tarafından yenildim” 553 Juno 

yenilginin acısını şu sözlerle dile getiriyor:“ Artık teşebüssümden vazgeçmem ve 

Truvalıların kralını Đtalya’dan uzaklaştıramadan yenilmiş olduğumu itiraf etmem mi 

gerekiyor? Ah! Kader tanrılarının bana yasakladıkları şey bu !” 554 

 

           Augustin, Roma’nın Alarik’in eline geçmesinden Hıristiyanların sorumlu 

olduğunu iddia eden paganlara cevap niteliğinde yazdığını ifade ettiği eserindeki başlıca 

                                                                                                                                                   
Galyalıların eline düşmüştü: O dahi ele geçirildi sonunda. Tanrılar uyuyor idiyseler, kazlar ayaktaydı. Roma, 
Mısırlıların supertitio yani batıl inançlarının tuzağına düşmüştü ve hayvanlara ve kuşlara tapıyordu. Kazların 
şerefine bir tören düzenlendi.” Saint Augustin, La Cité de Dieu, II, 22. 
Roma’nın Kurtuluşu metni kazların çığlıkları sayesinde Kapitol kurtulmuştu. Bu konuda bak : Cicero, Pro 
Roscio Amerino, 20, 56; Titus Livius, Ab Urbe Condita, V, 47; Plutarque, De Fortuna Romae, 12; Saint 
Augustin, La Cité de Dieu, II, 22. 
 
550  Saint Augustin, aynı eser,  II, 22. 
551 Sulla’nın uyguladığı şiddet dolu terörden söz  ederken  Sallustius’un eseri Catilina’yı kaynak olarak 
kullanıyor. Saint Augustin, aynı eser, II, 18, 22, 24 ; III, 7. 
552 Haruspicia: ölmüş hayvan bağırsaklarını inceleyerek geleceği okuma sanatı Roma’da çok yaygın idi. 
553 Virgile, L’Enéide, VII, 310. 
554 Virgile, aynı eser,  I, 38. 



 186 

hedeflerinden biri pagan tanrılarının (ki onlardan  demonlar olarak da söz etmektedir) 

etkisizliğini göstermektir.  

 

           Bu bağlamda, III. Kitapta, kendilerine tapan insanlar büyük felaketlere uğrarken, 

tanrılarının  aczini ve umursamazlığını göstermek suretiyle, onları yerden yere vurmak 

için büyük tarihçi Livius’un555 yazdığı Roma Tarihi (Ab Urbe Condita)’i oluşturan  

kitaplardan  ustaca  seçip sıraladığı tarihi olayları kullanır.556 

                                                
555 Titus Livius’dan çok sayıda alıntı yapmasına rağmen Augustin,  defalarca belirttiği  Sallustius adının aksine, 
tarihçinin adını sadece iki kez kullanır. Livius’un yazdıklarını da, Sallustius’un tarih hakkındaki moral 
değerlendirmeleri eşliğinde, aslına tam olarak sadık kalmadan nakleder. Hagendahl’ın tespitidir. H. Hagendahl, 
Augustine and the Latin Classics, Vol. 2, s. 650. 
556 Titus Livius (Đng. Livy, Fr. Tite-Live)’un anlattığı  başlıca olayları tanrılarının Romalılara  ilgisiz kaldıklarını 
göstermek için seçtiği yeni örneklerdir. Augustin tanrıları hakkında Romalılar’a onüç adet soru yöneltir: 
1. “Hile ve aldatmaca ile Romalılardan kendilerine tapmaları için yalvaran tanrılar, Romalılar başlarına büyük 
felâketlere katlanırken nerede idiler ?” 
2. “Konsul Valerius Kapitol köleler ve sürgüne gönderilenler tarafından yakıldığında Tanrılar Jupiter’in 
tapınağını korumak uğruna canını feda eden Valerius’un yardımına neden koşmamışlardır ?” Titus Livius’a göre,  
Publius Valerius meslektaşına Senato’ya başkanlık etmek üzere bırakarak sarayın dışına koşarak Konsullere 
Appius Herdonius yönetiminde cumhuriyeti yıkmak mı istiyorsunuz diye sorar, sonra halk kalabalığına dönerek 
patricileri, plebleri, konsülleri, tribunleri, tanrıları ve halkı Kapitol’de ikamet eden tanrılar Jüpiter, Juno ve 
tanrıçaların kraliçesi Minerva’yı korumaya çağırır. Kapitol’ün kurtarılmasıyla barişı yeniden tesis edeceğini 
vaadeder. Ancak Kapitol’de verilen savaşta ön safta yer alan Valerius ölür. Romalılar müttefikleriyle 
Herdonius’u ve komutasındaki sürgünlerle köleleri öldürür ve Kapitolü kurtarırlar. Tite-Live, Histoire Romaine 
(Lat. Ab Urbe Condita), livre III, 18.  
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Tite-LiveIII/lecture/1.htm  
 3. “Bitip tükenmeyen ayaklanmalar yüzünden tükenme noktasına gelen site Atina’ya kanunlarını ödünç almaya 
gönderdiği temsilcilerini beklerken veba ve açlık belaları yüzünden kırılıp geçerken tanrılar nerede idiler ?”  
Roma’da salgın hastalık ve açlık birinci triumvirat’ın kuruluşu.’” Tite-Live, aynı eser, 32, 4. 
4. “Halk yokluk içinde kıvranırken atlı kuvvetlerden zengin bir adam olan  Spurius Maelius açlık çeken  halka 
kendi imkânlarıyla buğday dağıttığı için kral olma arzusu içinde olduğu iddia edilerek suçlanmış ve yaşlı diktatör 
T. Quinctius’un atlı kuvvetlerin başına geçirdiği Servilius tarafından öldürülmüştür.” Augustin halka karşılık 
beklemeden  yardım eden Maelius öldürülürken tanrıların nerede olduğunu soruyor. Tite-Live, aynı eser, IV. 
13,”plebs’lere yasadışı yolla buğday dağıtılması ve birer diktatörün atanması.” Dictator : Roma Cumhuriyeti’nin 
yürütme ve yargı erkini kısa bir süre için elinde toplayan olağanüstü yetkilerle donatılmış Magistratus’a verilen 
isim. Le Dictionnaire des antiquités grecques et romaines de  Daremberget de Saglio, G. Humbert ‘Dictator’, s. 
161-166. 
5. “Büyük bir salgın sırasında kırılan halk işe yaramayan tanrılarına  büyük bir ziyafet  sunmaya karar verdiğinde  
tanrılar nerede idiler ?”   
6. “Roma ordusu Veies’lerin surları dibinde on yıl kesintisiz süren savaşlardan sonra  Furius Camillus’un verdiği 
destek sayesinde kurtulabilmişti, ancak Roma onu ölüme mahkum etti, o sırada tanrılar nerede idiler ? “ Asker ve 
devlet adamı Marcus Furius  Camillus (Đ.Ö. 446- 365) Veii (Roma yakınında bir site) den elde edilen ganimeti 
adil olmayan bir şekilde dağıtmakla suçlanarak on yıl süren kuşatmadan sonra  Ardea’ya sürgüne gönderilmiştir. 
Tite-Live, aynı eser içinde ‘Veii’lerle savaşın sona ermesi’, V, 38. 
7.”Galyalılar Roma’yı ele geçirip yaktıklarında ve katliamlar yaptıklarında  tanrılar nerede idiler ?”   Tite-Live, 
aynı eser,  V, 38 içinde ‘Roma ordusunun utanç verici bozgunu’ (Đ.Ö. 386). 
8. “Çok büyük bir veba salgını, aralarında  Veii’lere karşı  Cumhuriyeti savunan ve sonra onu Galyalıları’n 
elinden kurtaran Furius Camillus’un da bulunduğu  çok sayıda canı alırken tanrılar nerede idiler ?” Bu salgın 



 187 

Uzun süren ve zaferi kimin kazanacağı belli olmayan Pön savaşlarında taraflar savaşta 

ezilen küçük krallıklara oranla daha büyük kuvvet ve daha çok kaynağı tehlikeye 

atıyorlardı. Ülke toprakları, çeşitli yöreleri çok defa yakılıp yıkıldı, savaşanlar çok defa 

sırayla yenen ve yenilen taraf oldular, askerlerden ve silahsız halk yığınlarından sayısız 

kayıplar verildi, deniz savaşlarında gemiler battı. Bütün bunlar olurken Roma 

başedemediği bu karışıklıkların bezginliği ile boş ve gülünç çarelere başvurdu. Sibyll 

kitaplarına danışarak  geleneğe göre yüzyılda bir, mutlu olaylar neticesi yapılan 

kutlamalara sık sık başvurur oldu, dolayısıyle  gelenekler unutulmuş oldu. Pontifler en 

mutlu yıllarda yer altı tanrıları şerefine düzenlenecek oyunları olağan dini ritüellerin 

arasına soktular. Çaresiz insanlar demonlara (tanrılar) gözalıcı oyunlar sundular. Roma 

toplumundaki bu bozulmaya rağmen Augustin’in  eski Roma’a geleneklerine bağlı olan 

                                                                                                                                                   
sırasında sahne oyunları sergilenmesi Romalılar’ın hayatları için tehlike arzetmese de, çok daha kötüsünü 
yapıyor   gelenekleri tehlikeye atıyordu. 
9. “Soylular arasından bazı  kadınların zehirleme yoluyla yol açtıklarına inanılan veba patlak verdiğinde tanrılar 
nerede idiler ? “Burada sözkonusu olay Bacchanalia  törenlerinden birinde vuku bulan cinayetlerden biridir. 
Bacchanalia: Titus Livius’un ayrıntılı olarak anlattığı Yunanistan’dan Roma’ya geçen ve  Roma’nın her tarafına 
yayılan tanrı Dionysus’a adanmış, geceleri gizli olarak yapılan, aşırı sarhoşlukla  kendinden geçmeyle neticelen 
gizemli törenlerin adıdır. Roma soylu sınıfından kadınlar bu törenlere katılıyorlardı. Tite-Live, aynı eser, livre 
XXXIX, 8-20. 
10.”Furculus Caudinas’ta (sık ağaçlık orman bölgesi) iki konsül silahlarıyla Samnit’ler tarafından 
kuşatıldıklarında altıyüz Romalı atlıyı rehin vermek zorunda kalırlar, öte yandan üniformaları ve malzemeleri 
alınmış askerler neredeyse yarıçıplak Samnitlerin boyunduruğu altına girerlerken tanrılar nerede idiler ?”  
Furculus Claudinas ta uğranan yenilgi hakkında: Tite-Live Histoire Romaine, IX, 1-12. 
http:/agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ Tite-LiveIX/lecture/1 htm.) Patricius’lar ile Plebs’ler arasında 
çatışmalar her tarafta çoğalırken içine düştükleri yokluk nedeniyle askerlere silah taşımak için çok fakir olup 
daha fazla görev üstlenmekten başka çaresi olmayan insan kitlesine proletaria  deniliyor. Cicero, Servius’un 
beşyüz as’tan fazlasına sahip olmayan ve Cumhuriyet’in kendilerinden doğacak gelecek nesillerden başka bir şey 
beklemediği fakir insanlara proletaria adını verdiğini yazıyor :”eos qui aut non plus mille quingentos acris aut 
omnino nihil in suum censum praeter caput atulissent, proletarios nominavit, ut ex iiis  quasi proles, id est quasi 
progenies civitatis, expectari videratur”: Cicero, De re Publica, II, 22. 
11.”Veba herkesi kırıp geçirirken, ordudaki birçok asker de öldü. Ya da başka bir veba salgını sırasında Roma 
hizmetinden istifade için tanrı doktor Aesculap’ı çağırmak zorunda kaldı. Bu sırada  Kapitol’de uzun zamandan 
beri ikamet etmekte olan tüm tanrıların kralı Jupiter gençliğinin verdiği çılgınlıklara kendini kaptırdığı için tıp 
ilmini öğrenmeye vakit bulamadı mı ?”  
12. Roma’nın düşmanları Samnitler, Etruskler, Senonlar, Lucanuslar, Brutiuslar önce Roma’nın elçilerini 
katledip, sonra da ordusunu  ezdiği savaşta praetor’la  birlikte yedi tribun ve onüç bin asker ölürken tanrılar 
nerede idiler ? Praetor: ordunun en önünde yürüyen başkomutan, kelime konsül anlamında kullanıldığı gibi 
praetor maximus adıyla diktatörü ifade ediyordu. Bk. Le Dictionnaire des antiquités grecques et romaines de  
Daremberget de Saglio,  Ch. Lécrivain ‘Praetor’ s. 628-632. 
13. ”Patricius’larle plebs’ler arasında uzun süren ağır çatışmalardan sonra plebs’ler Janicula’ya çekilince, bu  
tehlike  karşsında en büyük tehditler söz konusu olduğunda yapılan uygulamaya başvuruldu ve Hortensius’u 
diktatör olarak atadılar, Hortensius plebleri geri çağırdıktan sonra kendisinden önce hiçbir diktatörün başına 
gelmeyen onun başına geldi ve görevi başında öldü; (çünkü) Aesculap’ın varlığı tanrıların itibarını zedelemişti.”  
Livius’un eserinin büyük bir kısmı kayıptır. Bu bölüm epitomist’lerinden Don Cassius’a aittir. Dion Cassius, 
frag. 37. Hortensius tüm Quirites’e plebisitlerin otoritesini kabul ettiren bir oylama yaptırmıştı ; Saint Augustin, 
La Cité de Dieu, livre III, 17, not. 4, s. 477.  
 



 188 

sözünün eri  Romalı örneklerinden en seçkini I. II. Ve II. kitaplarında bahsettiği ve 

‘tartışmasız büyük bir adam’ olarak nitelediği  Marcus Atilius Regulus’tur. Birinci 

Kartaca savaşından muzaffer çıkan Romalı general Regulus, Kartacalıların teklifi 

üzerine, Kartacalılar’ın tutsak ettiği Romalıları Kartacalı esirlerle değiştirmek üzere  

Kartacalılar’a Kartaca’ya bizzat dönme sözü vermiştir. Regulus verdiği sözü yerine 

getirebilmek için Senato’yu ikna  eder ve Kartacaya gider; ancak  Kartacalılar 

tarafından hapsedilir ve korkunç işkencelere maruz bırakılarak öldürülür. Verdiği sözü 

tutmak için ölümü göze alarak Kartaca’ya dönen Romalı general, Augustin için, gerçek 

bir kahramandır.557  

 

Lucius Apuleius ve demonlar 

 

        Augustin’in Apuleius’a558başlıca ilgisi Apuleius’un büyücülükle559 suçlanmış 

olması ve Sokrates’in  Daemon’u ya da diğer adıyla ya da De Deo Socratis560 

(Sokrates’ın Tanrısı Hakkında ) isimli eseri nedeniyledir. Apuleius ve  büyücü olarak 

bilinen Tyana’lı Apollonius Đsa ile eşdeğer ve önemli  mucize yaratıcıları olarak 

görülmüşlerdir.  Gerek Apuleius gerekse Apollonius tıpkı Augustin gibi Afrikalıdır ve 

                                                
557 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  I, 15.  
Augustin’in ikinci Romalı kahramanı ise  Pontif Metellus’tur. Tiber nehrinin taşmasını takiben Roma’nın en 
kutsal mekânlarından Vesta Tapınağı’nın sürekli yanan  meşalesinin ateşi tapınağı yakmaya başlayınca, Vesta 
rahibeleri korkuyla dışarı fırlar, Metellus Vesta rahibelerinin tapınakta  unuttukları ve üç şehre mutsuzluk getiren 
(Truva, Lavinium ve Alba) amblemi kurtarmak için kendi hayatını hiçe sayarak  alevler içindeki tapınağa dalar 
amblemi kurtarır ve yarı yanmış halde dışarı çıkar. Metellus, Augustin’e göre, kutsal simgeye bir tanrıçanın 
vermesi gereken önemden çok daha fazlasını verdiği için büyük bir kahamandır.  Saint Augustin, La Cité de 
Dieu, livre, III, 18. Gerek general Regulus, gerekse Metellus tanrılardan fazlasıyla hakettikleri desteği 
alamamışlar, üstelik tanrıların yapması gereken işleri onlar üstlenmişlerdir. Bütün bu örneklerden görüldüğü 
gibi, Augustin Romalılar’ın  özgürlük anlayışını ve  şan ve zafer  kazanmak uğruna yaptıklarını  yerden yere 
vurmak için Titus Livius’un Roma Tarihi’nde kaleme aldığı tarihi olaylardan  yararlanmaktadır. 
558 Apuleius Đ.S 123’e doğru doğmuş, 170 e doğru ölmüştür. 
559 Magia (Büyücülük) de astroloji gibi evrensel sempati prensibinden hareket eder. Bazı ajanların bilgisinin 
gücünü bilmek kişiyi evrenin gizli kuvvetlerini yönlendirme olanağı verir. Astroloji gibi büyücülük  de bir 
bilimdir. Çünkü büyücülük  doğada bir düzenin ve kanunun varlığı temel inancından yola çıkar. Bir kimya 
laboratuvarında sonuç elde etmek için gösterilen dikkatin aynısı aynı özenle gizli büyü töreninde yapılırsa inanca 
göre beklenen sonuçlar alınır. Büyücülük bir tür  animist stratejidir. Yaptığı büyülerle, büyülü cisimler vb. ile 
büyücü iyi ve kötü demonlarla temasa geçer ve onları kendisine itaate davet eder. Bu ruhlar ona kör bir dirençle 
uzun süre karşı koyamazlar. Çünkü demonlar iradesi olan  akıllı aktif varlıklardır. Kildaniler, aynı zamanda, 
gelecekten haber veren, kötülükleri kovan  büyücülerin atalarıdır, Mezopotamya’da kralların danışmanları olarak 
görev yapmışlardır. 
560 L. Apuleius. Fr. Apulée, À propos du Dieu de Socrate,  Itinera Electronica. 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/apulee_demon_Socrate/lecture/default.htm . 



 189 

onun gibi Kartaca’da öğrenci olmuşlardır. Apuleius Platoncu bir düşünürdür. Augustin 

onu ünlü Yeni Platoncu yazarlar arasında anılmaktadır.561  

 

     Tanrıların doğasını ve demonları incelerken, Augustin’in kaynağı De Deo 

Socratis’tir. 562 Tanrı Devleti’nin VIII. kitabında Augustin Socrates gibi bir düşünürün 

demonlarla dostluk kurmasının hiç de övgüye değer olmadığını ifade ediyor. Augustin’e 

göre, Apuleius’da bu durumu utanç verici bulmuş ve eserine Sokrates’in demon’u 

yerine Sokrates’in Tanrısı adını vermiş. 563Augustin’in polemiğinde kalkış noktası 

Apuleius’un akıllı varlıkları ikamet ettikleri yer bakımından doğaları gereği  birbirinden 

farklı gruplara ayırmasıdır. Apuleius’a göre, göklerdeki yani  en yukarıdaki ikamet yeri 

tanrılara aittir, diğer bir ifadeyle tanrılar cennette yaşarlar. En altta oturanlar yeryüzünde 

ikamet eden insanlardır. Bu ikisi arasındaki ara bölgede havada yaşıyan demonlar yer 

alır.564Platon’a göre, tanrılar saf Đyi’yi temsil ederler, zaten Apuleius da tanrılar ve 

demonlar arasında net bir ayırım yapıyor. Ancak Augustin demonların  doğaları gereği 

insanların üstünde bir konuma yerleşmesini kabul etmiyor. Gerekçesi ise, demonların 

fiziki yapılarının  insanlara oranla daha zayıf olması, aslında bazı hayvanlar insanlara 

oranla daha cüsseli ve kuvvetli; ancak insanı hayvandan üstün kılan aklı var. Zihinsel 

kapasitesi üstün olan insan moral  açıdan da demonlardan üstündür. Demonlar 

insanların üstünde havada ikamet ediyorlar, ama aynı şekilde  insanların sahip olduğu 

üstün akıldan yoksun kanatlı hayvanlar da havada uçabiliyor. Augustin,  hayvanlara ve 

demonlara üstün olan insan ruhunun ikamet yerinin aşağıda olmasının bir önemi 

olmadığını kanıtlıyor, üstelik insanlar kadar tutkularına yenilebilen demonların 

insanlara bir üstünlüğü olamaz. Augustin burada,  Apuleius’un demonlar hakkında 

söylediği herşeyin demonlar için  avantajdan çok dezavantaj olduğunu vurguluyor. 
565Augustin ısrarla Yeni Platoncu Apuleius’un da demonların desavantajını  gösterdiğini 

belirtiyor: 

 

                                                
561 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  VIII, 2, 3-5. 
562 Saint Augustin, aynı eser, VIII, 9. 
563 Saint Augustin, aynı eser, VIII, 14. 
564 Bk.  Soacı teolog Varro bölümü. 
565 Saint Augustin, aynı eser, VIII, 17. 



 190 

Demonların adetlerinden söz ederken aynı Platoncu, demonların da tıpkı 

insanlar gibi tutkularına göre hareket ettiklerini, tehditle karşılaştıklarında 

tedirgin olduklarını, saygı gördüklerinde yatıştıklarını kendilerini 

şereflendiren hediyelere düşkün olduklarını, çeşitli ayinlerde, törenlerde 

bulunmaktan hoşlandıklarını, bu törenlerde bir şey aksadığı zaman 

öfkelendiklerini söylüyor566  

            

   Apuleius’a göre, ebedi olma niteliği sadece tanrılara değil demonlara da ait. 

Ancak mutluluğu içermeyen ebediliğin bir anlamı olup olmadığını soran Augustin’e 

göre: “Ebedi bir sefalete mahkum olmaktansa dünyevi mutluğa sahip olmak  yeğdir.”567

 Kötü doğaları nedeniyle demonlar tanrılarla ilişki kurmaya layık değiller. Demonların 

da insanlar gibi  tanrıların  sahnede gülünç hallerde sergilenmesiyle küçük düşürüldüğü 

tiyatro oyunlarından hoşlandıklarını vurgulayarak Đnsanların demonlara  inanmak 

suretiyle  kendilerini küçük düşürmemeleri gerektiğini savunuyor. Apuleius demonları 

tarif ederken  iyi ve kötü demonlar arasında bir ayırım yapmıyor, demonların erdemleri  

konusunda  suskun kalıyor; bununla beraber, tutkularında söz ediyor. Bu hususta, 

şairlerin bu demonları  insanları seven ve nefret eden varlıklar olarak tasvir ederken 

hakikatten uzaklaşmadıklarını, demonların insani tutkuların tüm yönlerini 

sergilediklerini belirtiyor.568 Bazı filozoflara göre, insan zihni de bedene hapsolmuş  bir 

demon; dolayısıyle, her kim mükemmel bir erdem demon’una sahip ise demon bu 

insanın bedeninden çıkıp terkettiğinde Lares adını alıyor. Kişi erdemli değilse onu 

terkeden demon  Lemures ya da Larvas569 adını alıyor, bu demonların tümü birden,  

                                                
566 “De moribus ergo daemonum cum idem Platonicus loqueretur, dixit eos eisdem quibus homines animi 
perturbationibus agitari, inritari iniuriis, obsequiis donisque placari, gaudere honoribus, diuersis sacrorum ritibus 
oblectari et in eis si quid neglectum fuerit commoueri.” Saint Augustin, La Cité de Dieu,  VIII, 16; Apulée,  A 
propos du Dieu de Socrate, 12.  
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/apulee_demon_Socrate/lecture/4.htm 
 
567 “Melior est enim temporalis felicitas quam misera aeternitas”.  Saint Augustin, La Cité de Dieu, VIII, 16. 
568 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  IX,  3. Eserinde ikinci kez Apuleius’un  sıralamasına dönüyor:  Saint    
Augustin, aynı eser,  IX,  11. 
569 Kutsal kabul edilen ölmüşün ruhuna Grekler Demon adını vermişlerdi. Romalılar bunları Lares, Manes ve 
Genius olarak çağırıyorlardı. Manes’ler kötülük yaptıklarında Larvae, iyi davranışlar içinde olduklarında ve 
insanlara yardım ettiklerinde Lares adını alıyorlardı. Lares tanrılarının dini Đtalya’nın ilk dinlerindendir ve Vesta, 
Vulcanus, Penates, Manes ve Genes ile beraber ev tanrıları grubuna girerler. Dumézil, Genius sözcüğünü 
ingignare (-de doğurtmak) anlamına gelen ingigere fiilinden türediğini, ingenium bileşik kelimesinin aynı aileye 
ait olduğunu belirtiyor. Ingenium sözcüğü, nitelik, karakter anlamlarına geliyor, yani doğuştan gelen özellikleri 
ifade ediyor. Genius, doğumundan itibaren himayesi altına aldığı bireyin tanrısı olarak kabul ediliyor 
(Hıristiyanlıkta kötü Genius demon, buna karşın iyi Genius ise melek adını almıştır). Dinin ilk dönemlerinde 



 191 

canlı insan bedeninde iken iyi mi yoksa kötü mü olduklarına bakılmaksızın ölen insanı 

terkettikten sonra  “manes deos” adını alıyorlar. Augustin demonların ne kadar kötü 

olurlarsa olsunlar Lares  ya da Manes deo adını yeğleyecekleri için  Manes ya da Lares 

olma düşüncesinin onları daha hırslı ve kötü hale getireceğini savunuyor. Đnsanlar, 

hangi  isim altında olsun demonlara tanrı imişlercesine  adaklarda bulunmakla büyük bir 

hata yapıyorlar.  Apuleius’a göre, larvas  insanlardan çıkan kötü huylu demonlar. Fakat 

Ruhun istediği iyilik iyi bir tanrıyı ifade ediyor. Yine Apuleius’a göre bazılarının grekçe 

g-eudaimohn (mutlu) sıfatıyla nitelendirdikleri mutlu insanın ruhu’nun demonu da 

iyidir, kısaca bu insanın ruhu erdemden oluşmuştur.Apuleius  bu demon’a Latince 

karşılık olarak genus adını öneriyor.570 

           

                 Augustin, Apuleius’un tanrıları tarifinden çok demonlar hakkındaki görüşüne 

önem veriyor. Tanrılar hakkında Platon’un yaptığı ayırıma çok az yer vermekle 

yetiniyor. Ancak demonlara atfedilen gücün yanlışlığını ortaya koymak için Platoncu 

Apuleius ile bizzat Platon’un tanrılar hakkındaki görüşleri arasındaki farklılığı 

göstermeyi hedefliyor. Platon tanrıları  göze görülebilen gökteki küreler (güneş, ay ve 

yıldızlar) ve ancak zihinle akledilebilenler olmak üzere571 iki gruba ayırmış idi.572 

Yıldızların parlaklığına karşın demonların istedikleri takdirde gözle 

gürülemeyebileceklerine değinen Augustin’e göre, güneşten, aydan  ve yıldızlardan 

gelen ışık temas ettiği şeyleri kirletmiyor; halbuki insanlardan çıkan demonlar aynı 

derecede saf ve temiz değller.573 Apuleius insanlardaki şiddet ve diğer fırtınalı hislerin 

Ay altında ikamet eden demonlardan geldiğini savunuyor.  Augustin Platoncu 

Apuleius’un hatalı ancak bağışlanabilir olduğunu, çünkü Porphyrius’un bu konudaki 
                                                                                                                                                   
kadına fizyolojik işlevler kazandıran tanrıça Juno ile bir tutulan Genius, daha sonra bu tanrıçadan bağımsız 
olarak anılmaya başlanmıştır. Genius için bk. Cicero, De Divinatio, Liber 1, 36. Manes, Larvae, Lemures, 
Genius için ayrıca Bk. Georges Dumézil, Archaic Roman Religion, Vol. 1,  s. 356-369. 
570 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  IX,  11, Apulée,  A  propos du Dieu de Socrate, XV. 
 
571 “quos visibiles dicit”: (Apuleius’un da) dediği gibi  “evrenin (mundus) parlak ışıkları (vos o clarissima 
mundi)  parlak ışıklar ifadesi aslında Vergilius’a aittir:  “uos, o clarissima mundi lumina, labentem caelo quae 
ducitis annum:” Siz, gök’ten yıl’ın akışını yöneten evrenin ey parlak yıldızları Virgile, Georgiques, I, 5-6, Đtinera 
Electronica, http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/GeorgI/lecture/1.htm  
572 “deos tamen caeli superiores ad aetheria spatia pertinentes, siue uisibiles, quos conspicuos lucere cernebat, 
solem ac lunam et cetera ibidem lumina, siue inuisibiles, quos putabat, ab omni labe istarum perturbationum 
quanta potuit disputatione secreuit”: Eter bölgesinde ikamet eden, güneş, ay ve diğer yılduzlar gibi ışığıyla göze 
görünen yüce tanrılar olsun, göze görülmedikleri halde tasavvur edilenler olsun. Platon, diyalektiğini bütün bu 
tanrıları her türlü olumsuz etkilerden  uzak tutmak için kullandı. Saint Augustin, La Cité de Dieu, IX, 27. 
573  Saint Augustin, aynı eser,  IX, 16. 



 192 

hatasının çok daha büyük olduğunu vurguluyor. Zira, Porphyrius theurgica yoluyla 

ruhların arındırılabileceğini savunuyordu.574 

 

 

 Metamorfoz, büyü ve büyücülük  

 

  Pagan dininde din ve büyü arasındaki sınırlar belirsizdir, doğaüstü güçlerle 

temas için büyüye başvurmak  çok olağandı. Augustin’in Tanrı Devleti’nde büyü 

hakkındaki ifadelerinin kaynaklarından biri de Vergilius’tur. Büyü yoluyla canlıların 

geçirdiği metamorfozlardan söz ederken Varro’dan575 ve Apuleius’dan öğrendiği bazı 

öyküleri anlatıyor. 576Augustin’e göre, Apuleius’un diğer eseri De Deo Socratis’ te 

irdelediği577 demonlar insanlar ile tanrılar arasında aracılık yapabilecek niteliklere sahip 

olamazlar, çünkü  demonlar büyücülük sanatını sevmekteler. Đşte tam bu noktada 

Augustin Vergilius’a dönüyor ve onun   Allecto (Yunan mitolojisinde kanatlı üç 

cehennem tanrıçasından biri) hakkında söylediklerini naklediyor: “binlerce ismin, ve 

zarar vermek için binlerce meziyetin var.”578Augustin, bu hikayelerin gerçekliğinden 

şüphe etse de varlığına inandığı  demonların, bir kurdu insana, bir insanı ise kurda 

dönüştürmek gibi olağan dışı işler yapabilmelerinin mümkün olduğunu kabul etmesine 
                                                
574 Augustin’in bu konuda Porphyrius’la tartışmasının ayrıntıları için bkz. Ruhların Göçü ve Diriliş bölümü’nde 
bk.dipnot. 626, s. 212-213. 
 
575 “Denique etiam nominatim expressit quendam Demaenetum gustasse de sacrificio, quod Arcades immolato 
puero deo suo Lycaeo facere solerent, et in lupum fuisse mutatum et anno decimo in figuram propriam 
restitutum pugilatum sese exercuisse et Olympiaco uicisse certamine Nec idem propter aliud arbitratur historicus 
in Arcadia tale nomen adfictum Pani Lycaeo et Ioui Lycaeo nisi propter hanc in lupos hominum mutationem, 
quod eam nisi ui diuina fieri non putarent. Lupus enim Graece g-lukos dicitur, unde Lycaei nomen apparet 
inflexum. Romanos etiam Lupercos ex illorum mysteriorum ueluti semine dicit exortos”: Son olarak, Varro 
Demaenetus diye birinin  Arcadialıların (Arcadia da Zeus’a insanlar kurban edilirdi) tanrıları Lycaeus a kurban 
ettikleri bir çocuğun etini yiyince kurda dönüştüğünü ve on yıl sonra eski haline dönerek Olmpik oyunlarda  
pugilat (yumrukla dövüş) odülünü kazandığını naklediyor. Yine ayni tarihçiye göre, Pan Lycæus  ve Jupiter 
Lycæus dan gelen  Arcadia’ya özgü olan  bu ismin kökeni insanların kurda dönüşmesidir. Bu metamorfozun bu 
halkların görüşüne göre tanrısal bir kudretin eylemi olmaksızın gerçekleşmesi mümkün değil, gerçekten de 
grekçede kurt g-lukos olarak telaffuz edilir Lycæus ismi de bu kelimeden türemiştir. Çünkü Romalıların 
Lupercalia (bayramı)  kaynağından doğar gibi bu sırlardan doğmuşlardır. Saint Augustin, aynı eser,  XVIII, 17. 
576 Bir tanesi şöyle: “sicut Apuleius in libris, quos asini aurei titulo inscripsit, sibi ipsi accidisse, ut accepto 
ueneno humano animo permanente asinus fieret, aut indicauit aut finxit.”:  Apuleius’unda anlattığı ya da hayal 
ettiği gibi, Altın Eşek kitabında yazdığına  göre, Onun da  (Apuleius) başına gelen tam budur, yuttuğu balık  
ruhunu insan ruhu olarak bırakarak onu bir eşeğe dönüştürür.Saint Augustin, aynı eser, XVIII,17; Apulée, Les 
métamorphoses, ya da diğer adıyla Altın Eşek: l’ane d’or: The golden Ass. 
577 Socrates’in  demonu  ya da Socrates’i tanrısı olarak tercüme edilen bu eser hakkında : “ Stoacı teolog Varro” 
bölümü.   
578 tibi nomina mille, mille nocendi artes.” Vergilius, Aeneid,  VII, 338. 



 193 

rağmen, aslında metamorfoz gibi bir sanatın sadece hakiki Tanrı’nın elinde olduğunu 

söylüyor.579 

           

           Augustin dinsizlerin  sanatı olarak gördüğü büyücülüğün  tanrıların icadı  saygı 

gösterilmesi gereken bir sanat olsaydı kanunlarca yasak edilmemiş olacağını580 ve 

Hıristiyanların da büyücülük faaliyetini yasaklamalarının tesadüf eseri olmadığını  

vurgulayarak büyücülüğün kötü niyetli hedeflere ulaşmak için kullanıldığını kanıtlamak 

için yine Vergilius’un mısralarına başvuruyor.581 

 

 Hermes Trismegistus ve tanrıları yapma sanatı 

 

    Augustin Mısırlı Hermes Trismegistus’un582 demonlar hakkındaki görüşünün 

Apuleius’unkinden farklı olduğunu belirtiyor. Apuleius demonlara tanrılarla insanlar 

                                                
579 Saint Augustin, La Cité de Dieu, VIII, 19. 
580 Cicero’dan aldığı bu ifadenin yer aldığı herhangi bir metin günümüze ulaşmamıştır; ancak Seneca  
kanunlardaki bu maddeden söz ediyor (Et apud nos in XII tabulis cauetur "ne quis alienos fructus excantassit": 
Ve bizde Oniki Levha Kanunları’nda  bir kişinin bir diğerinin ürünlerine büyü yoluyla zarar vermesi fiili 
öngörülmüştü. Sénèque, Les questions naturelles, IV, 7, 2.  
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/seneque_qn_4/lecture/3.htm. ; Ayrıca, Apuleius’un da büyücülükten 
yargılandığını  hatırlatıyor. Saint Augustin, La Cité de Dieu, VIII, 98, dipnot 3, s. 296. 
581 “Secundum quem alium sensum, nisi quod haec maleficia generi humano perniciosa esse non dubium est, ait 
poeta clarissimus: 
Testor, cara deos et te, germana, tuumque 
Dulce caput, magicas invitam accingier artes ?  
Illud etiam, quod alio loco de his artibus dicit: 
Atque satas alio vidi traducere messes 
Saint Augustin, aynı eser, livre VIII, 19. 
 
([8,95]  Pont otlaklarından toplanan bu zehirleri  Bana bizzat Meris verdi: Pont’ta bu otlardan  çok sayıda bitiyor. 
Bunların sihirli meziyetleri sayesinde Meris’in bir kurda dönüştüğünü ve ormana daldığını gördüm; Onun 
Manes’ leri mezarlarından çıkarıp  bir tarlanın ekinlerini bir diğerine taşıdığını gördüm:  
8,95] Has herbas atque haec Ponto mihi lecta uenena  
ipse dedit Moeris (nascuntur pluruma Ponto);  
his ego saepe lupum fieri et se condere siluis  
Moerim, saepe animas imis excire sepulcris,  
atque satas alio uidi traducere messis. Virgile, Les bucoliques, Eclogue, VIII, 95-99. 
582  Cicero üç tane Mercurius’tan söz etmiştir. Saint Augustin Tanrı Devleti’nde Hermes’i Musa’nın soyundan 
gelen birisi olarak göstermiştir. Đ.S. VII.yüzyılda,  Stephanus kükürt ve kurşunun Osiris’le aynı anlama geldiğini 
kurşun’un Osiris’in kalıntılarına karışmış olan Mercurius’a bağlı olan bilgeleri temsil ettiğini yazmıştır. Hermes 
mitolojide bir Yunan tanrısıdır ve ruhları yer altı tanrısının mekânı Hades’e götürür. Hades doğumun ve ölümün 
kapılarını açar, alışveriş, ticaret ve eğitimin kontrolü ondadır, uzlaştırıcıdır, Tanrı’nın habercisi, aracısıdır. 
Trismegistus “üç kez daha büyük” demektir. Trismegistus Mısır’daki Yunan sütunlarının tanrısıdır. Mısr dini ile 
Yunan felsefesinin bileşiminden her iki millet arasında sürekli fikir alışverişi doğmuştur. 
Sept Traités ou Chapitres Dorés attribués à Hermès Trismégiste,  http://hdelboy.club.fr/sept_chapitres.html 



 194 

arasında bir aracılık görevi atfetmiş ve insanların tanrılarla ilişkilerinde demonların 

aracılığına mutlak şekilde ihtiyaç duyduklarını ileri sürmüştü; buna karşın Hermes’e 

göre tanrıların bir kısmı yüce Tanrı tarafından, diğer kısmı ise insanlar tarafından 

yaratılmıştır. Augustin’e göre, Hermes insan eliyle yaratılan idollerden söz etmektedir. 

Hermes’e göre, bu idoller tanrılara beden olur. Đdollere giren bazı ruhlar (demonlar) 

kendilerine saygı gösteren insanlardan kimisine yararlı olur, kimisine ise zarar verir. 

Hermes  maddi cisimden yapılan görünür objelerin görünmez ruhlarla birleşmesi, 

bütünleşmesi sanatına “deos facere” (tanrıları yapma sanatı) adını veriyor. 583 

 

           Hermes’in açıklamasına göre, bu sanat insanlarla tanrılar arasında akrabalık ve 

dayanışma sağlamak amacıyla var. Bu nedenle, Hermes Asklepius’a insanın kudretini 

görmesi gerektiği çağrısını yapıyor.584 Hermes’e göre, Yüce Tanrı gökteki tanrıları 

nasıl yarattı ise, aynı şekilde insanlar da kendilerine yakın olmalarından hoşnutluk 

duydukları tapınaklara yerleştirecekleri tanrıları yarattılar. Kendi doğasına ve kökenine 

sadık olan insan tanrısallığı taklid etmede her zaman ısrarcı olmuştur.585 Yüce Tanrı 

gökteki tanrıları nasıl yaptı ise insanlar da tanrılarını kendi suretlerinde yaratmışlardır. 

Asklepius Hermes’in sözlerini : “Yani heykellerden söz ediyorsun ey Trismégistus” 

cümlesiyle yorumlayınca Hermes’ten onay almıştır.586 Hermes birer ruha kavuşmuş 

heykellerin  rüyaları yorumlamak, kehanetlerde bulunmak gibi çok güzel işler 

yaptıklarını savunur, ruha kavuşmuş bu idoller, diğer taraftan, insanları hasta 

edebildikleri gibi iyileştirme kudretine de sahiptir.  Hermes’e göre, Mısır tanrısal göğün 

bir imajıdır ve gökyüzünde olanlar yeryüzüne, Mısır’a iner, işte bu nedenle, Mısır tüm 

dünyanın tapınağıdır. Augustin Hermes’in tezini çürütmek için Kutsal kitaplardan bazı 

pasajlara başvurur. Aziz Paulus’un cümlelerini yazarak Kurtarıcı Đsa’nın insanları kendi 

                                                
583 “per artem quandam uisibilibus rebus corporalis materiae copulare, ut sint quasi animata corpora illis 
spiritibus dicata et subdita simulacra, hoc esse dicit deos facere eamque magnam et mirabilem deos faciendi 
accepisse homines potestatem.” Saint Augustin, La Cité  de Dieu, VII, 23.  
584 "Et quoniam de cognatione, inquit, et consortio hominum deorumque nobis indicitur sermo, potestatem 
hominis, o Asclepi, uimque cognosce.” Saint Augustin, aynı eser, VII, 23. 
585 Varro sanatçıların tanrı heykelleri yapmaya başlamsından sonra Roma’ da kült imajının değiştiğini 
belirtmiştir. Georges  Dumézil, Archaic Roman Religion, Vol.1, s. 25. 
586 “Hic cum Asclepius, ad quem maxime loquebatur, ei respondisset atque dixisset: "Statuas dicis, o 
Trismegiste?" tum ille:" Statuas, inquit,..” Saint Augustin, aynı eser, VII, 23. 



 195 

yarattıkları tanrılara itaatten kurtarıp insanı yaratan Tanrı’ya itaat etmeye çağırdığını 

vurgular.587 

               

           Augustin’e göre, Hermes Hıristiyanlığın gelişiyle sözünü ettiği idollerin ortadan 

kalkacağını öngörüyor gibi; ancak bu öngörüsü (praedico) ile birlikte demonların 

yanıltıcı, aldatıcı faaliyetlerinde sempati ile sözetmeyi sürdürüyor. Ancak Mısır’ın 

dünyanın tapınağı olamaktan çıkacağı gün gelip çatacağı için kaygılı; Hermes’in 

kaygısının bir nedeni de Kutsal Ruh’un geleceği if şa etme görevini ona vermemiş 

olması. Augustin iddiasına kanıt olarak  Kutsal Kitaplar’dan aldığı cümleleri yazıyor.588 

 

  Asclepius’a göre,  insan sahip olduğu  Tanrı’nın bahşettiği akıl  nedeniyle insana 

akıllı hayvan deniliyor.589 Đnsanda hayranlık verici bir özellik var o da tanrısal doğayı 

keşfedip  kavramasıdır. Augustin Aesculapius’un sözlerini naklediyor: “atalarımız dine 

olan inançsızlıkları ve ilgisizlikleri yüzünden tanrılar nosyonu hakkında ağır bir 

yanılgıya düşüyorlardı, bu nedenle tanrıları yapma sanatını icad ettiler.” 590 Bu sanat 

ortaya çıkınca dünya’nın tabiatına özgü olan erdem bu tanrılara yakıştırılmış; ruhlar 

yaratma yeteneğine sahip olamayan bu tanrılar demonları ya da melekleri çağırarak, bu 

                                                
587 “de quibus dicit apostolus, quod cognoscentes Deum non sicut Deum glorificauerunt aut gratias egerunt, sed 
euanuerunt in cogitationibus suis, et obscuratum est insipiens cor eorum; dicentes enim se esse sapientes stulti 
facti sunt et inmutauerunt gloriam incorrupti Dei in similitudinem imaginis corruptibilis hominis” Aziz 
Paulus’dan aktaran Saint Augustin, aynı eser, VII, 23; “ Çünkü Allahı bildikleri halde O’nu Allah olarak temcit 
etmediler ve şükretmediler, fakat düşüncelerinde batıl oldular ve onların anlayışının yüreği karardı. Alim 
olduklarını idda ederken akılsız oldular ve fani olan insan fani olamayan Allahın izzeti bozulmaya mahkum 
insan suretinde yapılmış benzerleriyle değiştirdiler. Augustin’in alıntısı,  Septante dan Latinceye çevirilen Đncil’e 
aittir Kitab-ı Mukaddes’in çevirisi ise daha sonraları derlenmiş Vulgata ile örtüşür.  Buradaki çeviri şöyle: ‘fani 
olmayan Allahın izzetini, fani olan insan, kuşlar, dört ayaklılar ve yerde sürünenler suretininin benzeyişiyle 
değiştirdiler.’ Romalılara Mektup, I, 21-23. 
588 Saint Augustin, La Cité de Dieu, VIII, 23. Si faciet homo deos, et ecce ipsi non sunt dii”: “ Đnsan kendine 
ilahlar yapar mı? Ve onlar ilahlar değil”, Kitab-ı Mukaddes, Yeremya, 16, 20 , “et alio loco: “Erit in illo die, dicit 
Dominus, exterminabo nomina simulacrorum a terra, et non iam erit eorum memoria,” : ve başka bir yerde: “Ve 
o gün vaki olacak ki, ordular Rabbinin sözü, putların adlarını memleketten kesip atacağım, ve artık 
anılmayacaklar.” Kitab-ı Mukaddes, Zekarya, 13, 2. Augustin’in diğer alıntıları: Luka, 2, 25; Matta, 8, 24; 16,16, 
Efesoslulara Mektup, 4,14. 
589 “ex quo diuino dono homo animal dictum est rationale” Saint Augustin, aynı eser, VIII, 24. 
590 “Quoniam ergo proaui nostri multum errabant circa deorum rationem increduli et non animaduertentes ad 
cultum religionemque diuinam, inuenerunt artem, qua efficerent deos” Saint Augustin, aynı eser, VII, 24. J. 
Perret’e göre, Augustin Ascelpius’un cümlesini yanlış yorumluyor. Cümleyi şöyle çevirmek gerek: “Atalarımız, 
tanrısal dine (ruhu temel alan din) olan inançsızlıkları ve ihmalleri yüzünde tehlikeli olabilecek bir yanılgıya 
düşüyorlardı.” Cümle aslında, diğer bazı hakiki dindarlar insan yığınlarının dinden uzaklaşmasından endişe 
ediyorlardı anlamına geliyor. J. Perret, La Cité de Dieu’den aktaran G. Madec, Saint Augustin, aynı eser, livres, 
VI-X, not. 59, s. 602. 



 196 

ruhlar sayesinde insanlara iyilik ya da kötülük yapma fırsatını buluyorlar591 Augustin’e 

göre, Hermes gibi bir bilge tanrıları yapma sanatının ortadan kaldırılacak olmasından 

kaygı duymasının nedenini (Hermes’in) insanların yaratma gücüne hayranlığından 

kaynaklandığını ileri sürüyor.Ve yine Kutsal Kitaplar’dan verdiği örneklerle 

okuyucularını hakiki Tanrı’nın dinine çağırıyor592 

 

           Augustin Hermes’in birbirine benzer tanrıların  yine birbirine benzer insanlar, 

birbirine benzer sanatçılar tarafından yapılmış olduklarını söylediğini,593 bu sözleriyle, 

kendisinin bilmediği bir sanata göre, demonların tutkuları sayesinde idollere 

sabitlendiğini belirtiyor. Ancak Hermes, bu tanrıların insan yapısı olduğunu kabul 

ederken, demonlara, Platoncu Apuleius gibi, Tanrı tarafından yapılan tanrılarla, yine 

aynı Tanrı tarafından yapılan insanlar arasında,  dünyadaki insan dileklerini yukarıdaki 

tanrılara taşımak gibi bir aracılık yapma ayrıcalığını vermez. Augustin’e göre,  insan 

yapısı tanrıların Tanrı’nın yaptığı tanrılara oranla daha fazla saygı gördüklerine 

inanmak saçmalıktır. Üstelik dine aykırı bir sanat (arte impia) sayesinde bir demonun 

bir idole  sabitlenmesi tüm insanlığa maledilemez ve sadece bu sanatı icra eden kişinin 

eseridir. Tanrıları icad eden ataların içine düştükleri yanılgı bu sanatı icra edenler için 

de geçerlidir.594Demonlar hiçbir şekilde iyi tanrıların dostu olamaz: akıllı varlıklar 

olarak aziz melekler (sanctos angelos) gökyüzünün aziz mekânlarında  “tahtlar, 

hakimiyetler, riyasetler, hükümetler”595de ikamet ederler, ruhlarının niteliği gereği  

kötülük erdemden ne denli uzaksa onlar da  idollerden  o denli uzaktırlar.” 

 

                                                
591 Asclepius, xxxvıı. 
592 “Gelin Rabbe terennüm edelim; kurtuluşumuzun kayasına sevinçle nida edelim, önüne şükranla gidelim; ona 
mezmurlarla sevinçle nida edelim. Çünkü Rab büyük Allah’tır ve bütün ilahların üstünde büyük Kral’dır. Yerin 
derin yerleri onun elindedir; Deniz onundur ve onu yaratan kendisidir; Karayı da elleri teşkil etti. Kitab-ı 
Mukaddes, Mezmurlar, 95, 1-5. 
593 “Si faciet homo deos, et ecce ipsi non sunt dii. Deos ergo tales, talium deos, arte factos a talibus, cum 
appellasset Hermes,” Saint Augustin, La Cité de Dieu, VIII, 24 
594 “Hi enim diis bonis, quos sanctos angelos nos uocamus rationalesque creaturas sanctae caelestis habitationis 
siue sedes siue dominationes siue principatus siue potestates, amici esse omnino non possunt, a quibus tam longe 
absunt animi affectione, quam longe absunt a uirtutibus uitia et a bonitate malitia.” Saint Augustin, aynı eser, 
VIII, 24. 
595  “görünmez Allahın sureti, bütün hilkatin ilk doğanı odur; çünkü göklerde ve yeryüzünde görünen ve 
görünmeyen, gerek tahtlar, gerek hakimiyetler, gerek riyasetler, gerek hükümetler, bütün şeyler onda yaratıldı; 
bütün şeyler onun vasıtası ile, ve onun için yaratılmıştır; hepsinden evvel olan kendisidir ve bütün şeyler onda 
kaimdir” Kitabı-ı Mukaddes, Aziz Pavlus’un  Koloselilere mektubu, I,14-17. 



 197 

           Hermes, pagan dini kurumlarının Mısır’da kökünün kazınacağı gün yaklaştıkça 

kurumlar, yanılgıya düşmüş insanların sanat eserleri ayakta kaldığı sürece sanki 

insanlar ölmeyecek, dolayısı ile de gömülmelerine gerek olmayacakmış gibi 

“tapınakları ve sayısız sunaklarıyla  yeryüzündeki en kutsal yer Mısır’ın ölüleri 

mezarları ile dolacak”596diyor. Augustin  zamanın akışına bağlı olarak insanların 

öleceğini ve mezarların dolacağını, bu olgunun çok doğal olduğunu vurguluyor. 

Augustin’e göre, Hermes’i üzen esas mesele  idollere adanan tapınakların yerini 

katledilen  Hıristiyanlara ait anıtların alacak olmasıdır.597 

 

     Augustin’e göre, Hermes Mısır tanrılarının aslında ölmüş insanlar olduklarını 

söylemek istiyor. Asklepius’a  seslenirken söyledikleri de bunu kanıtlıyor: “ Ey 

Aesculapius, büyük baban tıp ilmini icad eden kişidir; ona  Libya dağında, krokodiller 

kıyısının yakınlarında bir tapınak adanmıştır ve bu dünyadan bir insan (mundanus 

homo) olmasına rağmen bedeni orada yatmaktadır,  şahsından geriye kalan kısmının 

(ruhu) göğe dönmesi  veyahut akli ve ahlâki bir duyarlılığa sahip ise, şahsının 

bütünüyle göğe geri dönmesi daha iyi olur. Đnsanlar acılarının dindirilmesini eskiden 

onun sanatına borçlu iken bugün onun tanrısallığı insani zayıflıklara dermen 

olmaktadır.”598 Hermes Aesculepius’a adını taşıdığı atasının (cuius avitum  mihi nomen 

est) adını taşıyan babasının şehrinde insanları iyileştirdiğini ve  şifa bulmak isteyen 

fanilerin her taraftan ona koştuğunu  sözlerine ilave ediyor.599 Eski Hermes ya da diğer 

adıyla Mercurius’un, Hermes’in atası olduğunu, ismini verdiği Hemopolis’de 

bulunduğunu, Hermes’e göre Aesculapius ve Mercurius’un aslında birer insan 

olduğunu belirtiyor. Böylelikle torun Hermes Trismegistus’un şehadetiyle 

Aesculapius’un bir insan olduğu kanıtlanmış oluyor.600 

 

     

                                                
596 “Tunc terra ista, sanctissima sedes delubrorum atque templorum, sepulcrorum erit mortuorumque 
plenissima"; Saint Augustin, aynı eser, VIII, 26. 
597 Saint Augustin, aynı eser, VIII, 25. 
598 "Auus enim tuus, o Asclepi, medicinae primus Inuentor, cui templum consecratum est in monte Libyae circa 
litus crocodilorum, in quo eius iacet mundanus homo, id est corpus; reliquus enim, uel potius totus, si est homo 
totus in sensu uitae, melior remeauit in caelum, omnia etiam nunc hominibus adiumenta praestans infirmis 
numine nunc suo, quae solebat medicinae arte praebere.", Saint Augustin, aynı eser, VII, 26. 
599 Asclepius, XXXVII 
600 Saint Augustin, aynı eser, VIII, 26. 



 198 

    Kader  hakkında (De fato) 

 

    Augustin eserindeki amacına uygun olarak Roma Đmparatorluğu’nun varoluşu ve 

büyüklüğünün kaderin eseri olmadığını vurgulayarak kader konusuna giriş yapar. 

Kader’den söz edildiğinde insanların herşeyden evvel yıldızların gökyüzündeki 

konumlarının insanın doğum anında yaptıkları etkiyi, akıllarına getirdiklerini 

vurgulayan  Augustin kader’in insan hayatı üzerindeki etkisini bazılarına göre,  

Tanrı’nın iradesinden bağımsız, diğer bazılarına göre ise Tanrı’nın iradesine bağlı bir 

etki olduğuna inandıklarını belirtiyor. Yıldızları Tanrı iradesinin dışında kabul edenler, 

insan kaderini bu gök cisimlerinin belirlediklerine inanıyorlar. Ancak bu determinist 

görüşü benimseyenler insanların başına gelen kötülükler ya da iyilikler konusuna kulak 

asmıyorlar, aksi takdirde diyor Augustin dini kültlerin hepsi ortadan kalkardı. 

Yıldızların konumlarıyla yarattıkları etkiyi Tanrı iradesine bağlayanlara gelince, 

insanların karakterlerinin iyi ya da kötü olmasının sorumluluğunu gökteki yıldızlara 

yıkıyorlar. Gökyüzünü yeryüzünde işlenecek suçların cezalandırılacağı keyfi  

kararlarların verildiği gözalıcı bir senato ya da curia601 olarak görüyorlar. Bu şekilde 

yıldızlara atfedildiği için insanı isyan ettiren bir iradeyi Tanrı’ya atfetmiş oluyorlar. 

Yıldızların olayların  yaratıcısı değil anlatıcısı olduğunu savunuyorlar, kısaca, 

yıldızların gökyüzündeki konumları olacakları haber vermekten ibaret. Ancak Augustin 

astrologların farklı konuştuğunu, örneğin “Mars ita positus homicidam significat” 602 

yerine “(Mars) homicidam facit.” 603dediklerini söylüyor. Augustin’e göre, astrologların 

kullandığı ifadeler düzgün değil, bu nedenle, onlar keşfettiklerini hayal ettikleri 

gelecekteki olayları anlatmak için filozoflardan konuşma sanatını öğrenmeliler.604 

Astrolojinin bilimsel olup olmadığını ikiz kardeşlerin kaderlerinin benzerliği üzerinden 

tartışıyor. Augustin’e göre, astrologlar zaten ikizlerin varolma nedenini, fiillerinde, 

yeteneklerinde, mesleklerinde, başarılı oldukları yerlerde ve hayatlarındaki diğer 

olaylardaki benzerliklerin nedenini açıklayamıyorlar. Augustin, ikizlerin birbirine 

                                                
601 Curia : Romalıların belli sınıflara ayrılması ve bunun meclisteki sandalye dağılımına yansıması. The Ancient 
Library, s. 377.  http://www.ancientlibrary.com/ 
602 “Mars bir insanın ölümüne neden olacak konumda bulunuyor.” 
603 “Mars insan öldürür.”  
604 “Astrologların yanlış kehanetlerini ve tanrıtanımaz yanılmalarını terketmiştim.” Augustinus, Đtiraflar , Yedinci 
Kitap, VI. 



 199 

benzemelerinin dışında iki yabancı insanın birbirine benzediğini gösteren birçok örnek 

olduğunu vurguluyor.605 

 

 Augustin burada Cicero’dan (De Fato)606 aldığı alıntıyı ekliyor: 

 

“Cicero’ya göre, “Ünlü doktor Hipokrat yazdıklarında hasta düşen iki kardeşin 

hastalıklarının aynı anda ağırlaştığı ve aynı anda hafiflediğini görünce ikiz olmaları 

ihtimali üzerinde durmuştur.” Ancak  diyor Augustin “kendini astrolojiye adayan Stoacı 

Posidonius’a göre,607 bu kardeşler yıldız haritasına göre gökyüzünde yıldızların aynı 

şekilde konumlandıkları anlarda dünyaya geldikleri için  birbirine benziyorlar.” 

Hipokrat’ın tezine göre, söz konusu kardeşlerin benzerliği  ortak mizaca sahip 

olmalarından kaynaklanıyor. Filozof Posidonius ise bu benzerliği yıldızların 

gökyüzündeki konumlarının etkisine bağlıyor. Augustin’e göre, Hipokrat’ın tezi daha 

inandırıcı, ebeveynlerin  birleşmeleri sırasındaki organik durumları çocukların yapıları 

üzerinde etkili olabilir. Daha doğmadan anne ve babalarının özelliklerini alan çocuklar, 

doğdukları zaman aynı özellikleri korurlar, aynı evde aynı besinlerle beslendikleri için 

ve hatta doktorlara göre, soludukları hava, yaşadıkları yer, içtikleri suyun özellikleri 

bedenleri üzerinde iyi ya da kötü olsun aynı türden bir etki yapması doğaldır. Ancak iki 

kardeşin hastalığının benzerliğinin nedenini doğdukları andaki  yıldızların konumlarına 

bağlamak, bu çocuklarla aynı anda, aynı ülkede ve aynı göğün altında  doğdukları halde 

farklı kökenden gelen, farklı davranışlar gösteren ve kaderleri birbirinden farklı olan 

insanlar mevcut iken Augustin’e göre, bir tür abartma (insolentia) dan başka bir şey 

değil.  

   

     Posidonius ve taraftarlarına gelince, Augustin’e göre, onlar  yıldızlar konusunda 

iyi eğitilmemiş insanları kandırmışlardır. Astrolojinin kesin bilgi olarak yutturulmasına 

                                                
605  Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 1. 
606 Augustin kadercilik hakkında yine Cicero’nun şehadetine başvurur. Kaynak olarak Cicero’nun De Divinatio 
adlı risalesini gösterir, bu eser günümüze parçalar halinde kapsamlı olarak ulaşmıştır; ancak kader meselesini 
Cicero başka bir eserinde, De Fato’da kaleme almıştır. Bu eseri De Divinatio’un bir parçası olması muhtemeldir  
Augustin Tanrı Devleti’nde De Fato’nun  bugün kaybolan pasajlarını alıntı olarak kayda geçirmiştir. 
607Apamea’lı Posidonius (Đ.Ö.135-151) Cicero’nun arkadaşı ve hocasıdır. Çok sayıda eserinden hiçbiri 
günümüze ulaşmamıştır. Eserlerini onları yazdıkları kitaplarda yeniden yapılandıran  Cicero, Seneca, Strabon ve 
Cleomeda sayesinde tanıyoruz. Saint Augustin, aynı eser, livres I-V, not. 3,  s. 648.  



 200 

karşı çıkan Augustin  ikizlerin doğum anları arasındaki minimum zaman aralığına ve  

bu doğumların kaydedildiği ufacık gökyüzü parçasına  horoskop adı verildiğini; ancak 

bu zaman aralığının insan iradeleri arasındaki farklılıkları izah edecek bir öneme sahip 

olmadığını vurguluyor.608 

 

     Augustin ünlü çömlek dairesi teorisinin Nigiudus Figulus’a boşuna atfedildiğini, 

üstelik Figulus’un  çömlek sayesinde şöhret sahibi olmaktan memnun olmadığını 

söylüyor.609 Figulus çömlek dairesini o denli hızlı döndürüyor ki çömleğin üstüne iki 

kez sürdüğü siyah mürekkep aynı noktaya sürülmüş gibi görünüyor. Çömlek dairesi 

durduğunda  çömlek ağzındaki boyaların izleri belirgin şekilde birbirinden uzakta 

görünüyor. Augustin Nigidus’un çömleği örneğinde, iki mürekkep lekesinin tek bir 

noktaya sürülmüş gibi görüntü vermesi gibi bir yanılgıya yol açmasına, ikizlerin de 

birbiri ardına doğmalarına bir anlam yüklenemiyeceğini belirtiyor. Figulus ikizlerin 

müşterek kaderini çömlek dairesi analojisiyle açıklıyor. Nigidius Figulus’a göre, iki 

doğum arası gökyüzündeki yıldızlar uzun mesafe katettiklerinden dolayı konumları 

değişiyor, bu nedenle ikizlerin kaderleri ve alışkanlıkları arasında fark meydana 

geliyor. Augustin’e göre, bu izah da  geçerli değil, çünkü yıldızların konumlarından 

hareketle  gökyüzünde ölçülmesi  imkânsız uçsuz bucaksız uzam, ikizlerden birinin  

kalıtsal bir mirasa konması, diğerinin aynı mirastan yoksun kalması için, bu denli 

önemli ise, yıldızların doğum anlarındaki konumuna bakarak ikiz olmayanlara, hayatta 

başlarına gelenlerin herkes için doğrulanması imkânsız olan bir sırdan kaynaklandığını 

söylemeye cesaret edilmesi gerekecektir. Diğer taraftan, bu   öngörülerin doğum anları 

arasında daha büyük zaman farkı olduğu için  diğer çocukların horoskopları için de 

geçerli olduğunu söylemek mümkün olabilecektir.610 

          

                                                
608 Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 2. 
609 Nigidius Figulus Cicero’nun yakın arkadaşıdır. Catilina isyanı ortaya çıktığında Cicero arkadaşına danışmış, 
en önemli kararlarını Nigidius Figulus’un cesaretlendirmesi sayesinde vermiştir. Nigidius’un bir politikacı 
olmaktan  derin din ve felsefe bilgisi var. Felsefenin yanısıra divinatio, astroloji gibi alanlarda da bilgi sahibi bir 
şahsiyet. Nigidius’un şöhreti Augustin’in onu en ünlü astrologlardan biri olarak görmesine yol açmıştır. Saint 
Augustin, aynı eser, livres I-V, not. 63, s. 822-823. “Frustra itaque adfertur nobile illud commentum de figuli 
rota, quod respondisse ferunt Nigidium hac quaestione turbatum, unde et Figulus appellatus est.” Saint Augustin, 
aynı eser,  V, 3. 
610 Saint Augustin, aynı eser, V, 3. 



 201 

     Augustin  Eski Ahid’den de Yakup ile  Esav (Esaü) örneğini veriyor.611 Her iki 

kardeşin hayatlarında, ebeveynlerine karşı gösterdikleri sevgilerinde büyük farklılıklar 

olduğunu, bu farklılıkların iki kardeşi birbirine düşman ettiğine dikkat çekiyor. Bu 

farklılıklar doğum anları arasındaki ufacık zaman aralığında meydana gelmiyorsa, 

(Nigidius Figulus’un çömlek örneğine göre) kontrol edilebilen ve kaydedilebilen uzam 

ve zaman farkından meydana geldiği ileri sürülebilir. Ancak Augustin alaycı bir 

üslupla, Astrologların, boş şeylerden söz eden kişiler olarak görünmemek için,  bu 

çömlek dairesinin  (tekerleği) kilden yapılmış bağrına insanları hapsedip, onları 

döndürüp durduklarını söylüyor.612 

 

     Augustin’in ifadesiyle, astroloji, hakikati yansıtmayan içi boş bir bilim. Doğum 

anındaki zaman farkı horoskoplarda farklılığa yol açıyorsa insanların hayatlarındaki 

başka olayları da değiştirmeli. Hastalıkların nedeni doğum anındaki yıldız konumlarına 

bakılarak açıklanmaya çalışıldığında  insanların sağlığa kavuşturulması konusunda 

yapacak fazla bir şey kalmadığını söyleyen Augustin’e göre, kaderi sadece insan iradesi 

değiştirebilir.613 

 

  Özgür irade (liberum arbitrium) 

 

     Augustin paganların kadere boyun eğme anlayışının karşısına insana tarihi 

sorumluluk yükleyen özgür iradeyi koyar. Özgürlük kavramı insanların yararlanmaktan 

mutlu oldukları; ancak açık bir şekilde tarifini yapamadıkları bir kavramdır. 

Augustin’in Hıristiyan felsefesi, rasyonel metodu, ortaçağda kabul gören Aristoteles’in 

soyutlama tekniğine dayanmaz; Augustin’in kendine özgü metodu Platoncu sezgiye 

dayanır ve insanın iç dünyasının gözlemine yöneliktir.  

 

     Augustin  yüksek mertebedeki mükemmellik olarak gördüğü hakiki özgürlüğü 

Tanrı’daki, yarattıklarındaki ve özellikle insandaki farklı gerçekleşmelerinde 

                                                
611 Kitab-ı Mukaddes, Tekvin, XXV, 23-34, Vulgata, Genesis, 23-34. Ayrıca Bk. Saint Augustin, Doctrina 
Christana, II, 22. 
612  Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 4. 
613  Saint Augustin, aynı eser, V, 6. 



 202 

inceleyerek tarif eder. Özgürlük nosyonunu, herkesin anlamında mutabık kaldığı, 

spiritüel varlığın (demon) çeşitli  durumlarda keyfi olarak gerçekleştirdiği eylemini 

özgürlüğü belirgin kılan mükemmellliğin dışında bırakmak suretiyle felsefesine 

yerleştirmiştir. Özgürlük müşterek bir mutabakatla insanlar için yüksek mertebede bir 

mükemelliktir.. Augustin’e göre herşey Tanrı’da başlar, dolayısıyle özgürlüğün ideal ve 

tanrısal kaynağı Tanrı’dır. Augustin en üst mertebede tanrısal özgürlüğü görür. 

Tanrı’nın özgürlüğü en yüksek düzeyde kusursuz bir mükemmelliktedir Burada 

özgürlük aydınlıktır daha alt mertebelerde önce meleklerin sonra da insanın özgürlüğü 

gelir. 

                     

           Düşmüş  insan’da özgürlük: Düşmüş insanın özgürlüğünün konusu insanın 

hayattaki hem evrensel hem de sıradan psikolojik tecrübesidir, Augustin bu tecrübeyi  

kendi bilincinde analiz ettiği eseri Đtiraflar ’da  anlatır. Bu Tanrı’ya en alt düzeyde 

katılan bir özgürlük türüdür. Augustin’e göre, insanlar Đlk günah yüzünden  uzaklaştığı 

kusursuz mükemelliğe doğru yükselerek ideal özgürlüğe kavuşacaktır. Augustin’in 

sınıflandırmasıyla uyumlu olarak, Thonnard Augustin’deki özgürlük nosyonunu dört 

açıdan ele alır:614 

              

              1.Tanrı’nın özgürlüğü 

              2.Meleklerin özgürlüğü 

              3.Düşmüş insanın özgürlüğü 

              4. Đdeal özgürlük ve dereceleri 

                   

     Augustin “Mükemmellikte herşeyi aşan Yüce varlık Tanrı’dır.” der. Kutsal 

Kitaplar’dan hareketle, Tanrı’nın Kelimesi’nin insanlara herkesin aklını zorlamadan 

anlayabileceği sade bir dille seslendiğini kabul eder. Hıristiyanlığa geçtikten sonra 

yazdığı ilk eserlerde kötülük problemi hakkında Maniciler’e karşı Katolik inancına göre 

çözüm öneren  Augustin ortak duyuya seslenerek insanlardaki günâhın kaynağı olarak 

özgürlüğün kötü niyetle kullanılmasını gösterir. Kısaca, özgürlük insanın davranışlarının 

                                                
614 Thonnard, F.-J., La notion de Liberté en philosophie augustinienne, Revue des Etudes Augustiniennes, 1970, 
Vol XVI, No.3-4, s. 243. 



 203 

ahlâki açıdan iyi ya da kötü olmasının sorumluluğunu yüklenmesi için gerekli ilk koşulu 

oluşturur. 

 

Cicero ve Augustin’e göre fail neden ve özgür irade 

       

      Filozoflara gelince onlar için kaderi belirleyen insanın doğum anında 

gökyüzündeki yıldızların konumu değil. Onlar olaylar arasında zincirleme neden sonuç 

bağı doğuran zorunlu nedenlerin varlığını öngörüyorlar ve bu zorunlu nedenler zincirini 

yüce bir Tanrı’nın iradesine ve kudretine bağlıyorlar. Bu Tanrı, olacakları önceden 

biliyor ve hiçbir şeyi tesadüfe bırakmıyor:  Augustin “bu Tanrı’da  her türlü kudret var, 

ama her türlü istek yok” diyor615 

 

        Augustin’e göre, bu filozoflar  kader (fatum) kelimesinden kudreti tüm varlıklar 

üzerine  göze görünmez bir şekilde yayılan bir Tanrı’nın iradesini anlıyorlar.616 Bu 

söylediklerinin kanıtı olarak da Seneca’nın mısralarını tekrarlıyor. Augustin, Seneca’nın 

bu mısralarında617 kader’in aslında Hükümran Baba’nın iradesi olduğunu açıkça ortaya 

koyduğunu belirtiyor. Cicero’nun Homeros’tan çevirdiği mısraların da bu görüşü 

destekler nitelikte olduğunuvurguluyor.618 

                                                
615 “ a quo sunt omnes potestates, quamvis ab illo non sint omnium voluntates”, Saint Augustin, La Cité de Dieu, 
V, 8. 
616 Ipsam itaque praecipue Dei summi voluntatem cuius potestas insuperabiliter per cuncta porrigitur, eos 
appellare fatum sic probatur. Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 8. 
617 Sénéque, Lettre a Lucilius, 107, 11. Itinera Electronica. 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/sen%5FluciliusXVII/lecture/7.htm 
“Duc, o parens celsique dominator poli,  
quocumque placuit: nulla parendi mora est;  
adsum inpiger. Fac nolle, comitabor gemens  
malusque patiar facere quod licuit bono.  
Ducunt uolentem fata, nolentem trahunt.” 
“En yüce hükümran Baba,  
Göğün yükseklerinin efendisi, 
beni arzu ettiğin her yere götür; 
işte, yorulmak bilmez ben her an izindeyim, 
istemediğim bir şeyi yap hazırım seni sızlana sızlana takip edeceğim 
kötüye erdemli biri ne kadar katlanıyorsa ben de o denli katlanmalıyım. 
Kaderler (fata) onların koyduğu engellere itaat edenleri beraberinde götürür 
Kendilerine direnenleri ise zorla sürükler.” 
618 “oysa şu yeryüzünde yaşayan insanların kafasındaki ne 
        insanların,  tanrıların babası Zeus(Jupiter) her gün ne koyarsa o” 
Bu mısralar Azra Erhat ve A. Kadir çevirisidir Homeros, Odysseia, XVIII, 135-136. Đstanbul; Sander yayınları, 
1970. Augustin’in Tanrı Devleti’ne aldığı Cicero’nun Latince çevirisi: “Tale sunt hominum mentes, quali pater 



 204 

 

        “Cicero’nun dediğine göre, Stoacılar kaderlerin gücünü Homeros’un bu mısraları 

ile açıklarlarmış”  diyen Augustin,619 Stoacılar’ın tartışmalarında kullandıkları bu 

mısralar sayesinde, kader hakkındaki doktinlerini daha iyi anlaşıldığını, birbirini 

zincirleme olarak takip eden kaderlerin ilk nedeni olarak Jupiter’i gösterdiklerini 

Cicero’dan öğrendiğini belirtiyor. Cicero, Stoacılar’ın bu kader anlayışına dayanan 

tezlerini çürütmeye teşebbüs ediyor. Sonuç elde etmek için, tüm gücüyle gelecek 

hakkında ne Tanrı’da, ne de insanlarda herhangi bir iz’in bulunmadığını savunarak 

iddiasını geleceğin bilinebileceğini reddetmeye vardırıyor. Hatta Tanrı’nın geleceğin 

bilgisine sahip olduğunu da inkâr ediyor. Geçerli olmadığını düşündüğü bazı oracula’lar 

hakkındaki iddialara da karşı çıkıyor; ancak iddia sahiplerini hata yaptıklarına 

inandıramıyor. Hitabet gücüyle astrologların gelecek tahminlerine karşı saldırıya 

geçiyor, astrologlar da  temelsiz iddialarının kanıtlarını gösteremiyor, kendi iddialarını 

kendileri çürütüyorlar. Bununla beraber,  geleceğin bilinebileceği tezini kabul etmeyen 

astral kader (sidera fata) taraftarlarını daha fazla hoşgörülebilir buluyor. Çünkü 

Cicero’ya göre, geleceğin bilgisinin Tanrı’da olduğunu kabul etmeden Tanrı’nın 

varlığını kabul etmek yerinde olmaz.620 Augustin’e göre, Cicero nerdeyse bir tanrı 

tanımaz621 De  Natura Deorum ‘da Cotta’yı Stoacılar’a karşı bu hususu savunmakla 

görevlendiriyor.622Ancak kendisi her türlü tanrısal doğa’yı reddeden Cotta yerine Stoacı 

görüşleri savunmakla görevlendirdiği Lucilius Balbus’un yanında yer alıyor. Öte 

yandan De Divinatio ‘da623  kendi adına geleceğin bilinebilmesi tezine açıkça karşı 

çıkıyor. Augustin’e göre, Cicero burada,  özgür irade’yi kurtarma adına (determinist) 

kader anlayışını safdışı bırakmaya çalışır görünüyor. Bu noktada, Hıristiyanlıkta mutlak 

kudrete sahip olan Tanrı’nın geleceğin bilgisine sahip olduğunun  kabul edildiğini 

                                                                                                                                                   
ipse Iuppiter auctiferas lustravit lumine terras”,  Homeros’un bu dizeleri Cicero’nun De Fato ‘sunun bugün 
kayıp olan bir pasajında yazılı olsa gerektir. Saint Augustin, aynı eser, V, 8., not. 3, s. 670. 
619 “Sed quoinam Stoicos dicit (Cicero) vim fati asserentes istos ex Homero versus sollere usupare,” Saint 
Augustin, aynı eser, V, 8. 
620 “Nam et confiteri esse Deum et negare praescium futurorum apertissima insania est.” Saint Augustin, aynı 
eser, V, 9. 
621 ”Dixit insipiens in corde suo:Nonest Deus”: “Akılsız yüreğinde Allah yoktur dedi”Kitab-ı Mukaddes, 
Mezmur XIII,1.Augustin’ Cicero’nun tanrıtanımazlığını ifade etmek için bu atıfı yapıyor.  
622 Cicero, De Natura Deorum, III. C Aurelius Cotta’nın  dini konularda geleneksel görüşleri  öğrenen bir rahip 
(pontifex) olduğu bilinmektedir Cicero’nun burada Akademicilerin septik görüşlerini savunmak üzere bir din 
adamını seçmesi dikkat çekicidir. Saint Augustin, La Cité de Dieu, livres, I-V, not. 2, s. 672-673. 
623 Aslında burada sözkonusu edilen Cicero’nun De Fato (Fr. Du Destin ) su dur. 



 205 

hatırlatan Augustin’e göre, Stoacılar, Tanrı’nın geleceğin bilgisine sahip olduğu tezine 

karşı çıkarken, Cicero, aslında, kaderin evrensel gücünün varlığını tasdik ettiklerinde, 

Stoacılar’ın evrensel zorunluluğu inkâr etmekten korktukları şeyden korkuyor. Cicero 

kendi kanıtlama yöntemiyle gelecekte olacak herşeyin öngörülmesi halinde, bütün 

olacakların öngörülen düzene göre gerçekleşmesi gerektiğini savunuyor, eğer olacaklar 

öngörülen düzene göre gerçekleşirse bunun Tanrı’nın önceden varolan kararına göre, 

gerçekleştiğini kabul etmek gerekecektir. Cicero’ya göre, zincirleme nedenler de bu 

mantığa göre açıklanmalıdır, çünkü hiçbir şey  fail bir neden olmadan gerçekleşemez. 

Oysa  herşey nedenler zinciri sayesinde belli bir kurala göre varoluyorsa, en küçük 

olaylar dahi kaderin zorunlu neticesidir. Şu halde, bizim elimizde olan hiçbir şey yok, 

sonuç olarak  özgür irade diye bir şey de yok. Oysa  diyor Cicero özgür irade’den kendi 

isteğimizle vazgeçtiğimiz takdirde tüm insan hayatı alt üst olurdu. Cicero’ya göre, özgür 

irade olmadığı takdirde kanunları yapmak, sitemde bulunmak, iltifat etmek, ayıplamak 

insanları birşeyler yapmaya davet etmek boşuna bir çaba olurdu. Cicero, bu noktada, 

geleceğin bilinebileceği tezini, insanlığı (determinizm’in doğuracağı)  kötü, zararlı ve 

saçma bedeller ödemekten sakındırmak gayesiyle reddediyor. Cicero’ya göre, geleceği 

bilme ile özgür irade birbirini dışlar: birini kabul etmek diğerini inkâr etmek anlamına 

gelir: “Geleceğin bilgisine sahip olunabileceği görüşünü seçmek özgür iradeyi ortadan 

kaldırmak; özgür iradeyi seçmek ise geleceğin bilgisini ortadan kaldırmak anlamına 

gelir.”624 Đnsan hayatını anlamlı ve yararlı hale getirmek için çaba harcayan  Augustin’in 

ifadesiyle, bu bilgili ve büyük  adam (vir doctus et magnus) açıkladığı nedenlerden 

dolayı özgür irade’yi seçiyor, insanları özgür kılmak isterken onları (tanrıtanımazlığı 

nedeniyle) günâhkar hale getiriyor. Oysa, Augustin’e göre, dindar bir ruh hem özgür 

iradeyi seçiyor  hem de Tanrı’nın geleceğin bilgisine sahip olduğunu tasdik ediyor. Her 

ikisini de imanın ve dindarlığının temeline yerleştiriyor. Tanrı geleceğin bilgisine sahip 

olsaydı  birbirine zincirleme bağlanan olaylar bize yapabileceğimiz hiçbir şey  

bırakmazdı, buna karşın, eğer birşeyin olması bizim elimizde ise, akıl yürütme yolu ile 

geleceğin bilgisinin varolduğu tezini ortadan kaldırabiliriz diyen  Cicero zincirleme 

tasıma başvuruyor: Eğer özgür irade varsa herşey kadere göre gerçekleşmez; herşey 

                                                
624 “si elegerimus praescientiam futurorum, tolli voluntatis arbitrium; si elegrimus voluntatis arbitrium, tolli 
praescientiam futurorum,” Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 9. 
 



 206 

kader’e göre gerçekleşmezse, geleceğin bilinmesinden  doğan  mutlak nedenler zinciri 

yoktur; nedenler zinciri mutlak olarak belirlenmemişse, olaylar silsilesi de geleceğin 

bilgisine göre gerçekleşmeyecek demektir, bunların hepsi Tanrı’nın tasarısı ya da 

önbilgisi doğrultusunda gerçekleşmeyecektir: Cicero’nun vardığı sonuca göre, Tanrı’da 

gelecekte olacaklar hakkında önbilgi yoktur.625 

 

Augustin  bu noktada okuyucularına sesleniyor:  

 

Tanrı’ya inancı dışarıda bırakan tüm bu fikirlere karşı  Tanrı’nın olacak 

herşeyi önceden bildiğini  kabul ettiğimizi ilan ediyoruz  ve insan olarak  

bilgisine sahip olduğumuz ve bilincine vardığımız  her konuda  sadece 

istediğimiz için irademizin buyruğuna uyarak özgürce gerçekleştiriyoruz.. 

Kader’i herşeyin nedeni olarak görmeyiz, hatta daha ileri giderek hiçbir 

şeyin kaderin eseri olduğunu kabul etmeyiz. Çünkü bilinen anlamıyla, 

kader her hamilelikte ve her doğumda yıldızların gökyüzündeki 

konumlarını  gösterir. Bunların hiçbir anlamı olmadığını gösterdik. 

Tanrı’nın  iradesi’nin nedenler zincirini oluşturmasına gelince biz bunu 

inkâr etmiyoruz, ancak bunu kader kelimesiyle açıklamıyoruz, ve belki de 

fari: konuşmak fiilinden türemiş anlamı dışında kader kelimesine başka bir 

anlam vermiyoruz. Aziz mektuplarda yazılı olanları inkâr edemeyiz: “Tanrı 

bir kere söyledi ben iki kere işittim: Kudret Allah’ındır. Đnayet’te senindir, 

ya Rab Çünkü işine göre sen herkese karşılık verirsin626  

 

           Augustin’e göre, Tanrı bir kere söyledi demek: Ezeli ve değişmez Kelime’yi 

söyledi demek 627Augustin Tanrı’nın değişmez (immobiliter) yani  geri dönüşü olmaz 

(incommubiliter) Kelime’si onun gelecekte olacakların bilgisine sahip olduğunu  ve 

bizzat yapması gerekeni bildiğini göstermektedir. Bu nedenle fatum sözcüğünün 

konuşmak anlamına gelen fari’den türediğini kabul edebiliriz. 

                                                
625 non est inquit, in Deo praescientia omnium futurorum. Saint Augustin, La Cité de Dieu, V, 9. 
626Kitab-ı Mukaddes, Mezmur, 62, 12, 13. Kutsal Kitapların Septante (Septuagintia) çevirisini kullanan 
Augustin’in Tanrı Devleti’ne aldığı alıntı: Semel locutus est Deusi duo haec audivi, quia potestas Dei est, et tibi 
Domine, miseicordia qui reddes unicuisque secundum opera eius, Saint Augustin, aynı eser, V, 9; Vulgata 
çevirisi de Septante çevirisi ile  aynı ancak mezmur numarası Türkçe çeviriden farklı: Vulgata, Psalmi iuxta, 
LXI, 12-13. 
627 “Quod enim dictum est: Semel locutus est, intelligitur ‘immobiliter’ ” Saint Augustin, aynı eser, V, 9. 



 207 

 

           Augustin’e göre, nedenler zincirinin ya da düzeninin Tanrı tarafından belirlenmiş 

olması hiçbir şeyin bizim özgür irademize bağlı olmadığı anlamını doğurmaz. Çünkü 

bizim iradelerimiz de Tanrı’nın kesin bilgisinde olan nedenler düzenine bağlıdır 

(causarum ordine), (insan) iradeleri aslında insanların fiillerinin nedenleridir, herşeyin 

bilgisine önceden sahip olan Tanrı tüm nedenler arasında bizim iradelerimizi bilmemiş 

olamaz. 

 

           Her neden zorunlu (mukadder) değildir. Her şeyin kendini önceleyen bir fail 

nedeni olduğunu kabul eden Cicero’ya göre,  doğal neden (causa naturalis),  rastlantı 

sonucu meydana gelen neden (causa fortuita) ki talih (fortuna)  ismini buradan almıştır 

ve  iradeye bağlı neden (causa vouluntaria)  olmak üzere üç tür neden vardır. Augustin’e 

göre,  rastlantıya bağlı nedenler vardır; ancak Tanrı’nın iradesine  bağlı olarak ortaya 

çıktıklarından insan bilgisinden saklı nedenlerdir. Tabii nedenler de Tanrı iradesinin 

ürünüdürler. Son olarak, iradeye bağlı olarak ortaya çıkan nedenlerin kaynağı Tanrı, 

melekler, insanlar ve  akıl sahibi olmadıkları halde ruhları istek ya da tiksinti duymak 

şeklinde doğaya uygun olarak hareket eden hayvanlardır. Augustin meleklerin 

iradesinden söz ederken hem Tanrı’nın melekleri olan iyi meleklerin hem de kötü 

melekler olan demonların iradesini kasdettiğini belirtiyor. Aynı şekilde, insanlar 

arasında da iyi iradeye sahip olanlarla kötü iradeye sahip olanları birbirinden ayırıyor. 

Augustin iradi nedenin tek tür bir fail neden olarak varolması  gerektiği sonucuna 

varıyor. 

 

           Augustin’in Cicero’dan alıp dönüştürdüğü bu teorisi, orijinal yönleri olsa da, 

Platoncu geleneğin çizgisinde anlaşılmalıdır.628 Çünkü herşeyin nedenini açıklayan neden 

Đyi’yi ulaşılacak  nihai bir hedef gibi  kabul eden ve Đyi’ye doğru  yönelme arzusunu 

doğuran fail nedendir. Bu neden, Aristoteles okulu tarafından  üç yönüyle incelenmiş olan 

fail nedenin sentezi olarak ortaya çıkar. Buna nihai neden denir. Bir olgu ya da yeni bir 

varlık şeklinde tezahür eden etkinin ortaya çıkışına ilk neden denir. Bir akla sahip 

olduğunda, neden ile sonuç arasındaki mükemmeliğe dayanan benzerliğin farkına vararak  

                                                
628  Saint Augustin, aynı eser, livres I-V, not. 65, s. 824. 



 208 

örnek (ideal) bir ide’ye göre hareket  eden  nedene  ikinci neden denir. Üçüncü neden de 

ajanın (vasıtanın) fiilinin iyiye doğru yönelmesini açıklayan nedendir. Platoncu görüşe 

göre, herşeyin nedenini açıklayan neden  iradi nedenlerin bu üç yönünü birleştirir. Burada 

söz konusu olan iradi nedenler bu türden nedenlerdir ve hakiki fail nedenler  olabilmek 

için nihai nedene katılırlar. 

      

           Augustin iradeyi insanda bir içe bakışla inceler ve ona fail neden olarak çok 

kapsamlı bir rol verir. Đrade tüm eylemlerimizde  evrensel bir hakimiyete sahiptir. 

Đrade’nin nihai anlamı özgürlüktür, diğer bir ifadeyle irade ve özgürlük Augustin’e göre, 

sonuçta eş anlamlıdır. Rolü özgür kararlarımızın ötesine geçer. Birinci olarak duyumlar 

dünyasına hükmeder  “aslında  istemelerden başka bir şey olmayan ruhun tüm 

hareketlerine nüfuz eder.” 629Đkinci olarak, her türlü bilme, öğrenme fiilini yönetir. Dış 

dünyayı duyumlarla kavrama esnasında duyumu yöneldiği nesnesine bağlamak için 

müdahele eder. Đnsanın içe dönük  duygu yaşamında ise anıları belleğe yerleştirmek üzere 

müdahele eder, hatırlama söz konusu olduğunda, fantaziler meydana getirmede aynı işlevi 

görür. Düşüncemizin kaynağıdır bizim için öğrenmek ya da bilmek aslında istemektir. 

Zihnimizin kavrayışı fiilimize yön veren bir tür iştah tarafından öncelenir. Bu iştah bize 

bilmek, tanımak istediğimiz şeye ulaşma imkânı verir.630 Son olarak bu irade yada iştah 

sadece yükseklere Tanrı’ya yüce Đyi ‘ye değil, iç güdülerimizin bizi yönlendirdiği başta 

yaşama arzusu olarak duyumlar dünyasına ait her tür tutkuya yönlendirir.631 Genel 

anlamıyla irade eyleme, dış dünyadaki varlıklara, nesnelere yönelen ruhun kendisi 

dışındaki dünya ile irtibatıdır. 

 

     Psikolojik açıdan  metafizik açıya geçtiğimizde, Augustin’in her türlü iradenin 

nihai açıklamasını Tanrı’da aradığını görürüz. Burada da, üç tür neden belirlediğini 

görmekteyiz: a) Meydana getiren ya da yaratan yaratılmamıştır: Bu Tanrı’nın egemen 

iradesidir. b) Aynı zamanda yaratılmış ve yaratan irade: Đnsanların ve meleklerin 

yaratılmış iradesidir. c) Yaratmayan yaratılmış iradeler: Đradeden yoksun fiziki nedenler 

oldukları için hakiki fail nedenlerin dışında addedilirler. Son grup olan yaratmayan 

                                                
629 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 6. 
630 Saint Augustin, aynı eser, livres, I-V, not. 65,  s. 825.  Saint Augustin, De Trinitate, I, 9.  
631 Saint Augustin, De Libero Arbitrio (Özgür Đrade Hakkında)  I, 3. 



 209 

yaratılmış iradelerle insan ruhu arasında hayvanlar yer alır, onların sezgileri de bir tür 

irade olarak adlandırılabilir, bu noktada, Augustin tereddüt içinde gibi görünür. 

Hayvanlar da sezgileri sayesinde tehlikelerden kaçmakta, dünyanın doğal düzeni  ile 

uyum içinde yaşamaktadırlar. Hayvanların içgüdüsel  fiilleri insan iradesinin içgüdüsel 

filleriyle kimi zaman benzerlik göstermektedir. Ancak insan iradi fiilini özgürce 

gerçekleştirirken hayvanların içgüdüsel iradesi, fiziki nedenlerden kaynaklanan katı bir 

determinizme tabidir.  Bitkilere gelince, Augustin akıllı tohumlar teorisi ile onların 

doğal gelişimine açıklık getirir. Formlar teorisi ise minerallere dek uzanan tüm varlıklar 

dünyasını kapsar. Bu teoriye göre, her türlü değişken varlık kendine özgü formunu ve 

mükemmelliğini evrenin güzelliği ile yaptığı işbirliği sayesinde davranış ya da hareket 

sayısı ve ritmine göre alır. Augustin’e göre, hakiki nedenler vardır, bu nedenler, varlık 

derecelerine göre Tanrı’nın egemenliğinde dünya düzenini gerçekleştirmek için 

Tanrı’nın fiiline katılırlar.  Dünyada evrenin düzenini açıklayan nihai nedenler iradi 

olanlardır. Ezeli idelerle aydınlanan Tanrısal irade  doğal kanunlara göre gerçekleşen 

bilinen normal etkileri düzenler. Raslantısal ya da mucizevi etkileri ise biz insanların 

bilme düzeyini aşan özgür kararlarla yaratır. Augustin’in bu felsefi tavrı Aristoteles’in 

dünya (evren) hakkındaki  fiziki yorumundan çok uzaktır. 

 

 

      Ruhların Göçü ve  Diriliş 

 

     Augustin Tanrı Devleti’nin X. 24, 30, 31, 32;XII, 27; XIII,16, 17, 18, 19, 20 ve 

XII, 25-28.  kitaplarında ruhların göçünü filozoflarla tartışmaktadır. Bedenin yeniden 

dirili şi ve uğradığı dönüşüm konusunda, Augustin’in görüşü kendisinden önceki 

filozoflarınkinden farklıdır. Platon, Porphyrius ve onları izleyen fiozoflara göre, 

ölümden sonra bir tür hayat vardır; bunun da kanıtı ruhun ölümsüzlüğüdür; ruhlar daha 

önceki hayatlarında işledikleri suçlar nedeniyle beden denilen hapisaneye mahkum 

edilmişlerdir. Eğri insanların ruhları bedenlerini terkettiklerinde, hemen başka bedenlere 

girer ve yeni bedenlerinde huzursuz bir hayat yaşamaya mahkum olurlar. Diğer taraftan,  

doğru insanların ruhları bedenlerini terkettiklerinde gökteki tanrılar mekânı gök kürelere 

ulaşır ve orada uzun süre huzur içinde ikamet ederler, geçmişteki  hayatlarında 



 210 

yaşadıkları hayatın sefaletini tamamen unuttuktan sonra, yeniden bir bedene kavuşma 

arzusu içinde yanıp tutuştuklarından  yeniden azap çekecekleri bedenlere dönerler. 

Ruhların göçüne ait bu doktrini Platon Timaios ve Phaedrus’ta ortaya koymuştu. 

Platon’un Tanrı’sının babası olduğu ne parçalanacak ne de ölecek olan tanrıların 

vazifesi ölümlüleri yaratmaktı.632 Platon’un baba Tanrısı tanrılarına: 

 

Alt tarafına gelince, bu ölümsüz kısma ölümlü bir    kısım ekleyerek canlı 

varlıklar yaratın, onları dünyaya getirin, yiyecek verin, üretin, öldükleri 

zaman da onları tekrar yanınıza alın633 der. 

 

    Tanrı, ruhların  birer  tohum gibi yaratılmış varlıklara ekilmesini buyurur. 

Dolayısıyle, yaratılmış varlıklardaki ölümsüz kısım Tanrı ve onun yarattığı tanrılardan  

gelmektedir. Platon’a göre,  gökteki küre (yıldız) Tanrı’da mutlak hakikati temaşa eden 

ruh, tanrısına eşlik edecek  yeniden bir bedene dönmeden önce her türlü fenalıktan uzak 

kalacaktır, Tanrısına sürekli eşlik edebilirse her zaman huzur içinde gökte kalacaktır. 

Ruh tanrısına eşlik etmede yetersiz kaldığında onu temaşa edemeyecek, kendini 

unutmanın uçurumuna salarak ağırlaşacak ve ağırlaştığı için de kanatlarını yitirip 

yeryüzüne geri düşecektir.634 Platon’a göre, ruhlar ilk düşüşte hayvan bedenlerine 

girmezler; daha fazla hakikati temaşa etmiş olan birinci nesilden bu ruhlara bilgeliğin, 

güzelliğin ve sevginin dostu olacak bir çocuğa ait  bir insan bedeniyle buluşmak 

buyurulmuştur. Đkinci nesil ruhlar geleceğin doğru krallarına ve bekçilerine, üçüncü 

nesil geleceğin siyasetçilerine, idarecilere (evin gelirini giderini yönetenlere) ve iş 

adamlarına, dördüncü nesil geleceğin bedensel hastalıklarını tedavi edeceklere, 

yorulmak bilmez beden eğitimi hocalarına, beşinci nesil  geleceğin  kâhinlerine, 

başkalarına yol gösterecek niteliklere sahip olacak öngörüye sahip olacaklara, altıncısı 

geleceğin  şairlerine, yedincisi geleceğin zanaatkârlarına veya  çiftçilerine, sekizincisi 

geleceğin sofistine ya da halk dalkavuğuna, dokuzuncusu ise geleceğin tiranlarına hayat 

                                                
632 Platon, Timaios, 41 b. 
633 Paton,  aynı eser, 41 d. 
634 Platon, Phaedrus, 248. Platon, Phèdre, Du texte à l'hypertexte, HODOI ELEKTRONIKAI, Léon Robin, 
Platon, Oeuvres complètes. Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1940. 
http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/platon_phedre/lecture/default.htm 



 211 

verecektir.635 Bir bedene ikinci kez kavuşmada ruhların fiziki biçimi (bedeni) daha 

önceki hayatındaki iyiliğine ya da kötülüğüne bağlı olacaktır. Aynı zamanda, insan 

ruhları hayvanların bedenlerine girebilirler, daha önce insana ait olan bir ruh hayvan 

bedenine girmiş olsa da daha sonraki yolculuğu neticesi bir insan bedenine dönebilir. 

Hakikati hiç tanımamış bir ruh insan bedenine geri dönemez.636 Ancak Platon’a göre, 

ruhların bedenlere dönüşü her halükârda bir cezalandırılmadır. Her ruh göklerdeki bir 

önceki yolculuğundaki hakikati temaaşadaki derecesine uygun bir bedene kavuşacaktır. 

Hiçbir ruh ayrıldığı dünyaya on bin yıl dolmadan dönmez, çünkü filozoflar dışındaki 

insanlar bu süreyi geçirmeden kendilerini taşıyacak olan kanatlarına kavuşamazlar.. 

Filozofun ruhunu yönlendiren aşk sahip olduğu kanatları şişirip büyütür, dolayısıyle 

üçüncü bin yılda, filozofların ruhları üç kez aynı hayatı sürdürmüşse üçüncü bin yılda 

onları tanrılarına taşıyacak olan ruhlarına kavuşacaklardır.637 Platon’a göre, hakikatin 

bilgisi sadece ruhun  klavuzu olan  intellekt’tedir.  

 

     Porphyrius Platon’un doktrinlerinin birçoğunu kabul eder, ancak bununla 

beraber, Platon’un insan ruhlarının hayvan bedenlerine dönebileceği savını reddeder. 

Porphyrius’a göre, bir insan için sadece insan bedenine geri dönüş mümkün olabilir. 

Porphyrius Đsa’nın Tanrı ve insanlar arasında aracı (mediator) olduğunu kabul 

etmemektedir.638 Halbuki Augustin’e göre, Đsa’nın yeniden dirilerek bedenine 

                                                
635 Platon, Phaedrus, 248 a-b. 
636 Platon,  aynı eser, 249 b. 
637 Platon,  aynı eser, 249 b-251 a. 
638 Augustin’e göre, Porphyrius bir taraftan ruhun arınarak Tanrı’ya dönüşü için aracı Theurg’lere  ihtiyaç olduğu 
görüşünü savunuyor  diğer taraftan ise Theurgica’ya başvurulmasına karşı çıkarak kararsız bir tutum izliyor. 
(Theurgica: grekçe theos: tanrı ve çalışma (ergon:) kelimelerinden oluşan theurgica insanların doğaüstü tanrısal 
güçlerden, varlıklardan gelen bilgilere vakıf olabileceğini savunan okült bir inanç. Theurg’ler: theurgia’yı icra 
eden din adamları.) Teletler (teletae)  adı verilen bazı theurgica uygulamaları ile ruh’un hakikati kavrayabilen 
kısmının arındırılabileceği görüşünü savunurken, bu (theurgicis teletis) teletlerin  hakikati görebilmesi için ruhun 
akli kısmına hiçbir arınma sağlamadıklarını ileri sürüyor. Porphyrius  intellect (intellectio) olarak adlandırmayı 
tercih ettiği  ruhun akli kısmının spiritüel kısmı  theurgica  yoluyla arındırılmadan da göğe tanrılar katına 
yükselebileceğini savunuyor. Meleklerle demonları birbirinden ayıran Porphyrius’a göre, demonlar havada, 
melekler eter de ya da empyria’da (aetheria vel empyria) ikâmet ediyorlar. Porphyrius ölümden sonra en azından 
havada kalmak isteyenlere bazı demonlarla arkadaşlık etmelerini öneriyor. Ancak diyor Augustin  Porphyrius, 
meleklerle tanrıları uzlaştıran theurgica’nın ruh’un arınmasını kıskanan bazı  kuvvetlerce (potestas) etkisiz hale 
getirilebildiğini itiraf ediyor. Bir Kildani’nin kıskanç bir insanın theurgica yoluyla ruhunu arındırmasına engel 
olduğuna dair Porphyrius’un anlattığı bir hikayeye de yer veriyor. Üstelik bu örnek Porphyrius’a göre, 
theurgica’nın iyi ve kötü işler yapabilecek bir bilim olduğun gösteriyor. Augustin’e göre Porphyrius  demonlar 
konusunda Apuleius’un da ötesine geçiyor ve theurg’leri aracı haline getirerek bağışlanamaz bir iş yapıyor. Bu 
hususta,  Porphyrius’a şöyle sesleniyor:  “Fakat sen, ‘Sizin tanrılarınız’ (dii vestri) theurg’lere gökteki  tanrılara 
ait bilgileri ulaştırabilsinler diye insanlardaki kötü hislerin kaynağını evrenin doruklarına, eter bölgesine, en 



 212 

kavuşması Logos’un insanlarla temasa geçmesini sağlayan vasıta olmasının 

göstergesidir.639 Bir devrim olarak ortaya çıkan Hıristiyan öğretisi Porphyrius ve 

diğerlerini ete kemiğe bürünmüş Đsa’nın Baba  ve Kutsal Ruh’la eşit olduğunu, Đsa’nın 

çarmıha gerilmesinin Đsa’nın bizzat gücü ve hikmeti simgelediğini kabul etmeliler.640 

                                                                                                                                                   
yüksekte bulunan tanrılar katına  taşımayı Platon’dan değil Kildani  ustalarından  öğrendin”   Yine bir Kildani 
oraculum’unun cevabına göre (divinis oraculis fuisse responsum) Porphyrius ay ve güneşe ait telet’lerin 
insanların ruhunu arındıramayacağını savunuyor. Augustin güneş ve ay’ın telet’leri dahi ruhları arındıramadığına 
göre telet’lerin  ruhları arındırabileceğine inanmanın anlamsız olduğunu vurguluyor.   
 Augustin Porphyrius’un Anebo’ya Mektubu’na (Fr. Lettre à Anébon) dönüyor. Porphyrius’un bu mektubu  
büyücülük (magica) hakkında çeşitli teorilerden bahsediyor ve büyü’nün spiritüel bir güç  ya da başka bir 
ajandan (spiritus extrinsecus:dışarıdan etki eden bir ruh) doğan bir sonuç  olup olmadığını  tartışıyor. Bazı taş 
ve otların büyücülük faaliyetlerinde kullanılması dış ajanları işaret ediyor, fakat Porphyrius görünüşte kendi 
görüşlerini dile getirir gibi görünmüyor. Ancak  tanrısal güçlerin kendilerine adaklar adayan, kurbanlar kesen 
insanların arzularına tabi olmalarına şaşıyor. Tanrıların ve  gökteki diğer varlıkların insan tehditlerine maruz 
kalmaları fikrini doğru bulmuyor. Bu noktada, Augustin Porphyrius’a destek veriyor. Porphyrius’un konumu 
hakkında karar veremeyen Augustin, sonuç itibarıyla, Porphyrius’un sorularının (tartışmasının) popüler inancı 
yerle bir ettiğini,  bilgelikten yoksun oldukları için  puslu havanın etkisine girip eter yerine havada yaşayan  
demonları mahkum ettiğini belirtiyor. Porphyrius, ayrıca tabiatları gereği iyi olan cismani varlıklarıyla gökteki 
kürelerin demonlardan  ayırdedilmelerine rağmen,  insanların, kendilerini  aldatan demonları gökteki tanrılarla 
(kürelerle) temasa geçmek için aracı olarak kabul etmelerini de şaşırtıcı buluyor. Augustin’in de tasdik ettiği 
gibi, Porphyrius’un demonların insanların dışında olan ve onları yanlış yollara sürükleyen aldatıcı varlıklar 
olduğu konusunda tereddütleri var, bu konuya ihtiyatlı yaklaşıyor. Ancak Augustin, Porphyrius’un ihtiyatını 
demonlar topluluğuna cesurca eleştirmeyi uygun bulmadığı şeklinde yorumluyor, demonların  insanların 
hayalgücünün ürünü olabileceği görüşünü asla kabul etmiyor. 
639 J. J. O'Meara, Porphyry’s Philosophy from Oracles in Augustine [Paris, 1959] da yazdığı gibi, Augustin’in 
mediator sözcüğüne  yaptığı vurgu Porphyrius’un karşı görüşlerine bir tepkidir. Bk. Saint Augustin, Les 
Confessions, VII, 18.24. “et quaerebam viam comparandi roboris quod esset idoneum ad fruendum te, nec 
inveniebam donec amplecterer mediatorem dei et hominum, hominem Christum Iesum, qui est super omnia 
deus benedictus in saecula, vocantem et dicentem, `ego sum via et veritas et vita,' et cibum, cui capiendo 
invalidus eram, miscentem carni, quoniam verbum caro factum est ut infantiae nostrae lactesceret sapientia tua, 
per quam creasti omnia., non enim tenebam deum meum Iesum, humilis humilem, nec cuius rei magistra esset 
eius infirmitas noveram”: 
Seninle mutlu olmanın yollarını arıyor ama bulamıyordum. Bunu, Tanrı ile insan arasında aracı (mediatorem dei 
et hominem) durumunda olan her şeyin üstünde ve yüzyıllar boyunca yüceltilmiş ve beni “Ben, yol ve gerçek 
yaşamım” diyerek diyerek çağıran insan Mesih Đsa’ya inanarak bulabileceğimi keşfettim. Yememin imkânsız 
olduğu gerçeğin besinini bedene karıştıran oydu. Herşeyi yaratttığın bilgeliğinin sütüyle beslenelim diye 
Kelime’n  vücut buldu (quoniam verbum caro factum est) Alçakgönüllü olmadan alçakgönüllü Tanrı’ya sahip 
olamazdım (non enim tenebam deum meum Iesum, humilis humilem). Zayıflığının bize öğretmek 
istediklerinden henüz haberim yoktu. 
640 Saint Augustin, SERMO 240, 5, http://www.sant-agostino.it/latino/discorsi/index2.htm. 
“Quod dixit, in malo quidem esse genus humanum causa peccati, manifestum est. Sed qui crediderit in 
Mediatorem, qui constitutus est medius inter Deum et homines  (inter Deum iustum et homines iniustos, medius 
homo iustus, humanitatem habens de imo, iustitiam de summo; et ideo medius: hinc unum, et inde unum: quia 
si utrumque inde, ibi esset; si utrumque hinc, nobiscum iaceret, et medius non esset): qui ergo crediderit in 
Mediatorem, et fideliter ac bene vixerit, exiet quidem de corpore, et erit in requie; postea vero recipiet corpus 
non ad tormentum, sed ad ornamentum, et vivet cum Deo in aeternum”: 
“ Đlk günah tüm kötülüklerin kaynağıdır. Oysa  Đsa  insanlar ile Tanrı arasında aracı olarak ortaya çıktı; Yukarıdan 
doğruluğu, aşağıdan ise insan olma vasfını alan doğru bir adama ihtiyaç vardı; böylelikle Đsa ortaya geldi 
yerleşti. Oradan bir şeyi, buradan ise başka bir şeyi almalıydı; çünkü herşeyi bir tarafta alsaydı gökte olması 
gerekecekti ve  herşeyi yeryüzünden gelseydi bizimle beraber dünyaya düşmüş  (dünyaya devrilimiş) olacak ve 
hiçbir şekilde aracı olamayacaktı. Bu aracıya inanan  ve bir azize yakışır bir hayat sürüp ve sadık olan  her kim 
olursa olsun, kuşkusuz, bedenini bırakıp gidecek ve ebedi istirahatin tadına varacak; fakat kendisi için artık bir 



 213 

Paulus’un “Allah iman edenleri vazın akılsızlığı ile kurtarmaya razı oldu”641  ifadesine 

atıf yapan Augustin’e göre, Đsa’nın aracılığını reddeden filozofların itirazına rağmen 

Tanrı’ya ulaşan bir tür akılsızlığın (stultitia) varlığını kabul etmek gerekir. Öte yandan, 

Porphyrius’un Hıristiyanlığa karşı saldırısının dört temel dayanağı vardır: 

1.   Đsa’nın Baba (Tanrı) ile eşdeğer olması. 

2.   Đsa’nın bedeninin dirilmesi. 

3. Đsa’nın bir insan bedeninde dirilişinin onun  aynı zamanda insan olduğunu    

kanıtlaması.642 

4.  Her insanın Đsa’da olduğu gibi  dirilip ete kemiğe bürünecek olması. 

 

     Augustin Tanrı Devleti’nde Đsa’nın Tanrı ve insan arasında aracı olduğunu 

savunurken aynı zamanda  Đsa’nın Tanrı ile eşitli ğini savunur.643  Platon ruhların 

bedenlere dönüşündeki nedeni hafıza olarak göstermişti. Platon’yu izleyen Yeni 

Platoncular’a göre de  ruh  gökteki uzun  istirahatinden sonra geçmişteki sefaletini 

unutur ve bu nedenle ruhta bir bedene dönmek arzusu uyanır. Augustin Porphyrius’un 

savındaki çelişkiyi gösterir: 

 

onlar eğer bu dünyanın tüm kötülüklerini unutmuş iseler,  duyumların 

verdiği zevki unutmuş olmaları gerekmez miydi! Ne yazık (ruhların) derin 

düşüşlerinden  hatırladıkları tek şey budur. Şu halde, hakikaten neden geri 

dönmekteler ? Çünkü yeniden bir bedende hayat sürmeyi secverler. Bu 

                                                                                                                                                   
eziyet çekme vasıtası olmayan, hakiki bir övünç kaynağına dönüşen bedenine tekrar kavuşacak ve Tanrı 
Devleti’nde ebediyen hayat sürecektir.” 

 

 
641 “Hikmetli nerede? yazıcı nerede? Bu dünyanın bahsedeicisi nerede ? dünyanın hikmetini Allah akılsızlığa 
döndürmedi mi ? Zira madem ki dünya Allah hikmetinde Kendi hikmetile Allah’ı bilmedi Allah iman edenleri 
vazın akılsızlığı ile kurtarmaya razı oldu Çünkü Yahudiler alametler isterler ve Yunanlılar hikmet ararlar; 
Fakat biz Yahudilere tökez ve milletlere akılsızlık olan haça gerilmiş Mesihi, fakat davet olunmuş olanlara, Hem 
Yahudilere, hem de Yunanlılara Allah’ın kudreti ve ve Allahın hikmeti olan Mesihi vazederiz. Çünkü Allahın 
akıllı olan şeyi insanlardan daha kudretlidir.” Kitab-ı Mukaddes, Korintoslulara mektup, 20-25. “ubi sapiens, ubi 
scriba, ubi conquisitor huius saeculi nonne stultans fecit Deus sapientiam huius mundi, nam quia in Dei sapientia 
non cognavit mundus per sapientiam Deum placuit, Deo per stultitiam praedicationis salvos facere 
credentes, quoinem et ludaci signa petunt et Graeci sapientiam quaerunt, non autem praedicamus Christum 
crucufixum, Iudeis quidem scandolum gentibus autem stultitiam ipsis autem vocatis Iudeis atque Graecis 
Christum Dei virtutem et Dei sapientiam, quia quod stultum est Dei sapientius est hominibus et quod infirmum 
est Dei fortius est hominibus.” Vulgata, ad Corinthos, I, 20-25. 
642 J.O’Meara, aynı eser, s. 72-83. 
643 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XII, 25-28. 



 214 

eğilim onlara, daha önce bedenlerde yaşadıklarını hatırlamanın dışında 

nereden gelmektedir? Onlardan her türlü hatırlamayı kaldır, belki de 

onlarda bilgeliği muhafaza etmeye muvaffak olursun; onlara bu dünyayı 

hatırlatacak hiçbir şey bırakma.644 

 

           Augustin’in yorumunda,  Platon’un ruhların göçü tezine göre ruhların dünyaya 

dönüp tekrar sefil hayatlarını sürmeleri  Tanrı’yı unutmak anlamına gelir. Ruhlar geçmiş 

hayatlarını unutuyorlarsa tensel arzuyu da  unutmaları gerekir, çünkü Augustin’in 

inancına göre, bedene ait arzular kötüdür. Aslında Platon da aynı görüştedir.  

Dolayısıyle Platon tensel arzuları mahkum ettiğine göre,  ruhlar tensel arzuları 

hatırlamak anlamına gelen bir bedene yeniden kavuşmayı da arzu etmemelidirler.  

 

        Bedenle buluşma arzusu tensel isteklere kavuşma  arzusunu duymayı istemek 

demektir.645 Augustin filozofların öğretisine göre,  doğru insanın ruhunun da  ölümden 

sonra hakiki bir mutluluğa kavuşamayacağını ileri sürer, dayanağı da Vergilius’un  

Platon’un ruhların göçü konusundaki kanaatidir.Vergilius’a göre,646 Platoncu öğretide 

ruhlar  dünyaya sefil bir arzu nedeniyle dönmek istiyorlar.  

           

     Filozofların öğrettiği gibi ruhlar geçmişteki hayatlarını ister unutsunlar ister 

unutmasınlar, bedenlere geri döndüklerinde yeniden acı  ve endişe dolu bir hayata 

gelmiş olacaklardır. Her iki halde de mutlu olamayacaklardır. Ruhlar gelecekteki 

hayatlarında geçmişteki hayatlarında yaşadıkları kaygılardan nasıl kurtulabileceklerdir? 

                                                
644 Saint Augustin, SERMO,  241, 4, http://www.sant-agostino.it/latino/discorsi/index2.htm  
“Si omnia mala obliviscuntur, obliviscantur et delectationem carnis. Hoc solum malo suo meminerunt, unde 
ruerunt. Veniunt: quare? Quia delectat eas rursus in corporibus habitare. Unde delectat, nisi per memoriam, quia 
ibi aliquando habitaverunt? Dele totam memoriam, et forte residuam facies sapientiam: nihil remaneat quod 
revocet.” 
645  Saint Augustin, SERMO, 241, 4. 
646  Saint Augustin, SERMO, 241, 4. “Virgilio non placet doctrina de animarum reditu in corpora. Animas in ea 
opinione beatas esse non posse. Exhorruit quidam auctor ipsorum, cui demonstrabatur, vel qui inducebat apud 
inferos demonstrantem patrem filio suo. Nostis enim hoc prope omnes; atque utinam pauci nossetis. Sed pauci 
nostis [1136]in libris, multi in theatris, quia Aeneas descendit ad inferos, et ostendit illi pater suus animas 
Romanorum magnorum venturas in corpora: expavit ipse Aeneas, et ait: O pater anne aliquas ad caelum hanc ire 
putandum est sublimes animas interiumque ad tarda reverti corpora?”  Quae lucis miseris tam dira cupido ? 
Vergilius Aeneid, VI, 719. “Ey  Baba, göğe doğru çıkmak için  buradan giden bazı ruhların bedenin ağır 
maddesine  döneceklerini düşünmek mi  ? Onlara bu sefil arzunun ışığı nereden geliyor ? “ 



 215 

Kaygılar güvensizlik doğurduğuna göre,647 gelecekteki sefil hayatları için kaygılanmak 

mutlu olmalarını engelleyecektir. Filozofların  mutluluk anlayışına karşı Augustin 

hakiki mutluluğun  yanlışlardan uzaklaşıp  hakikate sahip çıkmada olduğunu savunur. 

Augustin için insanlığı günahlarından kurtarmak üzere çarmıha gerilen ve aynı zamanda 

Baba olan Đsa hakikatin ta kendisidir.     

 

     Platon, Porphyrius ve Pythagoras  için  hikmeti aramak mutluluğu aramak 

anlamına gelir. Doğru bir ruh  bedenini dünyada bırakıp gittiği takdirde daha mutlu olur, 

çünkü yeryüzünde iken bedenlerimize olduğu kadar  sefil bir hayata da sahibiz. Ancak 

göklerde mutlu bir hayatın ümidi içimizde vardır. Filozoflara göre,  gelecekte tekrar 

bedenlerde sefil hayata  döneceklerini bilseler de bilmeseler de  göklerde Tanrılara  

kavuşan ruhlar mutluluğa kavuşmuş olurlar. Augustin’e göre, bu  doğru olmayan 

(errando) bir şekilde yaşanan bir mutluluktur.648 Filozofların ruhların göçü hakkındaki 

görüşleri hatalı  olduğu kadar gülünçtür de.649  

                   

     Porpyrius’a göre, ruh her türlü bedenden kaçmalıdır. (Sed corpus est omne 

fugiendum) çünkü bedenler ruhlar için ızdırap dolu birer hapisanedir. Augustin ise, 

Tanrı’nın bize öğrettiğine göre, inancımız gereği bedenimizin güzelliğiyle gurur 

duymalıyız. Tükenen bir beden ruh için bir yük haline gelir; ancak bedenimizdeki 

öğelerin uyumu benzersiz bir güzelliğe sahiptir. Bedenimiz dik durmakta ve onu hoşnut 

kılan sayısız gözlem yapabilmektedir ve bu beden hiçbir şekilde bozulmayacağı 

ölümsüz bir hayata kavuşacak, eşsiz bir esnekliğe ve hareket kabiliyetine sahip 

olacaktır.650 

                                                
647   Saint Augustin,  SERMO,  241, 5 .”quod falsum putare, quid est aliud quam errare? Erunt ergo errore felices; 
erunt beatae.” 
648 Saint Augustin, SERMO, 241, 6. “Quando habebis istam vitam beatam? Cum hoc corpus, inquit, reliquero in 
terra. Modo ergo misera vita geritur, sed spes est beatae vitae: ibi beata vita geritur, sed spes est miserae vitae. 
Ergo spes nostrae infelicitatis est felix, et felicitatis infelix.”: “Bu mutlu hayattan ne zaman istifade edeceksin ? 
.Şimdi mutsuz bir hayat sürüyorsun, ama mutlu bir hayatı arzu ediyorsun;  mutsuz bir hayatı yaşama ümidiyle 
mutlu bir hayata kavuşacaksın. Buradan mutsuzluk beklentisiyle mutluluğa, mutluluk beklentisiyle mutsuzluğa 
kavuşma sonucu çıkmıyor mu ?” 
649 Saint Augustin, aynı  eser, aynı yer. “Abiciamus haec, et vel rideamus quia falsa sunt, vel doleamus quia 
magna existimantur.” 
650Saint Augustin, SERMO, 241, 7. “Et prorsus si corpus qualecumque est fugiendum, non est ut laudes ei 
corpus, et dicas quomodo Deo docente fides nostra laudat corpus: quia et corpus quod modo habemus, quamvis 
habeamus hinc poenam de peccato, et corpus quod corrumpitur, aggravet animam 7; tamen habet corpus istud 
speciem suam, dispositionem membrorum, distinctionem sensuum, erectam staturam, et caetera quae bene 



 216 

     Platon, ne tür bedenden ayrılırsa ayrılsın ruhların mutlu olacağını savunmuştu, 

Porphyrius bir insanın ruhunun sadece insan bedenine dönebileceğini  ve ruhun mutlu 

olmak için  her  bedenden kaçtığını ileri sürüyordu, Augustin ise,  Hıristiyan inancına 

göre Tanrı’nın da bir bedene sahip olduğunu savunarak bu noktada, Platon’un 

öğrencilerinin mutluluğun sadece ruha ait olduğu konusundaki savlarını çürütmek için 

bu filozofların öğretisindeki çelişkileri ortaya koymaya çalışır.  

 

     Porphyrius’a göre, her  beden ruhu tutsak alan hapisane olduğundan ruhlar  

bedenleri mutlak şekilde terkedecektir. Augustin Hıristiyan inancına göre, Đsa  ya da 

diğer ismiyle Tanrı da  bir bedene sahiptir, dolayısıyle her türlü bedenin ruhlar 

tarafından terkedilmesi gerektiği savı doğru değildir. Porphyrius bedenlerin övülmesi 

için bir nedenin olmadığı görüşündedir, çünkü beden sefil bir hayatın kaynağıdır. 

Augustin’e göre,  Đlk günah nedeniyle  beden ruhu ağırlaştırsa da insan bedenleri övgüye 

değer fiziki bir yapıya sahiptir. Đnsan bedenleri dirilişten sonra ölümsüzlüğe kavuşunca 

asla bozulmayacak ve sahip olacakları esneklik sayesinde rahatça hareket edeceklerdir. 

Augustin savının kanıtı olarak Platon’un Timaios’undaki ifadelere başvurur.651 Platon 

evreni yaratan Tanrı’nın gökteki ölümsüz tanrıları, yıldızları, güneşi ve ayı da yarattığını 

gösteriyor ve  gökteki tanrılar olarak yarattığı  gökteki yıldızların  Tanrı’yı ve 

gözlerimize çarpan cisim olarak bedenleri tanısınlar diye  akıllı ruhlara sahip olduklarını 

söylediğini belirtir.652 Timaios’tan yaptığı alıntıda Augustin Platon’un bu sözlerine yer 

verir.  Tanrı yarattığı tanrılara şu şekilde seslenmektedir:  

  

         Böylece yaratılmış bir varlık olduğunuza göre ne ölümsüz, ne de 

tamamıyla parçalanmaz bir şey değilsiniz. Bununla beraber ne 

parçalanacak,  ne de öleceksiniz; çünkü sizin için benim iradem, 

doğduğunuz zaman bağlanmış olduğunuz bağlardan daha kuvvetli ve 

kudretlidir.653 

                                                                                                                                                   
considerantes stupent. Verumtamen illud omnino incorruptibile, omnino immortale, omnino ad movendum agile 
et facile erit.” 
651  Platon, Timaios, 40-41. 
652 Saint Augustin, SERMO, 241, 8. “Quid quod invenimus eumdem Platonem, magistrum istorum omnium, in 
libro quodam suo quem scripsit de constitutione mundi, inducere Deum fabricatorem deorum, facientem scilicet 
deos coelestes, stellas omnes, solem et lunam? Dicit ergo Deum opificem deorum coelestium: dicit ipsas stellas 
habere animas intellectuales, quae intellegunt Deum, et corpora visibilia quae cernuntu.” 
653 Platon, Timaios, 41 b. 



 217 

           Tanrı yarattığı tanrıları  böyle teskin eder; Bu şekilde Tanrı tanrılarının ışıltılı 

kürelerden oluşan bedenlerini terketmemelerini vaadederek ölümsüzlüklerini  teminat 

altına alır.654 Augustin’e göre, Platon’un söyleminde Tanrı’nın iradesi  tanrıları 

bozulmaktan muaf  kılarken ruhun fiziki dünyayı arkasında bırakıp gitmeyeceğini ortaya 

koymaktadır, bu durumda Porphyrius’un ruhların mutlak surette bedenleri terketmesi 

gerektiği savı geçersizdir. 

    

        Augustin Porphyrius’un mutluluğa kavuşmak için ruhların bedenleri terketmesi 

gerektiği görüşünü Platon’un evrenin yapılanmasına ilişkin düşüncesinden çıkardığı iki 

sonuç’a  göre çürütür. Bunlardan birincisi  burada gösterdiğimiz gibi gökteki tanrıların 

fiziki bedenlere sahip olmasıdır. Đkincisi ise, Tanrı’nın  gökte birbirinden farklı yedi 

yörüngede hareket eden güneşi, ayı ve diğer beş gezegeni zamanı ölçmek için 

yarattığını belirtmesidir.655 Bu noktada,  Paulus’un  şan’da farklı kademeler ve 

bedenlerin doğası hakkındaki görüşleri Platoncu düşüncenin tesirinde ortaya çıktığını 

belirtmek gerekir.656 

 

           Augustin Paulus’un takipçisi olarak bedenlerin dirilişinde ruhları hakettiği şan’a 

göre sıralar. Augustin’in vardığı sonuca göre, ruhun mutlu olmasının koşulu bedeni 

terketmek değildir. Doğru bir insanın ruhu bedenine tekrar kavuştuktan sonra daha 

mutlu olacaktır. Filozoflar da dünyanın canlı varlık (animal) olduğunu, ruhunun ise 

Jüpiter ya da Hecate olduğunu kabul ediyorlar. Ruh cismani dünya ile sürekli birlikte 

olacağından dünya ebediyen yaşayacaktır. Burada, filozoflar ruhların bedenleri 

terketmesi gerektiği düşüncesinde ısrarlı olmaları nedeniyle, filozoflar kendi 

                                                
654 Saint Augustin, SERMO, 241, 7. “Non tamen dissolvemini, neque vos ulla mortis fata periment, nec erunt 
valentiora quam consilium meum, quod maius est vinculum ad perpetuitatem vestram, quam illa quibus colligati 
estis 11. Ecce Deus dat securitatem diis a se factis: securitatem illis dat immortalitatis; securitatem illis dat, quod 
non relinquant globos corporum suorum. Certe corpus est omne fugiendum ?” 
 
655 Platon, Timaios, 38 b-c ‘Sözün kısası zamanla gök yok olmaları gerekiyorsa beraber yaratıldıkları gibi 
beraber yok olacaklardır. Zaman mümkün olduğu kadar ona benzemesi için ölmez özün örneğine göre 
kurulmuştur, çünkü gök bütün zaman boyunca vardır ve var olacaktır, örneği ise ilksizdir. Đşte tam bu düşünceye 
dayanarak zamanı yaratmak isteği ile güneşi, ayı ve zaman sayısını ayırt etmek, korumak için gezegenler denen 
öteki beş gök cismini yarattı. Her birinin vücuna şekil verdikten sonra  yedinci de öteki tözün döndüğü yedi 
yörüngeye yerleştirdi.” 
656 M. Alfeche,  Augustine’s Discussions with Philosophers on the Resurrection of the Body, Augustiniana, 
Annus 45, 1995, Fasc. 1-2,  s.108.  



 218 

görüşlerinde çelişkiye düşmüşlerdir, ruh bedeni terketmek zorunda ise Jüpiter’in 

(evrenin ruhu sıfatıyla Jüpiter) dünyayı terketmesi gerekir.657 

 

           Augustin Platoncu filozofların savlarını Tanrı’nın kudreti ve iradesi  temelinde 

çürütür: Pagan filozoflar cismani bir varlığın gökte ikamet edemeyeceğini savunurlar. 

“Fakat Tanrı istediği takdirde bu gerçekleşmez mi?” sorusunu soran Augustin 

filozoflara Tanrı’nın herşeye kadir olduğunu kabul ettiklerini hatırlatır. Zaten Platon da 

Tanrı’sına  tanrılara (kürelere) kendi iradesi ile onları ölümsüz kıldığını söyletmiştir.658 

Burada, Tanrı iradesi ile küreleri şanlarına layık yüksek bir yere yerleştirmiştir. 

Augustin’in amacı maddi dünyada yaratılmalarına rağmen bedenlerin nasıl 

yükseleceğini göstermektir. Platon okulunun fiziki evreni meydana getiren dört 

elemanının konumu hakkında sıralamaya karşı çıkar. Örneğin bir tahta parçası (bir 

odun) su yüzüne çıkabilmektedir.659 Timaios ta Platon ruhların dört elemanla bağlantılı 

                                                
657 Saint Augustin, SERMO 241, 7.”totum hoc, universumque corpus, quod ex his elementis omnibus constat, 
dicitis esse animal magnum, id est, habere animam suam, sed sensus corporis non habere; quia extrinsecus nihil 
est quod sentiri possit: habere tamen intellectum, haerere Deo: et ipsam animam mundi vocari Iovem, vel vocari 
Hecatem, id est, quasi animam universalem mundum regentem, et unum quoddam animal facientem. 
Eumdemque mundum aeternum esse dicitis, semper futurum, finem non habiturum. Si ergo aeternus est mundus, 
et sine fine manet mundus, et animal est mundus; anima ista semper tenetur in mundo: certe corpus est omne 
fugiendum? Quid est quod dicebas, Corpus est omne fugiendum? Ego dico beatas animas incorruptibilia corpora 
semper habituras. Tu qui dicis, Corpus est omne fugiendum, occide mundum. Tu dicis ut fugiam de carne mea: 
fugiat Iupiter tuus de coelo et terra.” 
658 Saint Augustin, SERMO, 242, 7. 10. http://www.sant-agostino.it/latino/discorsi/index2.htm 
“Revoca inde considerationem tuam et cogitationem ad ea quae dicturus sum, si Domino adiuvante potuero. 
Quid facilius movetur, quid velocius agitatur, gravius corpus, an levius? Quis non respondeat, Levius? Leviora 
enim corpora facilius moventur, velocius aguntur: graviora difficilius atque tardius. Certe regulam fixisti, certe 
considerasti, et circumspectis omnibus respondisti quia facilius moventur et velocius aguntur corpora leviora, 
quam graviora. Ita est, dicis. Responde ergo mihi. Quare levissima aranea tarde se movet, et gravis equus 
velociter currit? De ipsis hominibus loquar: maius corpus hominis gravius est; brevius corpus quod minus habet 
ponderis, levius est. Ita vero est, sed si alius portet. Si autem ipse homo corpus suum portet, validus currit, macer 
languore vix ambulat. Appende macrum et robustum hominem; illum languore vix paucas libellas appendentem, 
illum salubritate corporis multa pondo in carne sua gerentem: tenta tu ambos tollere; gravis est validus, levis est 
macilentus. Recedat portator, appareat ambulator; ipsos dimitte sibi, agant corpora sua; video macrum vix 
passum moventem, video validum robustumque currentem. Si hoc valet sanitas, immortalitas quid valebit ?” 
659  Saint Augustin, SERMO 242, 6, 8.  http://www.sant-agostino.it/latino/discorsi/index2.htm. 
6. 8. “Volo tamen aliquid etiam de diversitate ponderum disputare. Rogo te, dic mihi, Terra terra est, Aqua aqua 
est, Aer aer est, Aether, id est coelum, et ignis ille liquidus coelum est. Quatuor nempe ista quasi gradatim 
construxerunt et aedificaverunt mundum, hoc est, ex his quatuor aedificatus est mundus. Quaere quid in imo sit, 
terra est: quid desuper, aqua est: quid super aquam, aer est: quid super aerem, coelum est, aether est. Quid 
corpora solida quae tenentur atque tractantur? Non humida dico, quae labuntur et fluunt; corpora dico tractabilia, 
unde sunt? Terrae deputanda sunt, an aquae, an aeri, an aetheri? Responsurus es, Terrae. Terrenum ergo corpus 
est lignum? Plane terrenum. In terra nascitur, in terra alitur, in terra crescit. Tractabile est, non fluxibile. Redi 
mecum ad illum ordinem ponderum. Terra in fundamento est: ordinem sequere. Quid super terram? Aqua. Quare 
lignum natat super aquam? Terrenum est corpus: si revoces ad illum ordinem ponderum, sub aqua esse debuit, 
non supra. Invenimus inter terram et lignum aquam mediam: subter terram, super aquam, et super aquam iterum 



 219 

olarak çektiği ızdıraplarından açık olamayan bir şekilde bahsetse de dört elemanla 

bağlantıları nedeniyle ruhların göğe yükselmedeki yetersizlikleri hakkında bir şey 

söylemez. Platon aslında dört elemanın döngüsel dönüşümünü kabul eder, fakat bu 

dönüşüm nedeniyle bu elemanların herhangi birini tek başına adlandırmakta tereddüt 

eder. Örneğin su katılaşarak taş olabileceği gibi buharlaşarak, çözünerek rüzgara ve  

tekrar suya dönüşebilir.660 Augustin’in verdiği diğer bir örnek ise biçim verilmiş bir 

kurşun parçasının suyun üstünde yüzebilmesidir.661  En hafif  cisimler, en kolay şekilde, 

hareket edebilir tezine karşı da hızla koşan at ile çok hafif olmasına karşın yavaş hareket 

edebilen örümcek örneğini verir. Đnsanlar içinde ağırlık ve hafiflik  büyük ya da küçük 

bir bedene sahip olmaktan çok sağlıklı olmak ya da olmamak önemlidir, çünkü sağlıklı 

bedene sahip iri vücutlu insan sağlıksız küçük vücutlu insandan daha hızlı koşabilir. 

Augustin “sağlığın kudreti bu denli büyükse ölümsüzlüğün kudreti neden olmasın?” 

diye sorar. 662  

 

                                                                                                                                                   
terram, quandoquidem lignum terra est. Perdidisti illum ordinem, tene fidem. Ergo terrena corpora inventa sunt 
super elementum, quod secundum est in ordine elementorum, quando natant ligna, neque merguntur.”: 
  “ Bununla beraber, yerçekiminin farklı kanunlarını incelemek istiyorum. Lütfen söyle bana, yer (toprak)  hava, 
su, eter ya  da gök dediğimiz şeyler evreni (mundus) oluşturan ya da  daha ziyade onu oluşturmaya yarıyan ve 
onu yükselten dört element değil mi ? Şu halde en altta hangisi var ?  Yer (toprak), onun üstünde su  ? Suyun 
üstünde hava ? Havanın üstünde ? Eter, gök yok mu ? Şu halde elle tutulan ve şekil verilebilen katı gövdeler 
nelerdir ? Burada düşen ya da akan sıvı maddelerden  değil tam anlamıyla katı maddeden yapılmış olanlardan 
söz ediyorum: Bunlar hangi elemana aittir? Toprağa mı ? Suya mı ? Havaya ya da Eter’e mi ?-Toprağa diye 
cevap vereceksin- odun  da  dünyaya ait maddi bir cisim değil mi ? Şüphesiz öyle. Odun  toprakta şekillenir, 
topraktan beslenir, toprakta gelişir, bu sıvı değil katı bir maddedir. Şimdi çekim kanunlarına dönelim. En altta 
toprak, ilerleyişi  iyi takip et. Peki toprağın üstünde hangisi var ? Su, Peki odun dünyevi  bir cisim ise  neden 
suyun üstünde yüzer ? Halbuki çekim kanununlarına göre odunu suyun  üstünde değil altında  görmemiz 
gerekirdi. Đşte  bu odunu topraktan ayıran sudur. Dahası, toprak ta suyun üstündedir, çünkü bu odun parçası 
topraktan yapılmıştır.Kanunların buna göre yapılmıştır, bu durumda imanına sarıl. Aynı şekilde odun suya 
batacağı yerde onun üstünde yüzdüğüne göre, evrenin ikinci elemanınıın üstüne yükselen bir cisimdir.” 
660 M. Alfeche, aynı makale, s. 111. Ayrıca bkz. Platon, Timaios, 49 c “Böylece su yeni baştan toprak, taş oluyor 
öyle ki bütün öğeler, görünüşe bakılırsa, birbirinden dönerek birbirlerini doğuruyorlar. Böylece hiç biri kendini 
her zaman aynı şekilde göstermediğinden kendi kendimize karşı yüzümüz kızarmadan hangisine muhakkak 
olarak şu veya bu şey diyebilmelidir ?” 
661  Saint Augustin, SERMO, 242, 9. 
662 Saint Augustin, SERMO, 242, 10. 
“ Quare levissima aranea tarde se movet, et gravis equus velociter currit? De ipsis hominibus loquar: maius 
corpus hominis gravius est; brevius corpus quod minus habet ponderis, levius est. Ita vero est, sed si alius portet. 
Si autem ipse homo corpus suum portet, validus currit, macer languore vix ambulat. Appende macrum et 
robustum hominem; illum languore vix paucas libellas appendentem, illum salubritate corporis multa pondo in 
carne sua gerentem: tenta tu ambos tollere; gravis est validus, levis est macilentus. Recedat portator, appareat 
ambulator; ipsos dimitte sibi, agant corpora sua; video macrum vix passum moventem, video validum 
robustumque currentem. Si hoc valet sanitas, immortalitas quid valebit ?” 



 220 

     Tanrı Devleti’nde Porphyrius ile ruhların arınması problemini tartışan  Augustin  

Porphyrius’un, tanrısal oracula’ya  verilen bir cevaba göre ayın ve güneşin teletlerinin 

(teletae)663 insan ruhlarını arındırmadığını söylediğini hatırlatıyor. Porphyrius’un 

açıklaması, Augustin’e göre, hiçbir insan ruhunun  hiçbir tanrının teletleri tarafından 

arınamayacağını göstermektedir.664 Porphyrius’a göre, arındırıcı etki prensiplerden gelir, 

Augustin’in yorumuna göre, Porphyrius’un iki  temel prensibi Baba Tanrı ile Oğul Tanrı 

dır. Bu terimlerin Porphyrius’un terminolojisindeki karşılıkları Baba nın intellekt’i ya da 

zihnidir, filozof Kutsal Ruh’a karşılık  olabilecek bir kavram ortaya koymamıştır. Çünkü 

Plotinus’un ruhun kategorileri hakkındaki görüşünü  tasdik etmez. Porphyrius hocası 

Plotinus’la yaptığı tartışmada Plotinus’un  üç temel ana prensibinden  sonuncusu ruhun 

tabii cevheri olduğu sonucunu çıkarır, bu Ruh Baba Tanrı ile Oğul Tanrı arasında yer 

alır, Plotinus’un düşündüğü gibi bu iki  cevherin altında bir yerde konumlanmaz. 

Augustin’in yorumuna göre, Porpyrius’un üç prensibinin sonuncusu Hıristiyanların 

Kutsal Ruh’una  karşılık gelmektedir, çünkü Kutsal Ruh sadece Baba’nın değil, aynı 

zamanda Oğul’un da Ruh’udur.665 Üç prensipten yola çıkarak bunların tek bir prensip 

olarak tek Tanrı’yı ifade ettiklerini kanıtlamaya çalışan Augustin’e göre,  Teslis’den söz 

ettiğimizde, birbirinden ayrı iki ya da üç  tanrının varlığını kabul etmiş olmayız., çünkü 

üç cevher birbirinden ayrı olsa da  tek Tanrı’ya karşılık gelirler. Yeni Platoncular’a göre 

ise, Tanrı’nın cevheri üç temel bileşenden meydana gelmektedir: Đyi olarak Yüce Tanrı; 

onun yanında Yaratıcı (evreni yaratan Demiurge); üçüncü sırada  Evrenin Ruhu  yer alır.  

Augustin’e göre:  “Porphyrius, bu kıskanç güçlere boyun eğdiği için utanç duymuş 

olmalı; ancak bunları özgürce çürütmekten çekinmişti ve Đsa Mesih’i ete kemiğe 

bürünerek biz insanları arındırdığını kabul etmek istemedi.”666 

 

     Augustin’in  öğretisinde prensip Đsa’nın teni değildir, Porphyrius Hıristiyanların 

bu nedenle,  insan ruhu yerine Tanrı’nın Kelimesi’ni yaratılan herşeyin kaynağı olarak 

                                                
663 bazı formüllerle tanrısal varlıkların ikna edilerek  tanrı heykellerine girmesi için yapılan davetler. 
664  “Dicit etiam Porphyrius divinis oraculis fuisse responsum nos non purgari lunae teletis atque solis, ut hinc 
ostenderetur nullorum deorum teletis hominem possi purgari.” Saint Augustin, La Cité de Deu, X, 23. 
665 “Postponit quippe Plotinus anima naturam paterno intellectui; iste autem cum dicit medium, non postponit, 
sed interponit. Et nimirum hoc dixit, ut potuit sive ut voluit, quod nos sanctum Spiritum, nec Patris tantum nec 
Filii tantum, sed utriusque Spiritum dicimus” Saint Augustin, aynı eser, X, 23. 
666  Sed subditus Porpyrius invidis potestatibus de quibus et erubescebat, et eas libere redarguere formidabat, 
noluit intellegere Dominum Christum esse principium, cuius incarnatione purgamur. Saint Augustin, La Cité de 
Dieu, X, 24. 



 221 

gördükleri kanaatindedir.667Augustin’e göre, Platoncu filozofların görüşleriyle 

Hıristiyanlık arasında benzerlikler vardır. Porphyrius’un  Teslis’i Hıristiyanlarınkine 

karşılık gelmese de teslis hakikatini tasdik etmektedir. Augustin Platoncu filozofların 

Hıristiyanlığın hedefini sezdiklerini ileri sürer, Porphyrius Tanrı inayeti’nin farkındadır; 

ancak Tanrı’ya akılla ulaşılacağını sanmaktadır.668 Bu bağlamda, Augustin inayet 

(gratia) kavramını Đsa’nın diriliş ve ete kemiğe bürünme teolojisine eklemler. Đsa’nın 

aracılığı ile  Tanrı aşkı ortaya çıkar. Augustin’e göre, Đsa’nın dirilerek vücut bulması 

Tanrı sevgisinin  doruk noktasındaki  göstergesidir (summum exemplum gratiae). Tanrı 

inayeti (sevgisi)  Đsa’nın aracılığı sayesinde en açık bir şekilde görünür olur. Augustin’e 

göre, Đsa’nın vücüduna yeniden kavuşması (incarnatio) insanlara sevme umudunu verir. 

Đnsan ancak bu şekilde, yani Đsa aracılığıyla Tanrı’sına doğru yönelir. Tanrı’nın Oğlu 

insanların ruhuna  Tanrı’nın lütfunu ve inayetini ve de ölümsüzlüğü eker.669  Tanrı 

                                                
667  “Hunc ille Platonicus non cognovit esse principium; nam cognosgeret purgatorium Neque enim caro 
principium est aut anima humana, sed Verbum per quod facta sunt omnia. Non ergo caro per se ipsam mundat, 
sed per Verbum a qua suscepta est cum Verbum caro factum est habitant in nobis”Yuhanna’nın mektubu, I, 14, 
Saint Augustin, aynı eser, X, 24. 
668 “Confiteris tamen gratiam, quando quidem ad Deum per uirtutem intellegentiae peruenire paucis dicis esse 
concessum. Non enim dicis: Paucis placuit, uel: Pauci uoluerunt; sed cum dicis esse concessum, procul dubio 
Dei gratiam, non hominis sufficientiam confiteris. Vteris etiam hoc uerbo apertius, ubi Platonis sententiam 
sequens nec ipse dubitas in hac uita hominem nullo modo ad perfectionem sapientiae peruenire, secundum 
intellectum tamen uiuentibus omne quod deest prouidentia Dei et gratia post hanc uitam posse compleri.” Saint 
Augustin, aynı eser, X, 29. 
“Bununla birlikte, inayeti itiraf ediyorsun, çünkü sana göre, çok az sayıda insana Tanrı’ya akıl kudretiyle 
ulaşmayı bahşetti. Çünkü sen: az sayıda insanı hoşnud etti, ne de az sayıda insan istedi demedin; ancak 
bahşedildi (esse concessum) derken, kuşkusuz, burada  insanın yeterliliğini (hominis sufficientem) değil 
Tanrı’nın inayetini (Dei gratiam) kastediyorsun. Üstelik Platon’un görüşünü benimsemek suretiyle inayetten 
daha açık bir ifadeyle  söz ediyorsun (uteris etiam hoc verbo apertius), bu hayatta bir  insanın kusursuz bilgeliğe 
ulaşmasının imkânsız olduğundan şüphe etmiyorsun; ancak fakat akla göre yaşayanlarda eksik olan şey, 
ölümlerinden sonra Tanrı ve O’nun inayeti sayesindehayatlarının mükemmeliğe erecek (hakiki bilgeliğe 
ulaşacak olmalarıdır)  olmasıdır.” Saint Augustin, aynı eser, X, 29 
669 “O si cognouisses Dei gratiam per Iesum Christum dominum nostrum ipsamque eius incarnationem, qua 
hominis animam corpusque suscepit, summum esse exemplum gratiae uidere potuisses. Sed quid faciam? Scio 
me frustra loqui mortuo, sed quantum ad te adtinet; quantum autem ad eos, qui te magnipendunt et te uel 
qualicumque amore sapientiae uel curiositate artium, quas non debuisti discere, diligunt, quos potius in tua 
compellatione alloquor, fortasse non frustra. Gratia Dei non potuit gratius commendari, quam ut ipse unicus Dei 
Filius in se incommutabiliter manens indueretur hominem et spiritum dilectionis suae daret hominibus homine 
medio, qua ad illum ab hominibus ueniretur, qui tam longe erat inmortalis a mortalibus incommutabilis a 
commutabilibus, iustus ab impiis beatus a miseris. Et quia naturaliter indidit nobis, ut beati inmortalesque esse 
cupiamus, manens beatus suscipiensque mortalem, ut nobis tribueret quod amamus, perpetiendo docuit 
contemnere quod timemus. Saint Augustin, aynı eser, X, 29. 
 
“Ah! Tanrı’nın inayetini  Mesihimiz  Đsa vasıtasıyla tanıyabilmiş olsaydın !  Tanrı’nın  inayetinin en büyük eseri 
olarak O  insan bedenine kavuştuğunu  bir ruha ve insan bedenine sahip olduğunu görebilmiş olsaydın !  Đnayetin 
en güzel başyapıtı olarak !  Đsa’nın yeniden vücut bulmasında bir insan ruhuna ve bedenine kavuştuğunu 
görebilmiş olsaydın  Fakat ne çare ? Bir ölüye boşuna konuşuyorum, en azından seni ilgilendiren konuda. 
Herhangi bir bilgelik aşkıyla olsun, ya da öğrenmemiş olman gereken bu sanatlar için olsun sana hayran olan ve 



 222 

Devleti’nde Yuhanna’nın  “Kelam başlangıçta var idi, ve Kelam Allah nezdinde idi, 

Herşey onun ile oldu, ve olmuş olanlardan hiçbir şey onsuz olmadı, Hayat onda idi, ve 

hayat insanların nuru idi, ve Nur karanlıkta parlar ve karanlık onu anlamadı.670 Sözlerini 

aktaran Augustin Đsa’nın prensip olduğunu, Hıristiyan inancına göre  çektiği 

ızdıraplarla, ölümü ve dirilişi ve göğe yükselişiyle doğru Hıristiyanlara  ölümden sonra 

hayatın varlığını  gösterdiği gibi, Tanrı Devleti’nde yaşanacak mutlu hayatı vaadettiğini 

belirtir. 

 

     Platon’a göre, ölmüş insanların ruhlarının hayvanlar da dahil her türlü bedene 

geri dönebilmesi mümkündür. Bu görüş Plotinus tarafından da benimsenmiştir. Platon 

hayatın ölümden, ölümün ise hayattan geldiğini, geçmişteki sefil hayatını unutan ruhlar  

yeni bedenlere kavuşma arzusu ile dünyaya geri dönmeyi isterler. Dolayısı ile ölümle 

kötülükten uzaklaşan ruh, dünyaya dönüp bedenle buluşunca kötülüğe de geri dönüş 

yapmış olur. Porphyrius ruhların insan bedenlerinden başka bedenlere geri 

dönemeyeceğini savunur.671 Augustin’e göre, Porphyrius Platon’un yanlışını kısmen 

düzeltmiştir. Halbuki Hıristiyan inancına göre, ruhlar sadece ölmeden önce terkettikleri 

kendi bedenlerine geri dönebilirler.672 Porphyrius’a göre, ruhlar maddeden  kötülükleri 

görüp Baba’ya dönüp, maddeyle temastan oluşan kirlilikten arınsınlar diye Tanrı evrene 

(dünya’ya)  bir Ruh vermiştir. Burada kuşkusuz yanlış bire şey vardır. Augustin’e göre, 

ise  ruh insana iyi olsun diye verilmiştir, çünkü insan kötülüğün ne olduğunu iyi’yi 

tanıyarak anlayabilir. Pophyrius  ruhların bir kez arındıktan sonra dünyevi kötülüklerden 

etkilenmeyeceğini ileri sürerken Platon’cu  ölme ve yeniden bedene kavuşma şeklindeki 

                                                                                                                                                   
seni sevenlere gelince, senden çok onlara sesleniyorsam kuşkusuz boşuna değil. Tanrı’nın inayeti,  tek Oğlu’nu  
karşılıksız olarak  bir değişim göstermeden  bedenine kavuşturdu ve  O’nun aşkınının ümidini insan aracılığı ile 
insana vermiş oldu, O’nun  sevme ümidi insanlar,  Ölümsüzlüğünde ve Değişmezliğinde, insan sefaletinden uzak 
olan Doğruluğunda, Bağışlayıcılığında insanların ötesinde olan O’na yöneldiler. Ve bize Mutluluğu ve 
Ölümsüzlüğü ekti.  Bize aşkın ne olduğunu öğretmek için bağışlıyıcını muhafaza ederek  ölümlü  insan bedenine 
büründü, ve acı çekerek bize korkularımızın ötesine bakmayı öğretti.” Saint Augustin, aynı eser, X, 29. 
670 Kitab-ı Mukaddes, Yuhannaya göre Đncil, I,1-5. “In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et 
Deus erat Verbum. Hoc erat in principio apud Deum. Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil, 
quod factum est. In ipso uita erat, et uita erat lux hominum, et lux in tenebris lucet, et tenebrae eam non 
conprehenderunt.” Secundum Iohannem, I,1—5. Saint Augustin, aynı eser, X., 29. 
671 Augustin Porphyrius’un bir annenin ruhunun oğlunun üstüne bineceği bir katır bedenine bürünmek  üzere 
dünyaya geri dönebileceği düşüncesinden utanmış olmalıdır diyor. “et non puduit hoc credere, ne mater fortasse 
filium in mulam revoluta vectaret.” Saint Augustin, aynı eser, X, 30. 
672 “quanto, inquam, honestius creditur reuerti animas semel ad corpora propria quam reuerti totiens ad diuersa !” 
Saint Augustin,  aynı eser, X, 30. 



 223 

döngüsel doktrini yıkmaktadır.673 Augustin’e göre, Platoncular’ın görüşleri yanlıştır, 

çünkü Platon’un öğretisine göre,  küçük tanrılar  Yüce Tanrı tarafından yaratılmışlardır. 

Bu tanrılar ruhlarını Yüce Tanrı’dan almışlardır. Demek ki bunlar sadece fiziki dünyaya 

şekil vermekle yetinmek zorundadırlar. Porphyrius’a gelince, o da ruhları arınmaları için 

bedenlerden uzaklaştırmıştır. Porphyrius ve Platon ruhların ceza çekmek üzere 

bedeblerin geri döndükleri hususunda anlaşmaktadırlar. Her iki filozof da bizleri 

kötülükler dünyasına mahkum etmişlerdir. 

       

      Platon’a göre, “Tanrı  dünyayı mümkün olduğu kadar kavranabilen (ya da 

akledilebilen) varlıkların en güzeline ve her bakımdan en kusursuzuna benzetmek 

istediğinden, özleri bakımından bütün canlı varlıkları içine alan, gözle görünür bir tek 

canlı varlık yaratmıştır” 674Augustin’in yorumunda, Platon ve Platoncular’ın 

görüşlerinde tutarsızlıklar vardır. Buradan çıkarabileceğimiz sonuç tüm canlı varlıkların 

istisnasız Tanrı tarafından Đyi olarak yartıldığıdır. Şu halde,  ruhlar için bedenlere 

dönmek bir ceza değildir.675 Augustin Platoncular’ın  Hıristiyan öğretisiyle ölümü ruh 

için  bir ceza olarak nitelendirmesi yüzünden  alay ettiklerini vurgular. Platoncular için 

ruhun bedenden ayrılması arınarak  Tanrı’sına yükselerek mutluluğa ulaşması anlamına 

geliyordu. 676 Halbuki Hıristiyan öğretisinde  ruhu ağırlaştıran bedenin kendisi değil (Đlk 

günah yüzünden) bozulabilir bedendir. Platon’a göre: 

                                                
673 “Dicit etiam ad hoc Deum animam mundo dedisse, ut materiae cognoscens mala ad Patrem recurreret nec 
aliquando iam talium polluta contagione teneretur. Vbi etsi aliquid inconuenienter sapit (magis enim data est 
corpori, ut bona faceret; non enim mala disceret, si non faceret: (çünkü ruh bedene  daha çok iyi’yi  yapsın 
diye verilmiştir; iyilik yapmadan kötülüğü öğrenemeyecekti), in eo tamen aliorum Platonicorum opinionem et 
non in re parua emendauit, quod mundatam ab omnibus malis animam et cum Patre constitutam numquam iam 
mala mundi huius passuram esse confessus est. Qua sententia profecto abstulit, quod esse Platonicum maxime 
perhibetur, ut mortuos ex uiuis, ita uiuos ex mortuis semper fieri;” Saint Augustin, aynı eser, X, 30. 
674  Platon, Timaios, 30 d. 
675  M.Alfeche,  aynı makale, s. 125. 
676 “Sed philosophi, contra quorum calumnias defendimus ciuitatem Dei, hoc est eius ecclesiam, sapienter sibi 
uidentur inridere, quod dicimus animae a corpore separationem inter poenas eius esse deputandam, quia uidelicet 
eius perfectam beatitudinem tunc illi fieri existimant, cum omni prorsus corpore exuta ad Deum simplex et sola 
et quodam modo nuda redierit. Vbi si nihil, quo ista refelleretur opinio, in eorum litteris inuenirem, operosius 
mihi disputandum esset, quo demonstrarem non corpus esse animae, sed corruptibile corpus onerosum. Vnde 
illud est quod de scripturis nostris in superiore libro commemorauimus: Corpus enim corruptibile adgrauat 
animam. Addendo utique corruptibile non qualicumque corpore, sed quale factum est ex peccato consequente 
uindicta, animam perhibuit adgrauari.”  
“Fakat bu iftiracı filozoflar ki onlara karşı Tanrı Devleti’ni yani Kilise’sini savunuyorum bilge olduklarını 
varsayıp  ruhun cezalarından biri  olarak kabul ettiğimiz  ruhun bedenden ayrılması doktrinimizle alay ediyorlar. 
Çünkü onlara göre ruh mutluluğun  mükemmel doruğuna  her tür  bedenden  arınmış olarak sade ve yalnız olarak 
Tanrı’ya ulaştığında kavuşacaktır. Burada belki onların eserleri bu görüşü çürütmak için herhangi bir imkân 



 224 

 

Evren kurulurken bu dört öğenin dördünü de tamamıyla içine almıştır, 

çünkü kurucusu onu var olan bütün ateşle, bütün su ile, bütün hava ile ve 

bütün toprakla kurmuş, öğelerin bir tek parçasını, bir tek vasfını bile açıkta 

bırakmamıştır. Bunun maksadı, herşeyden önce mümkün olduğu kadar tam, 

kusursuz öğelerden kurulmuş bir canlı varlık vücuda getirmek, bundan 

başka aynı cinsten başka bir varlığın da olabilmesi için geriye bir şey 

kalmadığıbndan bu canlı varlığı biricik kılmak ve nihayet onu ihtiyarlıktan 

korumaktı.677 

 

 

        Augustin bu tarifinden yola çıkarak, Platon’un maddi varlıkların ölümsüz 

olabileceği tezini tutarsız bulur. Çünkü Platon ve Platoncular tüm evrenin ortasında 

konumlanan öğe (medium memrum) olan dünyanın bizzat bu evren tarafından ruha 

kavuşturulmuş olduğunu söylerler. Platon ve Platoncuların tanrıları ölümsüzlüklerini 

Yüce Tanrı’nın iradesine borçludurlar. Öyleyse evren, dünya ve  gökteki  diğer küreler 

Tanrı istediği için ölümsüzdürler. Burada, diğer tüm varlıkların hangi nedenle ölümsüz 

olamayacakları sorusunu soran Augustin’e göre, Tanrı isterse insan bedenlerini de 

ölümsüz kılabilir.678 Augustin Platoncular’ın  bozulma ve çürüme gibi özellikleri dört 

                                                                                                                                                   
vermeseler de, burada  hiçbir şekilde bedenin kendisinin değil ama  ruhu ağırlaştırdığı için bozulduğunu  
kanıtlamak üzere bir tartışmaya giriştim. Kutsal Kitap , bozulabilir beden ruhu ağırlaştırır cümlesine bozulabilir 
kelimesini eklediğinde sözkonusu olan bedenin kendisi değil doğruluğun ve günahın oluşturduğu bedenin ruh 
için bir yük olduğunu gösterir.” Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XIII,  16. 
677 Platon, Timaios, 32 c-33 a 
678 “Contendunt etiam isti terrestria corpora sempiterna esse non posse cum ipsam uniuersam terram dei sui, non 
quidem summi, sed tamen magni, id est totius huius mundi, membrum in medio positum et sempiternum esse 
non dubitent. Cum ergo deus ille summus fecerit eis alterum quem putant deum, id est istum mundum, ceteris 
diis, qui infra eum sunt, praeferendum, eundemque esse existiment animantem, anima scilicet, sicut asserunt, 
rationali uel intellectuali in tam magna mole corporis eius inclusa, ipsiusque corporis tamquam membra locis 
suis posita atque digesta quattuor constituerit elementa, quorum iuncturam, ne umquam deus eorum tam magnus 
moriatur, insolubilem ac sempiternam uelint: quid causae est, ut in corpore maioris animantis tamquam medium 
membrum aeterna sit terra, et aliorum animantium terrestrium corpora, si Deus sicut illud uelit, aeterna esse non 
possint ?”  
“Bu filozoflar hâlâ dünyevi varlıkların (terresita corpora) evrensel Tanrı’nın bedeni gibi sonsuza dek 
varolmayacaklarını savunuyorlar. Bununla birlikte, yüce Tanrı’nın değil, fakat büyük bir Tanrı’nın ana öğesi 
olan dünyayı, yani göze görünen dünyayı ezeli olarak ilân etmekte tereddüt etmiyorlar. Şu halde, bu filozoflara 
göre, yüce Tanrı diğer tanrılara üstün olan başka bir Tanrı’yı, yani bu dünyayı  yaptı. Bu Tanrı’yı canlı bir varlık, 
aklı ya da zihni olan (rationali vel intellectuali) dört elemana sahip büyük bir kütle olarek gördüklerinden dolayı 
da, bu dünyanın ölümünün  önüne geçmek üzere, belli bir düzene göre, her biri, istediği gibi kendine uygun  bir 
yere konumlanmış olan (dünyayı oluşturan) dört elemanın arasında çözülmez ve ezeli bir bağın var olduğunu 
ilan ediyorlar. Kısaca ifade etmek gerekirse, Platoncular’a göre, bu dünya engin evrenin ortasındaki eleman 



 225 

elemandan bir olan ateşe atfetmemelerinin nedeni olarak  Platon’un Yüce tanrısının  

yaratıığı tanrıları ölümsüz kılmasını gösterir.679 

 

           Augustin Yeni Platoncular’ın ileri sürdüğü gibi doğal ağırlığa ilişkin savlarını 

insan bedenleri dirilebilsin ve cennette yaşayabilsinler diye çürütür. Platoncular ilk 

insanlar olan Adem ve Havva’nın bedenlerinin tabii ağırlığı nedeniyle  cennet adı 

verilen dünyada  mutlu olarak yaşadıklarını ileri sürerler.680 Đsa’nın göğe yükselişini ve 

onun örneğinde tüm insanların gelecekte dirilince  Adem ile Havva’nın yeryüzünde, Đlk 

günah’tan önceki hayatlarına dönmeyeceğini anlatmak için  Augustin dirilişten sonra 

topraktan insan bedenlerinden spiritüel bedenlerin doğacağını belirtir.681 Hıristiyan 

inancına göre, Đlk günah olmasaydı insanlar ölmeyecekti. Ölüm gerçeğine rağmen doğru 

                                                                                                                                                   
olduğu için  ezelidir, bu durumda, dünyadaki diğer dünyevi varlıklar da Tanrı’nın arzusuyla (iradesiyle) niye 
ölümsüz olamasınlar ki ?”  Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIII, 17.  
 
 
 
679 “Sed terrae, inquiunt, terra reddenda est, unde animalium terrestria sumpta sunt corpora; ex quo fit, inquiunt, 
ut ea sit necesse dissolui et emori et eo modo terrae stabili ac sempiternae, unde fuerant sumpta, restitui. Si quis 
hoc et iam de igne similiter adfirmet et dicat reddenda esse uniuerso igni corpora, quae inde sumpta sunt, ut 
caelestia fierent animalia: nonne inmortalitas, quam talibus diis, uelut deo summo loquente, promisit Platon, 
tamquam uiolentia disputationis huius intercidet? An ibi propterea non fit, quia Deus non uult, cuius uoluntatem, 
ut ait Platon, nulla uis uincit? Quid ergo prohibet, ut hoc etiam de terrestribus corporibus Deus possit efficere, 
quandoquidem, ut nec ea quae orta sunt occidant nec ea quae sunt uincta soluantur nec ea quae sunt ex elementis 
sumpta reddantur atque ut animae in corporibus constitutae nec umquam ea deserant et cum eis inmortalitate ac 
sempiterna beatitudine perfruantur, posse Deum facere confitetur Platon.” 
“Bu filozoflar, canlıların bedenlerini içinden doğdukları toprağa vermek gerekir demektedirler; sonuç olarak, bu  
düzenli yeryüzü (ana toprak), bozulmaz ve ebedi ana varlığa  dönmek için çözülmeli ve ölmelidir. Bir diğeri de 
bir o kadar ateşten söz eder, ve  evrensel ateşten çıkan bu bedenleri  gökteki  canlılar haline getirmek için  yine 
evrensel ateşe vermek gerektiğni ileri sürer; Bu tanrılara Yüce Tanrı adına ölümsüzlük vaadeden Platon bu 
tartışmanın şokuyla (sarsılıp) yenilenecektir! Ya da bu şekilde olmuyorsa,  Platon’un dediği gibi hiçbir kudretin 
iradesini yıkamayacağı Tanrı istemediği için mi acaba ? Madem ki başlayan bir şeyi ebediyete dek yaşatabilen, 
bütünlreşmiş olanın çözülmeden kalabilmesini, elemanlardan çıkanın elemanlara dönmemesini sağlayan, 
Tanrı’nın dünyadaki varlıklar için aynı iradeyi göstermesine kim mani olabilir ? Platon’un Tanrı’ya  böyle bir 
kudret atfettiğine göre, dünyevi varlıkları ölümden korumayı neden reddedecektir ? Şu halde  Tanrısal kudreti  
Hıristiyanların inancına değil de Platoncuların arzusuna göre mi  ölçmek gerekecektir ?” 
” Saint Augustin, aynı eser, XIII, 17. 
 
680 “Sed necesse est, inquiunt, ut terrena corpora naturale pondus uel in terra teneat uel cogat ad terram et ideo in 
caelo esse non possint. Primi quidem illi homines in terra erant nemorosa atque fructuosa, quae paradisi nomen 
obtinuit; sed quia et ad hoc respondendum est uel propter Christi corpus cum quo ascendit in caelum uel propter 
sanctorum qualia in resurrectione futura sunt, intueantur paulo adtentius pondera ipsa terrena.”  
“Fakat diyorlar, bedenlerin tabii ağırlığı onları yere çeker ve bağlar, bu nedenle, onlar gökte olamazlar. Aslında 
ilk insanlar yeryüzünde, cennetin güzel gölgeliklerinde idiler. Ancak Đsa Mesih’in göğe yükselmiş olan bedeniyle 
ya da yeniden dirilmeyi bekleyen azizler göz önüne alındığında bu itiraza cevap vermek gerekir. Bedenlerin 
ağırlığı konusunu başka ciddi bir sınava tabi tutmak gerekir.” Saint Augustin, aynı eser, XIII, 18. 
 
681  M. Alfeche, aynı makale, s. 131. 



 226 

insanların ruhları onlar öldükten sonra bile iyi  bir durumda olacak Tanrı Devleti’nde, 

bedenlerine en sağlıklı halinde kavuşmuş olarak mutlu bir hayat süreceklerdir.682 

Augustin Đsa’nın dirilişinin hakikiliği üzerinde durur, bu hakikatin yayılmasıyla  insanlar 

da ölümden sonra dirileceklerdir. Augustin “filozofların Tanrı’nın yapamayacağı birşeyi 

keşfetme arzuları varsa bulacakları şey Tanrı’nın yalan söyleyemeyecek olmasıdır.” 
683diyor. 

                              

                          Augustin’in ‘Doğru insanın teni umit içindedir.’ Đfadesi şaşırtıcıdır, zira  ondan 

beklenen cümle şu olmalıydı ‘doğru insanların ruhları ümit içindedir.’ Bunun nedeni 

ölüm nedeniyle birbirinden ayrılan beden ve ruhun biraraya gelme arzusu  ortadan 

kalkmaz. ‘Ten ümid içindedir’derken ruhların sabırla kavuşacakları bedenlerin dirilişini 

beklediğini  ifade etmek istemektedir.684 Augustin için ten (beden)   kendi başına iyidir, 

dolayısıyle, insan ruhları en sağlıklı haliyle bedenlerine tekrar kavuştuklarında eksiksiz 

mutluluğa kavuşacaklardır.. Burada, ümidin hedefi Adem’le Havva’nın ilk hayatından 

da öte iyilikte bir mutlu hayatttr. Tanrı Devleti’ne mutlu bir hayat sürecek olan bu 

bedenler spiritüel olacaklardır; Teni insanın ruhuna mükemmel bir itaaatle bağlanacak 

ve bu şekilde her ikisi arasındaki mükemmel düzeydeki bağlılık nedeniyle  yeniden 

dirilmi ş olan insan ölümsüzlüğe kavuşacaktır. Augustin’e göre Đsa’nın tüm insanlığa 

dirili şi vaadetmesi Eski Ahit’ten Yeni Ahid’e uzanır, çünkü Đsa’nın kehaneti Yeni 

Ahid’te  tam anlamıyla gerçekleşir.  Đsa’nın kehanetinin yine  Kendisi tarafından 

gerçekleştirilmesi Augustin’e göre, Tanrı’nın hakikiliğinin göstergesidir.  

 

                          Augustin Romalı teolog Varro’dan yaptığı alıntı da Varro’nun bazı astrologların 

yeniden dirilme kanununa Yunanlıların ‘polingenesie’ adını verdiklerini belirtiyor, bu 

                                                
682 “Licet enim iustorum ac piorum animae defunctorum quod in requie uiuant dubitare fas non sit, usque adeo 
tamen eis melius esset cum suis corporibus bene ualentibus uiuere,”, Saint Augustin, La Cité de Dieu, L, XIII, 
19. 
683 “Vtrum enim non potest facere ut resurgat caro et uiuat in aeternum, an propterea credendum non est id eum 
esse facturum, quia malum est atque indignum Deo? Sed de omnipotentia eius, qua tot et tanta facit incredibilia, 
iam multa diximus. Si uolunt inuenire quod omnipotens non potest, habent prorsus, ego dicam: mentiri non 
potest” : “Tenin yeniden dirilip ebediyen yaşamasını sağlayamaz mı ? Ya da bunun kötü ve ona yakışmayan bir 
şey olduğuna inanmak mı gerekir ? Sayısız harikalar yaratan sınırsız kudretine gelince, bundan  çok söz ettim. 
Sınırsız kudretiyle Tanrı’nın neyi yapabileceğini bilmek istiyorlarmı ? Đşte cevabım : Tanrı yalan söyleyemez.” 
Saint Augustin, aynı eser, XXII, 25. 
 
684 M. Alfeche, aynı makale, s. 134. 



 227 

kanunda, astrologlara göre,  bedenlerinden ayrılmış insan ruhlarının dörtyüz kırk yıllık 

bir zaman aralığından sonra, yeniden aynı bedenlere döneceklerinin ve aralarında 

yeniden sıkı bir beraberlik kuracaklarının yazdığını hatırlatır. 685 

   

                          Burada,  ruhların göçü ve geleceği konusunda Platon, Porphyrius ve Augustin’in 

görüşlerini karşılaştırdık ve Hıristiyanlık öğretisinin Yeni Platoncu filozoflarla Stoacı 

filozoflardan edindiği felsefi bilgileri sentezleyerek kendi ruh teorisini nasıl 

geliştirdiğini göstermeye çalıştık.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
685 “Mirabilius autem quiddam Marcus Varro ponit in libris, quos conscripsit de gente populi Romani, cuius 
putaui uerba ipsa ponenda. "Genethliaci quidam scripserunt, inquit, esse in renascendis hominibus quam 
appellant g-paliggenesian Graeci; hac scripserunt confici in annis numero quadringentis quadraginta, ut idem 
corpus et eadem anima, quae fuerint coniuncta in homine aliquando, eadem rursus redeant in coniunctionem." 
Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XXII, 28. 



 228 

IV. TANRI DEVLET Đ VE KUTSAL K ĐTAPLAR 

 

Tarih’i  yaratan  zaman’ın ezeli dünya’ya eklemlenmesi ve Mucize’nin 

önem ve anlamı 

 

                    Augustin’in gözlemlenebilen ancak açıklanamayan fenomenlerin nedenlerini 

gösterebilmek için  demonlar’ın varlığına  şiddetle ihtiyacı vardır.686 Demonlar Tanrı ve 

mucizelerinin karşıtı  konumuna geliyorlar. Tanrı yarattığı dünyada mucizelerini doğal 

fenomenlere aykırı harika bir olağandışılık olarak sergilediği zaman insanların inacı 

daha da kuvvetleniyor. Augustin göze görünmez Tanrı’nın göze görünür mucizeler 

yapma kudretini kabul etmeyenlerden kaçınmak gerek diyor. Ona göre, bu mucizeler 

aynı zamanda Tanrı’nın zaman içinde yaşayanlar için öngördüğü planın değişmez bir 

parçası687 Mesela Tanrı’nın  planları arasında  olan Musa’nın krallığı da plana göre 

melekler tarafından tüm Đsrail halkına  açıklanmıştır. Tanrı’nın insanların işlerine 

müdahelesi doğrudan ya da meleklerin aracılığı ile veyahut mucizevi işaretler 

göndermesi yoluyla olur; aynı şekilde, seçilmiş halk Đsrailoğulları’na da bir kanun 

vererek geleceği tayin etmiştir.688 

 

                    Augustin’e göre, mucize ezeli olanın zamana bağlı hayata nasıl müdahele 

edebileceğini, daha aşağı düzeydeki bir düzenin daha üst düzeydeki bir düzen tarafından 

nasıl  kullanılabileceğini gösteriyor. Ancak bu keyfi bir müdahele değil, çünkü doğanın 

kendisi de tanrısal iradenin ürünü, mucize de Tanrısal iradenin yaratığı doğa üzerindeki 

bir eylemi, ancak evrenin küçük bir noktasında meydana gelmesine rağmen  evrende 

daha önce var olan enerjilere yön verir. Kısaca,  mucize zamanın yaratılışı ile sıradan 

olay arasında bir konuma yerleşir. Zaman dünyada olup bitenlere anlam kazandırır. 

Olaylara yön verişi Tanrı tarafından öngörülmüş ve planlanmıştır. Doğal kanunların 

benzeşmesi ve genelliği fenomenlerin  birbirini tekrarlaması, bize tüm doğanın  kendine 

yeter göründüğü izlenimini verir. Zamanın yaratılışından en sıradan  doğa olayına  dek 
                                                
686 Gerard O’Daly, aynı eser, s.127 
687 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  X, 12. 
688 Saint Augustin, aynı eser, X, 13.  
 



 229 

hiçbir  boşluk ya da aksama meydana gelmemiştir. Đşte mucize burada devreye girer ve 

bize Tanrı’nın müdahele iradesini apaçık bir biçimde gösterir.689Dünyaya ait olan fiziki 

varlıkların göklere taşınması.690örneği gibi Augustin insanların hergün tecrübe ettikleri 

bedenle ruhun birleşmesinin de bir mucize olduğunu söylüyor.691 

 

                    Augustin Kutsal Kitaplar’da yer alan birçok mucizeyi Tanrı devleti’de tekrar 

anlatır.692 Örneklerden biri de Musa’nın kavmi’ne rehberlik eden mucizevi çadır’dır. 

Augustin bu çadıra Şehadet Çadırı (tabernaculum testimonii) adının da verildiğini 

söylüyor.693 Augustin’e göre, dünyevi yaşam çölde geçirilen zamana benzer. Çölde 

vaadedilen ülke özlenir. Tıpkı Yahudilerin çöldeki yolculuğunda olduğu gibi 

Hıristiyanlarda sürekli yolcu konumunda olduklarından Augustin metafora başvurarak, 

bu dünyada ikamet ettikleri mekânlar’ına  sürekli ikamet yeri olarak kabul edilen ev 

(domus)  yerine yolcuların, askerlerin geçici mekânı olan çadır (tabernaculum)  adını 

veriyor. Çadır yolcuların ve askerlerin sığındığı yer olarak bu dünyada ebedi hayat için 

mücadele veren ve geçici bir mekân olan kiliseyi sembolize ediyor.694 Augustin’e göre, 

Bakire Meryem’in Đsa’yı dünyaya getirmesi gibi Sarah’ın anne olması da birer 

mucizedir. Kısaca, mucize  yaratılış’a karar veren Tanrı’nın iradesinin kendi ezeli 

yasasına aykırı olarak davranabileceğinin kanıtıdır.  

 

           Augustin Tanrı’nın bir halkı seçmesini bir bireyin aldığı iyi eğitime benzetiyor:  

Nasıl ki birey eğitim aldığı sürece yaşça da büyüyorsa, dünyevi hayatta olup bitenler de  

ebedi hayata doğru yol alma sürecinin bir parçasıdır. Augustin burada zamana bağımlı 

                                                
689 Jean Guitton, Le Temps et L’Eternité chez Plotin et Saint Augustin, Vrin, Paris, 2004 . 
690 ay güneş yıldızlar gibi  
691 Saint Augustin, La Cité de Dieu,, X, 21, 22. 
692 Saint Augustin, aynı eser, X, 17. 
693 “Ve gündüzün ve geceleyin yürüsünler diye, Rab onlara yol göstermek için, gündüzün bulut direğinde, ve 
geceleyin onlara ışık vermek için, ateş direğinde önlerinde gidiyordu; gündüzün bulut direği, ve geceleyin ateş 
direği kavmın önünden ayrılmadı.” Kitab-ı Mukaddes, Çıkış, 13, 21-22; “Dominus autem praecedebat eos ad 
ostendendam viam per diem in columna nubis et per noctem in columna ignis ut dux esset itineris utroque 
tempore numquam defuit columna nubis per diem nec columna ignis per noctem coram populo,” Vulgata, Liber 
Exodi, 21-22. 
694 Emilien Ladmirande, L’Eglise Céleste Selon Saint Augustin, ed. Etudes Augustiniennes, Paris, 1963, s.166-
167; Saint Augustin, Enarratio in psalmos, 72, 5, 26, II, 6.   



 230 

hayatı  ebedi hayata eklemliyor: Bu nedenle, dünyevi arzuların zayıflattığı insan ruhu 

ebedi hayatın eşsiz mutluluğunu özlüyor.695 

 

           Plotinus, tüm evrenin Bir’den sudur ettiğini söylemişti. Böylelikle maddi dünya 

ile ruhani dünyayı birbirine bağlayarak bütünleştirmişti. Augustin’e göre  de  tanrılar 

kalabalığı yerine, yeri, göğü, tüm ruhları ve kendisi dışındaki herşeyi yaratan Tanrı’ya 

dönmek bu dünyadaki maddi varlıkları elde etme arzusunu dışlamıyor.   

 

           Augustin Tanrı’nın ilâhi takdirini, devleti yöneten imparator’a benzetiyor. Çünkü  

Tanrı’nın yarattığı büyük ve sınırsız bir imparatorlukta hiçbir şey görünür ve duyulur bir 

tarzda meydana gelmez. Đnsan aklıyla tarif edilmesi olanaksız adaletine uygun olarak, 

ödüllendirme, cezalandırma veya  sonsuz merhametiyle bağışlama kararını veren Tanrı, 

saray duvarları içinde, kimseye görünmeden karar veren imparatora benzer. Örneğin, 

Lucretia696 gibi arzuları hilafına şiddete maruz kalan Hıristiyan kadınların ruhlarının en 

derinlerinde namuslu olmanın şanını  vicdanlarının şehadetini barındırdıklarını Tanrı da 

bilmekte ve görmektedir. 697  

 

                    Tanrı doğanın mucizeviliği ile mucizelerin doğallığı arasındaki farkı net bir 

şekilde ortaya koymaktadır. Pigmelerin varlığı, bazı  halkların aşırı iri insanlardan 

oluşması, hermafroditler, iki parmaklı, aybiçimli ayaklı adamlar, kafası olmayan gözleri 

omuzlarında yaratıklar gibi doğaya aykırı yaratıklarını olağan dışı bulmaz.698 Ona göre, 

meydana gelen bu gibi olaylar da Tanrı’nın planının parçasıdır. Öte yandan, doğal akıl 

da bu tür anormalliklerin  tesadüf eseri meydana gelen sıradışı olgular olduklarını ileri 

sürerek kendi alanı dışına çıkaramaz, çünkü  doğal akıl sadece doğal nedenselliği 

anlayabilir, fakat doğa  kendine ait olanın sadece bir parçasını  dünyevi yaşamı temsil 

eden zamana açar. Şu halde, doğada olup biten her şeyin doğal akla göre açıklanabilir 

olması mümkün değildir. Augustin mucizelere şüpheyle yaklaşanları uyarıyor, bu kişiler 

olağan dışı olayları açıklayamadıklarına göre mucizeleri de reddetmemeleri 
                                                
695 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  X, 14. 
696 Lucius Tarquinus Collatinus’un karısı Junius Brutus’un kız kardeşidir. Kral Tarquinus Superbus’un oğlu 
Sextus Tarquinus tarafından tecavüze uğrayınca intihar etmiştir. Roma Cumhuriyeti’nin efsanevi bir figürüdür. 
Bk. Lucretia, Wikipedia, http://en.wikipedia.org/wiki/Lucretia. 
697 Saint Augustin, aynı eser, I, 19.  Kader (Fatum) ve Tanrı’ın geleceği bilmesi ve tayin etmesi hakkında  
698 Saint Augustin, aynı eser, livres  XVI, 3, XXI, 5-8. 



 231 

gerekir.699Çünkü herhangi bir olay ya da şeyin bizim tanıdığımız, bildiğimiz doğa ile 

çelişmesi, o olay ya da şeyin bilinemez olduğunu göstermez. Augustin  insanın doğanın 

normal akışı dışında tesadüfi olarak meydana gelen  herhangi bir şeyi bilmesini, ahlâki 

ve zihinsel erdemine bağlı olduğunu iddia ediyor.700 Doğanın bu tür bilgisine sahip 

olmak  halihazırda varolan şeylerin işaretlerini ve sebeplerini bilmek anlamında  

kehanet’e benzese de Tanrı’nın aşkın bilgisine yaklaşamaz. Buradan hareketle,  

Augustin insanın, ezeli ya da doğal kanuna dayanan hayatın normal akış dışındaki 

doğru’yu yapma hikmetine sahip olduğunu ileri sürer. Bu hikmet  evreni yaratan 

Tanrı’nın  doğa’daki olayların normal akışına aykırı hareket etmesini taklid eder. Bu 

hikmet ayrıca Tanrı’nın mükemmel bilgisinden uzak olduğunu bildiği için mucizelerin  

gizemini  kabul eder. 

 

           Tanrı bu dünyada göçmen olan Tanrı Devleti’nin yurttaşlarının rehberidir, fakat 

aynı zamanda dünyevi devletlerin gidişatına da yön verir.701 Tabiat kanununda bir kırılma 

meydana geldiği zamanda dahi Tanrı doğa kanunun arkasındaki rasyonel gayeyi muhafaza 

etmektedir: 

 

 Çünkü her türlü kural, şekil ve düzen O’ndan gelir; sayı, ölçü, ağırlık 

O’ndan gelir, bir doğası, bize cinsi olan herşey  O’ndan gelir, ne türden 

olursa olsun bir bedeli olan her şey O’ndan gelir; bir biçime (bedene) sahip 

her varlığın tohumu, tuhumların biçimler, biçimlerin hareketleri O’ndan 

gelir, Ten’e(bedene), doğasını, sağlığını ve güzelliğini, çoğalmayı sağlayan 

üretkenliği, üyelerinin konumunu ve onların  faydalı uyumunu veren O’dur, 

Tanrı, aynı zamanda, belleğin aklın dışına taşan ruhuna, duyarlılığa, 

sezgiye ve bunların yanında zihnin, aklın ve iradenin akli ruhuna sahiptir. 

Gök ve yerden  esirgemediklerini sadece insandan ve meleklerden değil, 

hayvanların en küçüğünden ve bu hayvanların içinin en derinlerindeki 

organlarından, kuşun en ufak tüyünden,  toprakta  açan çiçekten, ağacın 

yaprağından da esirgemedi, kısımların meydana getirdiği mütenasip orantı 

bir tür barışı işaret ediyor; bu Tanrı’nın insanların kurduğu krallıkları, 

                                                
699 Saint Augustin, aynı eser,  XXI, 8. 
700 Saint Augustin, aynı eser,  X, 14. 
701 Saint Augustin, aynı eser,  V, 12. 



 232 

hükümranlıklarını ve boyun eğmelerini kendi koyduğu yasaların dışında 

bırakacağını düşünmek hiçbir şekilde anlaşılabilir değil.702 

 

        Augustin’e göre, insanlara krallıkları, imparatorlukları bahşedenin Tanrı 

olduğunu kabul etmek gerekir. Tanrı  bu dünyadaki iyi insanlara göklerdeki Krallığı’nda  

mutluluk bahşedecektir; ancak Dünyevi Devlet’te de iman sahiplerinin yanısıra tek 

hakiki Tanrı’ya inanmayanlara da703 mutluluk bahşetmek istiyor.704Augustin burada, 

Tanrı’nın adil olmayan hiçbirşeyı bahşetmeyi arzu etmediğini sözlerine ekliyor. 705

                                                
702 “aquo est omnis modus omnis species omnis ordo; a quo est mensur numerus pondus;a quo est quidquid 
naturaliter est, cuiscumque generis est, cuiuslibet aestimationis est; a quo sunt semina formarum formae 
seminum motus seminum atque formarum; qui dedit et carni originem pulchritudinem valetudinem, prpagationis 
fecunditatem memrorum dispositionem salutem concordiae; qui est animae inrationali dedit memoriam sensum 
adpeditum, rationali autem insuper mentem intellegentiam voluntatem; qui non solum caelum et terram, nec 
solum angelum et hominem, sed ec exugui et contemptibilis animantis viscera nec avis pinnulam, nec herbae 
flosculum nec arboris folium sine suarum partium convenientia et quadam veluti pace derliquit : nullo modo est 
credentus regna hominum eorumque dominationes et servitutes a suae providentia legibus alienas esse voluisse” 
Saint Augustin, aynı eser, V, 11. 
703 Augustin burada  Tek Tanrı’ya inananları  pii , pagan dinine inanları da impii   sıfatıyla tanımlıyor. Đmpius 
(tekil) sıfatı klasik Latincede tanrılara, vatanına, ailesine saygı göstermeyen anlamına geliyor. 
704 Augustin burada, Romalıların özellikle imparatorları için  sıkça kullandıkları: hoşnut kılmak, birşeyi yapma 
iradesini göstermek anlamlarına gelen placeo, ere yüklemini tercih ediyor 
705 Quae eum ita sint, non tribuamus dandi regni atque imperii potestatem nisi Deo vero, qui dat felicitatem in 
regno caelorum solis piis et impiis, sicu ei placet, cui nihil iniuste placet.  Saint Augustin, aynı eser, V, 21.  



 233 

Augustin’e göre yaradılış ve zaman 

 

     Tanrı Devleti’nin X-XXII kitaplarını kapsayan ana temalar şunlardır: Yaradılış, 

Tanrı’nın zaman içinde olup bitenlerin ezeli bilgisine sahip olması; tarihin önemi; evrenin 

düzeninin mucizevi doğası, Tanrı’nın yarattıklarını idare etmesi, Yahudi tarihi’nin özel 

anlamı. 

 

     Augustin evrenin yaradılışı, meleklerin doğası, bazı meleklerin başkaldırısı, 

Adem ile Havva’nın Đlk günah nedeniyle düşüş’ü konularını Tanrı Devleti’nin ikinci 

bölümünün XI-XIV. kitaplarında ele alır. Augustin’e göre, Dünyevi Devlet’in 

yurttaşlarının pagan tanrılarını tercih etmelerinin nedeni, tanrıların Tanrısı’nı 

bilmemeleridir. Tanrıların Tanrı’sı (Deus deorum) tamlamasındaki tanrılar  meleklere 

tekabül eder. Melekler Tanrı’ya itaaat ederler, demonlar ise insanların kendilerine 

itaatini isterler. Tanrı aracılar yoluyla  değil, doğrudan insan zihnine seslenir, çünkü 

Đnsan Tanrı’nın sureti olarak yaratılmıştır. Ancak insan zihninde bulunan ve Đlk günah 

nedeniyle içlerindeki kusurların karanlığı ile örtülmüş akıl ve intellect (intelligentia)in 

Tanrı’nın aydınlığından yararlanabilmesi için imana ihtiyacı vardır. Đman etmek için 

Kutsal Kitaplar’ın otoritesini kabul etmek şarttır. Đmanla arınan ruh bedene bürünmüş 

Oğul Tanrı’nın tesis ettiği iman aracılığıyla  hakikatin ta kendisi olan Tanrı’sına yönelir 

(ad hominis Deum iter esset homini per hominem Deum). Görünmez hakikatlare 

erişebilmek için, bu hakikatleri Tanrı’dan gelen ışığı gören ve kesintisiz olarak temaşa 

eden meleklere inanmak gerekir. Melekler Tanrı’yı görür ve onun iradesini insanlara 

tebliğ ederler.706 Göze görülemeyen dünyaya  kapıları açan Kutsal Kitaplar’dır. 

Augustin burada Đsa’nın aracılığını kutsal kitapların metni  bağlamında  yeniden 

vurgulamaktadır. 

 

     Tekvin’in “Başlangıçta Allah yeri ve Göğü yarattı” giriş cümlesi zamanın 

başlangıcına değil, evrenin yaradılışına işaret eder. Augustin bu görüşü reddeder, 

Tanrı’nın evrenin yaratılmış doğasını gözler önüne serdiği yorumunu yapar. Evren kendi 

başına güzelliğini, büyüklüğünü ve düzeninin yanısıra, değişebilir doğasını da 

                                                
706 Augustin, aynı eser,  XI, 4. 



 234 

sergilemektedir, dolayısıyle biz Kutsal Kitaplar olmadan da evren hakkında bir fikre 

sahip olabiliriz, ancak Yeni Platoncular’ın inandığı gibi evrenin ezeli olduğunu, 

yaratılmadığını söylemek  inandırıcı değildir. Evren’in zamanla başlaması Tanrı 

iradesinden doğan yeni bir fiildir. Augustin Yeni Platoncular’ın ezeli evren tezini 

çürütmek için ruh’ta meydana gelen değişimlere işaret eder. Yeni Platoncular ruhun 

Tanrı ile birlikte ezeli olduğuna inanıyorlar; fakat ruh  mutluluk ya da mutsuzluk gibi 

farklı hisleri  tecrübe edebilir. Augustin’in ruh’un mutsuzlukla mutluluk arasında bir 

gelgit döngüsü içinde ezeli bir yaşam sürebileceğini kabul etmediğini belirtmiştik. Ruh 

Tanrı’nın değişmez planına göre ebedi mutluluğa kavuşabileceği için ebediyen  

değişecektir. Platoncular ise ruh’un mutluluğu geçici olarak tadabileceğini savunuyorlar. 

Bu görüşleri doğru değildir, çünkü Tanrı insan mutluluğunun nedenidir.707  

  

           Augustin’in Platoncular’a (Yeni Platoncular) ilk cevabı öncelikle evrenin 

zamanla başlaması sorunu üzerinedir, bu konuyu ele alırken  evren’in uzaydaki yeri 

problemine eğilir. Augustin’e göre, Platoncular evrenden önce gelen sonsuz zamanların 

sınırsız uzamlarını tahayyül ediyorlarsa, aynı şekilde evrenin dışında sınırsız alanlardan 

oluşan uzamlar tahayyül edebilirler. Herşeye kadir (omnipotentem) Tanrı’nın, evrenin 

dışındaki bu sonsuz uzamda bir eylemde bulunmadan durduğu fikri kabul edilmediği 

takdirde Epikürosla beraber sınırsız evrenler düşünmek gerekir, buradaki tek fark 

Epiküros’un atomların raslantısal devinimleri neticesi bu dünyaların (evrenlerin) yıkılıp 

yeniden oluştuklarına olan inancıdır. Filozoflar yıkılabileceğini  hiçbir şekilde  mümkün 

görmedikleri bu sınırsız evrenlerin yaratıcısı olduğunu kabul ettikleri Tanrı’nın boş 

durması fikrini benimsemezler. Augustin Platoncular’ın tüm evrenin yaratıcısı bir 

Tanrı’ya inanarak Hıristiyanlarla aynı görüşü paylaştıklarını savunur.708  

 

           Platoncular için, evrenin zamanla birlikte yaratıldığı dogması düşünülmesi dahi 

mümkün olmayan birşeydir. Evren zaman içinde ya da zamanla birlikte yaratılmış ise, 

sınırsız kapsayıcı bir zamanın evrenle birlikte zamanın yaradılışını öncelediğini kabul 
                                                
707 Augustin, aynı eser,  XI, 4. 
708 P. Courcelle Augustin’in, Platon’un dialoglarını okumadığını, buna karşın Milano’da iken Plotinus ve 
Porphyrius’un eserlerini inceleme imkânını bulduğunu göstermiştir. Augustin bu iki Yeni Platoncu filozofta 
Hıristiyanlar’ın Tanrı, dünyanın ışığı ve hayatı, bedene kavuşma gibi dogmalarının kaynağını bulmuştur. A. J. 
Festugière, La Révélation d’Hermes Trismégiste,  s. 341-520; Saint Augustin, La Cité de Dieu, livres, VI-X, Not. 
50, s. 592. 



 235 

etmek gerekir. Bu zamanın içinde oluştuğu bir zaman boşluğudur, bu kısaca, içinde 

zamanın olmadığı bir zamandır. Burada “Tanrı evreni yaratmadan önce ne yapıyordu ?” 

sorusu sorulduğunda Augustin zamana ait bir tür ilk maddenin varlığının mümkün 

olduğunu kabul edebilirdi, dolayısıyle Tanrı yaradılışın içinde meydana geleceği boş bir 

zaman yaratmış olabilirdi. Augustin Aristoteles’in iyi bir öğrencisi olduğundan dolayı 

zamanın hareketi ve ardışıklığı (succesion) içermesi gerektiğini bildiği için zamanı 

önceleyen bir zamanın boş bir kapsayıcı zaman değil “nerdeyse zaman” olarak bir 

önceliğe sahip olduğunun altını çizer. Gençliğinde Tanrı’nın zamanın sınırsız 

uzamlarından  (post innumerabilia spatia temporum) evreni yaratabileceğini kabul etmiş 

iken daha sonra uzamların ve zamanın bitimsizliğine inanmaya son vermiştir. Zamanla 

uzam arasında  Peripatetici’lerin ve Yeni Platoncular’ın kurmadığı  biçimsel benzerliği 

teorisinin temeline koymuştur. Augustin’e göre, Platoncular evrenler düşünmek yerine 

Epiküros’un atomların raslantısal şokundan türettiği enerji gibi Tanrı’nın sınırsız 

kudretini kabul edebilirlerdi.709  

 

     Platoncular’la yaptığı hayali tartışma Augustin’e uzam ve zaman arasında 

özdeşlik teorisini ortaya atma imkânını veriyor:  Evrenin dışında bir uzam yoksa, evren 

varolmadan önce de zaman yoktur ve Tanrı mutlak şekilde ezelidir. Fakat zaman 

değişime tabidir, dolayısıyla da zaman içinde yer alan varlıklarda değişime uğrar. 

Zaman evrenle birlikte yaratılmıştır. 

 

     Tanrı evreni altı gün içinde yarattığı için Augustin için altı sayısının sembolik 

anlamı var. Aynı şekilde, bir ve iki sayısının toplamı  ilk tek  tam sayı üç ile ilk çift tam 

sayı dört’ün toplamı yedi sayısının mükemmelliğinin simgesidir.  

 

     Kutsal kitapta Tekvin’e göre, güneş dördüncü günde yaratılmıştır. Tanrı evrenin 

yaratmayı tamamladıktan sonra yedinci gün dinlenmeye çekilmiştir. Tanrı’nın 

dinlenmesi, bir evin sevincinin o evde yaşıyanların sevinci olması gibi Tanrı’da 

                                                
709 Jean Guitton, Le Temps et L’Eternité chez Plotin et Saint Augustin, Vrin, 2004, s. 208-209. 



 236 

dinlenenlerin dinlenmesidir.710 Günlerin doğasının açıklanamaz olduğunu belirten 

Augustin’e göre, zaman güneşin hareketleriyle ölçülemez.711  

 

    Augustin eş zamananlılığın yaradılışın ilk günlerini temsil ettiğini düşünüyor, 

zamandaki ardışıklık (succession) yıldızların ve canlı türlerinin ortaya çıkmasıyla daha 

sonra meydana geliyor. Zaman meydana gelmeden önce zaman diye bir şey yoktur. 

Zaman meydana geldikten sonraki zaman ise  sonsuz bir süratle ilerlemektedir. 

Augustin Tanrı’nın dinlendiği yedinci günün  herşeyi  yeniden sorgulayarak yeni bir 

aydınlık getirdiğini düşünmektedir. Bu sıradan bir gün olmayıp yeni bir  hayat tarzının 

başlangıcıdır. Bu günü kendinden önce gelen diğer altı günle karşılaştırdığımız zaman 

doğasını diğerlerinden farklı olduğunu görürüz. Altı sayısı sürecini tamamlamış bir 

dönemin işaretidir. Yaradılış altıncı günün sonunda tamamlanmıştır. Tanrı herşeyi 

ağırlık, sayı ve ölçüye göre belirlemiştir.712  

 

     Yedinci gün günümüze dek süren zaman sürecinin ifadesidir: Bu normal 

zamandır ve sürüp gitmeye devam etmektedir. Đlk altı gün ise bambaşka bir  dolanım 

sürecini ifade eder. Sabah, akşam, aydınlık ve karanlık kelimeleri özel anlamlara 

sahiptirler. Bunlara sembolik anlamlar vererek yorumlamak gerekir. Diğer günler 

geçicidir. Halbuki ilk altı gün Tanrı’nın yaratma fiiline eşlik eden ve varlıkların köküne 

işlemiş tözel (substantiel) anlardan meydana gelir.713 

 

                    Melekler ve insanlar gibi varlıkların bilgisi, varlık nedenleri ve rasyonel 

prensipleri Tanrı’nın Kelimesi’ndedir.Yaratılanların kendilerini Tanrı’da bilmelerini 

gündüz aydınlığına kavuşmaya, bilgiyi kendi varlıklarına indirgemelerini ise gecenin 

karanlığına gömülmeye benzetiyor.714 Nitekim, Tanrı’nın yaratma‘ya ilişkin fiilleri 

yaratılan spiritüel varlık tarafından iki türlü anlaşılır. Yaratıcı  fiilin etkisi ilk önce 

meleklerde ortaya çıkar: Melekler önce bulanık bir bilgiye sahip olurlar, bu gölgeli bilgi 

                                                
710 “ Sed requies Dei requiem significat eorum qui requiescunt in Deo, sicut laetitia domus laetitiam significat 
eorum, qui laetantur in domo” Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XI, 8. 
711 Saint Augustin, aynı eser, XI, 6, 7. 
712 Saint Augustin, Tekvin Hakkında: De Genesi ad Litteram, IV, 21, 31-36. 
713 Saint Augustin, De Genesi ad Litteram, IV, 21, 39, 41, 46, 48;  Jean Guitton, Le Temps et L’éternité Chez 
Plotin et Saint Augustin, s. 185-186. 
714 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XI, 29. 



 237 

yerini aydınlık bilgiye bırakır. Melekler Tanrı’nın Kelime’sinde (Verbum Dei) 

Tanrı’nın eserini görürler.715 Tekvin’in metni bize meleklerin bilgisine ait  farklı anları 

bize sunuyorsa zamanda bir ardışıklıktan söz edilebilir mi ? Altı günün meleklerin 

zihninde ki aydınlığın altı kez yenilenmesi şeklinde anlaşılabilir mi ? Melekler bir 

kerede, yani tek bir eylemle ezeli ve değişmez prensipleri, sonra varlıkların kendilerini 

sonra da varlıkları Tanrı’da temaşa edemezler, Kutsal Kitaplar’da ifade edildiği şekilde 

Melekler aynı anda gündüze, geceye ve sabah’a eşlik edebilirler mi ? Sorularından 

hareketle, Augustin yaradılıştan söz ederken ardışık ve değişmez olmak üzere iki tür 

zaman olduğu sonucuna varıyor: çünkü varlıklar arasında önce yaratılanlar ve sonra 

yaratılanlar olmak üzere ayırım var; ancak yaratıcı kudret Tanrı sözkonusu olduğunda, 

bütün bu varlıklar eşanlı olarak yaratılmış oluyorlar. 

 

     Guitton’un yorumuyla, Augustin’in bu problem hakkında önerdiği çözüm’e 

göre: Varlıkların yaradılışını  anlamak istediğimizde zamanların kaynağına 

gitmememiz gerekir. Yaradılış kendi başına bizim için anlaşılamaz bir karanlığa 

sahiptir. Ancak  ilk altı günü mutlak anlar’dan mürekkep bir zaman süreci olarak 

düşünmediğimizde yaratma fiiline belli bir ölçüde nüfuz edebiliriz. Augustin için 

çözüm aynı zamanda Yedinci günün aydınlığıdır. Bütün bunları iyi anlamak için  

“tohumsal (seminalis) akıllar” teorisine bakmak gerekir: Bu teori’ye göre, şeyler 

(yaratılanlar) üç farklı türde varolurlar: 

1) Yaradılan ne varsa Tanrı’nın Kelimesi’nde ve herşeyi önceleyen 

(préscience) bilgisindedir. 

2) Tanrı bir nedenle kendine sakladığı sırrını, seçtiği bir an’da harekete 

geçmiştir: Biz yaradılanlar ise, zamanın varlığını sadece duyumlarımızla 

kavrayabiliriz. Augustin’e göre, bu noktada, Tanrı’da varolmaktan zaman 

içinde varolmaya nasıl geçildiği problemi çözülememiştir. Yaratılmış bir 

varlık yine başka bir yaratılmış varlıktan ezeli olarak birlikte varolmadan 

nasıl doğabilmektedir ? Bu açmaz karşısında Tanrı’nın üçüncü bir fiili 

olduğunu düşünen Augustin yaradılan varlıkların zaman içinde 

varolabildikleri gibi, ezeli olarak da varolabileceklerini savunur. Bu 

                                                
715 Saint Augustin, De Genesi ad Litteram, IV, 21.  



 238 

çerçevede, üçüncü yaratma ve yaradılış türünü bilkuvve-bilfiil ayırımı 

üzerinden tarif etmeye çalışır. 

3) Yaradılanlar bilkuvve olarak kendilerini nedensel ve  tohumsal (seminal) 

akıllarda varolmayı sürdürebilirler. 

 

     Tanrı, canlı evreni  bir anda görünmez bir şekilde ve bilkuvve (potentiel) ve bir 

nedene bağlı olarak (causal)  yaratmıştır. Bunu yaparken gelecekte meydana gelecekleri 

zamana tabii olan kesintiler olarak değil nedensel bağlantılar olarak mevcut düzenin 

(rasyonel doğa düzeni) dışında bırakmıştır. Đşte bu nedenle,  spiritüel ve maddi varlıklar 

belli bir forma bürünebilecek formsuz maddeden oluşturulmuşlardır.716 Burada, 

Augustin’in karşısına varlıkların  tohumlarını nasıl tasarlamak gerektiği sorusu çıkıyor. 

Augustin cevabı Platon’un Timaios’unda buluyor. Đlk tohumların  ten’in ve yaşamın 

kökeninde olduğunu kavrıyor. Bu tohumların müstakil yaşamları olduğunu göstermek 

için De Musica’yı yazarken kullandığı prensiplere başvuruyor:717 Sırrı açığa çıkmamış 

yaradılış sırasında yaşamın özlerini barındıran bu tohumlar ilk altı günün  kusursuz 

(ideal) formunu saklamaktadırlar. Böylece, yaradılış aynı zamanda hem tamamlanmış 

hem de tamamlanmamış olarak açıklanabilir. Tamamlanmıştır, çünkü aslında zamanın 

akışının ona  katacağı  yeni  hiçbirşey yoktur; tamamlanmamıştır, çünkü  başlangıcında 

(in principio) sadece tohumlar vardır ve bunlar büyük bir geleceğe gebedir. Yaradılışın 

ilk günü için hakikat olan, tarihinin her anı için de hakikidir. Evren doğurgandır: Đçinde 

gelecekte doğacakların varoluş sebeplerini taşır. Nedensel akılları (ratio causalis) 

yaratırken Tanrı bir anlamda eserini tamamlamıştır. Zaman ise başlangıçta (in 

principio) varolanı ortaya çıkaracak vasıtadır. 

 

           Augustin’e göre, tohumsal akıllar  fiziki dünyada gözle görülen tohumlara 

benzemezler, bunlar maddeye sınırlı bir dönüşme imkanı tanıyan gözle görülemez 

özelliklerdir ve yaradılış anında  çeşitli varlıklar halinde meydana gelebilmek için 

sınırlı değişimlere açık yeteneklere sahip olmuşlardır.  Ancak bir tohumun maddi 

varlığa dönüşecek  sınırlı yeteneklere sahip olduğunu düşünmek Tanrı’nın kudretini 

                                                
716 Saint Augustin, De Genesi Ad Litteram, V,12-13. 
717 De Musica’daki prensipler hakkında, Henri-Irénée Marrou, Saint Augustin et La Fin de la Culture Antique, 
içinde “Les arts Liberaux chez  Saint Augustin” Paris: Editions de Boccard, 1983,  IV, s. 238-273. 



 239 

sınırlamak anlamına gelir. Tanrı iradesiyle, rasyonel doğa’ya göre yarattığı sınırlı 

yetenekte maddi varlıklar için öngördüğü dönüşümlerin ötesinde değişiklikler yapma 

kudretine sahiptir. Augustin, burada, iki türlü gelecek tasarlar: Bunlardan birincisi 

tohumlardan  zorunlu olarak doğacak olan gelecektir, ikincisi ise aynı tohumlardan 

Tanrı’nın iradesiyle müdahelesi sonucu doğabilecek bir gelecek de vardır. Bu iki 

nedenler serisi birbirine karşıt olamaz, çünkü herşeyi yaratan Tanrı kendine karşı  

olamaz. Tanrı’nın varlıklara bahşettiği  nedenler gelişmenin muhtemel yollarını 

gösterir. Augustin bu teoriyi birçok şeye uygular. Örnek olarak, Tekvin‘in ilk 

bölümünde Adem ve Havva  Tanrı’nın tek fiili ile meydana gelmişlerken, ikinci 

bölümünde Havva’nın Adem’in kaburgasından meydana geldiğini okuyoruz. 

Augustin’e göre birinci bölüm tohumsal akıllların ikinci bölüm ise Tanrı’nın sonradan 

yaptığı bir müdahelenin göstergesidir. 718  

 

 

Đsa ve Đnsanların yaradılış farkı 

 

Đncil’deki anlayışa göre, Tanrı insanları kendi suretine göre yaratmıştır.719 Đsa ise 

Tanrı’dan doğmuştur ve Tanrı’nın asıl suretidir. Maniciler Đncil’deki tezi eleştirirken 

Tanrı’nın ağzı, burnu ve sakalı yok ise nasıl insanoğlunu suretinde yaratabilir? sorusunu 

ortaya atmışlardı. Ambrosius Maniciler’e karşı çıkarak Tekvin I, 26 ya yeni bir yorum 

getirir: Eğer insan Tanrı’nın suretinde olsaydı Tanrı da insanın suretinde olacaktı ve bir 

insan bedenine sahip olacaktı, halbuki spiritüel tabiatı gereği Tanrı’da yaratılan insan  

sureti yaratılan insan’ın ruhudur. Dolayısıyla Đnsan  ruhu cismani olmayan görülmeyen 

Tanrı’nın suretinde yaratılmıştır.720 Augustin’e göre, akıl insanın diğer canlılara 

hakimiyetinin kaynağıdır, bu hakimiyetin işareti ise insan bedeninin dikliğidir: 

 

                                                
718 Yaradılış ve Zaman  başlığını verdiğimiz bu bölümü büyük ölçüde  Jean Guitton dan yaptığımız alıntılarla 
yazdık, Jean Guitton, aynı eser, s. 185-190. 
 
719 Kitab-ı Mukaddes, Tekvin, I, 26. “Ve Allah dedi: Suretimizde benzeyişimize göre  insan yapalım; ve denizin 
balıklarına, ve göklerin kuşlarına, ve sığırlara, ve bütün yeryüzüne, ve yerde sürünen her şeye hakim olsun.” : 
“Et ait faciamus hominem ad imaginem et similutidinem nostram et praesit piscibus maris et volatilibus caeli et 
bestiis universaeque terrae omnique reptili quod movetur in terra,” Vulgata, Liber Genesis, I, 26. 
720  Saint Ambroise, Hexameron, VI,  8.4. 



 240 

Hayvanların yere dönük olduğunu görüyoruz; ancak insan bu şekilde 

yaratılmadı;  göğe doğru yükselen  dik bedeni onu arzularını yukarılara 

doğru yükseltmeyi öğretir.721 

           Augustin’in hafızasına kuvvetli bir şekilde yerleşmiş olan bu tema  önce Platon, 

Aristoteles, Minuciux Félix, Ovidius, Cicero ve Lactantius, Basilius ve diğer yazarların 

eserlerinde de görülür722 

           

           Origen Contra Celsum’da Tanrı’da yaratılan  (ad imaginem) ifadesini Kelime 

(Verbum)  olarak adlandırılan Tanrı’nın benzersiz suretine katılma olarak yorumlar.723 

Athanasius’a göre ise, Tanrı ile insan arasında hakiki  bir benzerlik sözkonusu değildir. 

Tanrı’ya eksiksiz benzerlik sadece oğul Đsa için sözkonusudur. Yaratma fiilini 

gerçekleştiren yaradan ile yarattığı akıllı varlıklar  arasında herhangi bir aracının varlığı 

sözkonusu değildir. 

              

                    Aristoteles’in Kategoriler’de ortaya koyduğu suret ve benzerlik teması724 Marius 

Victorinus tarafından savunulmuştur. Aristoteles’e göre,  bir cevherin  kendi varlığı 

sayesinde bir başka cevhere benzediği söylenemez; daha çok, aynı cevherden meydana 

gelmiş ise, her iki varlığa da birbirinin benzeri değil, birbirinin tıpkısıdır denir. 

Victorinus’a göre, Tanrı insanı sadece  kandi suretinde (ad imago) değil kendi suretinde 

ve kendine benzer olarak yaratmıştır (ad iuxta imaginem et similitudinem) Đsa Tanrı’nın  

mükemmel suretidir, insan ise Đsa’nın suretinde ya da suretinin suretinde yaratılmıştır. 

 

           Augustin  ise,  yepyeni suret ve benzerlik yorumı getirir: Suret (imago) kavramı 

benzerlik (similitudo) idesini kapsar. Ancak benzerlik idesi suret’i içermez. Bu görüşe 

göre, bir suretin orijinaline benzemesi gerekmez. Đnsan sözkonusu olduğunda, Tanrı’da 

                                                
721 “Non enim ut animalia rationis expertia prona esse uidemus in terram, ita creatus est homo; sed erecta in 
caelum corporis forma admonet eum quae sursum sunt sapere”. Saint Augustin, La Cité de Dieu, XXII, 24. 
 
722  S.J. Homers, Image de Dieu, Les sources de léxègese augustinienne, Revue des Etudes Augustiniennes, 
1961, Vol. VII, No.2, s.114. Platon, Timaios, 90 a-b. Ovidius, Metamorphoses I, 84., Lactantius, De Optifico 
Dei, II, 5, Institutions Divines, II, 1, 15. 
723 Origen, Contra Celsum, (Celsus’a Karşı) VI, 63. http://www.newadvent.org/fathers/0416.htm 
724 Aristoteles, Categories, 11a17. den aktaran P. Hadot, L’image de la Trinité dans l’âme chez Victorinus et 
chez saint Augustin, Stud. Patristiques, 1962, 409-442. 



 241 

suret olmak demek Tanrı’ya benzemeyi gerçekleştirilmesi gereken  nihai bir hedef 

olarak kabul etmek demektir. Bu görüş kendisine özgüdür. Augustin Đnsan’ın Tanrı’da  

suret olarak  yaratıldığı doktrinini dışlamak istememiş; ancak benzerliğe, düşmüş 

insanın günahkâr durumu nedeniyle sınır koymuştur. Đnsanla Tanrı arasında hakiki 

benzerliğin ancak Tanrı’nın inayeti ile  sözkonusu olabileceği görüşündedir. Augustin’in  

Tekvin’e getirdiği yorumda, benzeyeni (simile) benzerlikten  (similitudo) ayırır. 

Benzeyen şeyler benzerliğe katılanlardır, örneğin  bilgeliğe katılan herşeyin bilge 

sıfatını haketmesi gibi benzerlik de Tanrı tarafından yaratılanların Tanrı’ya benzemesi 

anlamına gelir, burada benzeyen sıfatına herhangi bir benzerliğe katılma sayesinde sahip 

olunmaz.  Bizzat Tanrı’dan doğan ilk ve temel benzerliğe katılmak, benzerlik vasıtasıyla 

Tanrı tarafından yapılan herşeyi benzer kılmaktır. Tekvin de sadece suretinde denmeyip 

benzerlik ifadesi de eklenmişse; Augustin’e göre, bu suret, Tanrı’ya, ondaki herhangi bir 

benzerliğe katılarak, benzer olan bir suret değildir, fakat  orijinal tanrısallığa benzediği 

söylenen şeylerin katılmaları gereken bizzat Tanrı’dan doğan (ipso esse genitam) 

benzerliktir.725 Augustin’in suret ve benzerlik kavramlarına getirdiği bu yorum 

Victorinus’unkiyle  taban tabana zıttır.   

        

                    Augustin’e göre, Tanrı’nın oğlu Đsa Tanrı’nın suretidir. Đsa’nın Tanrı’ya 

benzerliği sureti olma sıfatıyla eşdeğerdedir. Đsa’nın ve  insanın  Tanrı’nın sureti ve 

benzerliği konusundaki açıklama teşebbüslerinin yetersiz olduğunu vurgular. Đnsan’ın 

Tanrı’ da  sureti ve benzerliği olduğunu söylerken, Tanrı’nın sureti ve benzerliğinin  

sadece  Đsa’ya özgü olduğunu vurgular. Bu konuya açıklık getirmek için Paulus’un 

                                                
725 “Cur verbis ad imaginem adiectum sit ad similitudinem”  
S. Aurelii Augustini, De Genesi Ad Litteram Imperfectus (tamamlanmamış) liber, 16, 58.  
http://www.sant-agostino.it/latino/genesi_incompiuto/index.htm 
 
16. 58. “Expositio ergo fortasse est, quod additum est ad similitudinem, cum iam dictum esset, ad imaginem; ut 
ostenderetur eam quae imago dicta est, non ita similem esse Deo, quasi alicuius similitudinis participantem, sed 
hanc ipsam esse similitudinem, cuius participarent omnia quae dicuntur esse similia. Sicut ibi est et castitas, 
cuius participatione castae sunt animae; et sapientia, cuius participatione sapientes sunt animae; et pulchritudo, 
cuius participatione pulchra sunt quaecumque pulchra sunt. Si enim tantum similitudinem diceret, non 
significaret ab ipso esse genitam: si autem tantummodo imaginem diceret, significaret ab ipso quidem genitam, 
sed non significaret ita similem, ut non tantum similis, sed ipsa similitudo esset. Ut autem nihil castius ipsa 
castitate, et nihil sapientius ipsa sapientia, et nihil pulchrius ipsa pulchritudine; ita nihil similius ipsa similitudine 
dici, aut cogitari, aut esse omnino potest. Unde intellegitur ita Patri esse similem similitudinem suam, ut eius 
naturam plenissime perfectissimeque impleat.” S. Aurelii Augustini, aynı eser, aynı yer. 
 



 242 

sözlerini alıntı olarak kullanır726  393 ve 426 yılları arasında Đnsan’ın Tanrı da sureti ya 

da Tanrı’nın sureti olması hakkındaki tereddütünü geride bırakmıştır. Augustin’e göre, 

Tanrı’ya benzerlikte yaratılan insan  bizzat Tanrı’nın Kelimesi olduğunda bu suret 

Baba’ya eşit benzerliktedir; fakat yine de insan da Tanrı’nın suretidir.  Augustin 

Tanrı’nın sureti kavramının anlamını Tanrı’dan doğmak ya da Tanrı tarafından 

yaratılmak üzere ikiye ayırır, bu çerçevede, Tanrı da suret olmak  Tanrı’nın sureti olmak 

şeklinde kullanılabilir; Augustin’e göre, insanın Tanrı’da yaratıldığını söyleyebiliriz; 

ancak Tanrı’nın sureti olmadığını söyleyemeyiz.  

        

                    Katolik inancına göre, Ambrosius’ın ifadesiyle, Đnsanın Tanrı suretinde 

yaratılması insan bedenini değil insanın içini yani  ruhunu ifade eder. Paulus’un 

Korintoslulara Mektup’una göndermede bulunan727 Ambrosius’e göre, insanın Tanrı’nın 

suretinde  olması doğruluğu, bilgeliği  ve hakiki erdemi içerir. Çünkü Tanrı günahsızdır, 
                                                
726 “Spiritus Sanctus simul cum Patre et Filio una Sapientia.” 
3. 6. Spiritus quoque Sanctus sive sit summa caritas utrumque coniungens nosque subiungens, quod ideo non 
indigne dicitur quia scriptum est: Deus caritas est ; quomodo non est etiam ipse sapientia, cum sit lumen, 
quoniam Deus lumen est ? Sive alio modo essentia Spiritus Sancti singillatim ac proprie nominanda est, quoniam 
Deus est utique lumen est, et quoniam lumen est utique sapientia est. Deum autem esse Spiritum Sanctum 
Scriptura clamat apud Apostolum qui dicit: Nescitis quia templum Dei estis? Statimque subiecit: Et Spiritus Dei 
habitat in vobis . Deus enim habitat in templo suo . Non enim tamquam minister habitat Spiritus Dei in templo 
Dei, cum alio loco evidentius dicat: Nescitis quia corpora vestra templum in vobis est Spiritus Sancti quem 
habetis a Deo et non estis vestri? Empti enim estis pretio magno. Glorificate ergo Deum in corpore vestro . 
Quid est autem sapientia nisi lumen spiritale et incommutabile? Est enim et sol iste lumen, sed corporale est; et 
spiritalis creatura lumen, sed non incommutabile. Lumen ergo Pater, lumen Filius, lumen Spiritus Sanctus; simul 
autem non tria lumina, sed unum Lumen. Et ideo sapientia Pater, sapientia Filius, sapientia Spiritus Sanctus; et 
simul non tres sapientiae, sed una Sapientia; et quia hoc est ibi esse quod sapere, una essentia Pater et Filius et 
Spiritus Sanctus. Nec aliud est ibi esse quam Deum esse. Unus ergo Deus Pater et Filius et Spiritus Sanctus” : 
Ve Kutsal Ruh’ta  O’nda hüküm süren iyilik Baba ile Oğlu birleştirdiği gibi bizi de onlarla bütünleştirir. (Kutsal 
Kitaplar’da) Madem ki “Tanrı Aşk’tır” diye yazılmıştır, bu birleşme duygusu ona hiçbir şekilde yakışmayan bir 
duygu değildir. Madem ki  “Tanrı Işık’tır ?” aynı zamanda neden bilgelik olmasın ? Ya da özel bir ışık 
tarafından başka bir tarzda özünü ifade ettiğinde, Kutsal Kitap’ta, bize  seslenen Paulus’un ağzından dediği gibi 
“ Bilmez misiniz ki Allahın mabedi sizniz ve Allahın Ruhu sizde durur? Eğer bir kimse Allahın mabedini 
bozarsa, Allah onu bozacaktır; çünkü Allahın mabedi mukaddestir; o mabed sizsiniz.” (Korintoslulara mektup I, 
III, 16) demektedir. Gerçekten de, Tanrı kendine ait tapınakta ikamet eder. Bu Tanrı’nın Ruhu’nun Tanrı’nın  
tapınağında  O’nu temsilen oturduğu anlamına gelmez: çünkü Kutsal Kitap’ın başka bir yerinde Paulus daha açık 
bir ifadeyle bize “Yahut bilmezmisiniz ki bedeniniz Allahtan aldığınız sizde olan Ruhülkudüsün mabedidir ? ve 
kendi kendinizin değilsiniz; çünkü paha ile satın alındınız; bunun için Allahı bedeninizde taziz edin.”  
demektedir (Korintoslulara mektup I, VI,19-20).Ya da  bilgelik spiritüel ve değişmez bir ışıktan başka nedir ? 
Kuşkusuz güneş te bir ışıktır; ancak maddi bir ışıktır; spiritüel varlık da bir ışıktır; ancak değişmez bir ışık 
değildir, Şu halde, Baba ışıktır, Oğul ışıktır, Kutsal Ruh ışıktır; bununla beraber, hepsi ayrı birer ışık değil, tek 
bir ışıktır.. Đşte, bu nedenl Baba bilgeliktir, Oğul bilgeliktir ve Kutsal Ruh bilgeliktir, ve hepsi üç ayrı bilgelik 
değil tek bir bilgeliktir. Burada, varlık ve bilgelik aynı şeydir. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh tek bir Tanrı’dır. 
Saint Augustin, De Trinitate, VII, 6,12. 
727Kitab-ı Mukaddes,  Korintoslulara Mektup, I, 11,7 çünkü erkek  Allahın sureti ve izzeti olduğu için, başını 
örtmememlidir:fakat kadın erkeğin izzzetidir. 7 vir quidem non debet velare caput quoinam imago et gloria est 
Dei mulier autem glora viri est, Vulgata ad Corinthos, I.,11-7. 



 243 

dolayısıyla  Tanrı’nın sureti olan insan günah işlemekten kaçınmak zorundadır. Doğru 

insan ancak Tanrı’nın suretinde ( Ad imaginem Dei) yaratılmış olabilir. Tanrı’nın  sureti 

(imago Dei) kavramı  ise  sadece Đsa için geçerlidir.728 

        

           Ambrosius’nin talebesi Augustin Yeni Platoncu geleneksel şemayı  takip ederek 

insan’ın Tanrı’nın suretinde ve O’na benzer yaratıldığını kabul eder, Augustin için 

Tanrı’yla mutlak benzerlik sadece Kelime (Verbum) için geçerlidir. Form kazanmamış 

madde Tanrı’ya mutlak şekilde benzemeyen bir şeydir. Đnsan ise Tanrı’ya benzemediği 

yerden kendine  dönerek Tanrı’ya benzer olmaya çalışmalıdır. Augustin’in  Tanrı ile 

madde arasındaki, Mutlak varlıkla formsuz madde arasında ki  insanın dünyadaki  yeri 

tasavvurunda benzerlik idesi merkeze oturmaktadır. Đnsan’ın  Tanrı’sına yönelen kader 

yolculuğu uzayda ya da  zihnindeki sevgidedir.729 

 

           Augustin’in suret ve benzerlik tartışmasında Platoncu varlık sıralaması burada 

varlığın  biçim almamış halinden mutlak benzerliğe doğru yükseliş  temasıyla örtüşür. 

                                                
728 “Quomodo enim nostram, cum Filius solius Patris imago sit? Sed propter imparem ut diximus similitudinem 
dictus est homo ad imaginem, et ideo nostram, ut imago Trinitatis esset homo, non Trinitati aequalis sicut Filius 
Patri, sed accedens ut dictum est quadam similitudine sicut in distantibus significatur quaedam vicinitas non loci, 
sed cuiusdam imitationis.” Saint Augustin, De Trinitate, VII, 6.12 
729 “atque in eis qui intellegunt `in principio' quod in sapientia fecisti caelum et terram, alius eorum ipsum 
caelum et terram, creabilem materiam caeli et terrae, sic esse credit cognominatam, alius iam formatas 
distinctasque naturas, alius unam formatam eandemque spiritalem caeli nomine, aliam informem corporalis 
materiae terrae nomine. qui autem intellegunt in nominibus caeli et terrae adhuc informem materiam, de qua 
formaretur caelum et terra, nec ipsi uno modo id intellegunt, sed alius, unde consummaretur intellegibilis 
sensibilisque creatura, alius tantum, unde sensibilis moles ista corporea sinu grandi continens perspicuas 
promptasque naturas. nec illi uno modo, qui iam dispositas digestasque creaturas caelum et terram vocari hoc 
loco credunt, sed alius invisibilem atque visibilem, alius solam visibilem, in qua luminosum caelum suspicimus 
et terram caliginosam quaeque in eis sunt.”:  
 “Başlangıç sözcüğüyle  Tanrı bilgeliğinde yeri ve göğü yarattı anlamını çıkaranlar arasında biri de ’yer ve gök’ 
sözcükleriyle yer ve göğün yaratılmış olduğu maddeyi anlar: Bir başkası için de biçim bulmuş ve farklılaşmış 
varlıklardır; bir başkasına göre de gök ifadesi şekil almış ve ruhsal varlıklar belirtilmek isteniyor, yer ifadesiyle 
maddi ve şekilsiz varlıklar ifade edilmek isteniyor. Yer ve gök sözcüklerinin henüz şekil bulmamış maddeyi ve 
bu madde aracılığıyla yer ve göğün şekil bulduğunu ifade ettiğini savunanlar da kendi aralarında anlaşamıyorlar. 
Kimileri duyarlı ve akıllı varlıkların bu maddeden yapıldıklarını, kimileri de bunu engin bağrında duyularımıza 
sunulan bütün görünebilir varlıkları taşıyabilen maddi ve elle tutulur büyük  kütle kaynağı olarak görüyorlar. Bu 
metinde, yer ve gökle şimdiden biçimlerini ve yerlerini almış varlıklar olarak ifade ediliyor diyenler arasında da 
anlaşmazlık söz konusu: kimisi bu sözlerle görünen ve görünmeyen evren anlatılmak isteniyor diyor, kimisi de 
aydınlık gökle karanlık yeryüzü ve bütün içerdikleriyle yalnızca görünen evren belirtilmek isteniyor 
diyor.”Augustinus, Đtiraflar , Onikinci Kitap, 28, 29. 
“namque rara visio est et nimis ardua conspicere, domine, aeternitatem tuam incommutabiliter mutabilia 
facientem ac per hoc priorem. quis deinde sic acutum cernat animo,” : “Ezeli olanın, kendisi değişmeden değişen 
şeyleri yaratarak böylece onlardan önce gelmesini ve bunu kavrayabilmek zordur Tanrım”: 
Augustine:Confessions, ed. J.J.O'Donnell, XII, 28, 29. http://ccat.sas.upenn.edu/jod/conf/frames12.html 



 244 

Đnsan’ın Tekvin’e göre, Tanrı’nın suretinde yaratılmış olması Tanrı’nın Kelime’siyle 

özdeşleşir. Augustin benzerlikten  metafizik bağlamdan çıkarak söz edememektedir. 

Benzerlik kaçınılmaz olarak bir derece konusudur ve Kosmos’tan Tanrı’ya uzanan bir 

derecelendirme skalasına yerleştirilmi ştir. Bu skalaya insanın  gerçek vatanına spiritüel  

yolculuğu hedefikonulmuştur.730 

 

          Augustin’in insanın Tanrı’nın suretinde ve benzerliğinde yaratılması ifadesi 

hakkındaki düşüncesi kaynağını insanın dünyevi yaşamdaki yani biçim almamışlığın 

hüküm sürdüğü dünyadaki mevcut koşulunda bulur. Bu da günâhlar dünyası içinde 

olmak anlamına gelir. Đtiraflar ’da dile getirdiği kişisel tecrübesi genel durumun 

göstergesidir:731 Đnsanın içebakışı Augustin’e özgü bir tavırdır; burada düşmüş insanın 

içinde bulunduğu durumu ifade etmektedir. Augustin’in insan’ın Tanrı’nın suretinde ve 

benzerliğinde yaratılması hakkındaki bakışı insanın mevcut durumu ve yönelişi 

hakkıdaki daha geniş bir perspektive oturur. Bu bağlamda, Tanrı’nın suretinde 

yaratılmış olmak insan için bir başlangıç, harekete geçme noktasıdır. Tanrı’ya benzerlik 

ise gerçekleştirmesi gereken nihai hedeftir.732Benzerlik  Tanrı’sına olan benzerliğinden 

uzaklaşmış günahkâr olan insan için  Tanrı’ya giderek daha çok yaklaşmak, O’na daha 

çok benzemek anlamına gelir  Augustin De Trinitate’de Đnsan’ın Tanrı’nın suretinde 
                                                
730  R. A. Markus, Imago and Similitudo in Augustine, Revue des Etudes Augustiniennes, 1964, Vol.X, No.2-3, 
s.141. 
731 “o aeterna veritas et vera caritas et cara aeternitas, tu es deus meus, tibi suspiro die ac nocte! et cum te 
primum cognovi, tu adsumpsisti me ut viderem esse quod viderem, et nondum me esse qui viderem. et 
reverberasti infirmitatem aspectus mei, radians in me vehementer, et contremui amore et horrore. et inveni longe 
me esse a te in regione dissimilitudinis, tamquam audirem vocem tuam de excelso: `cibus sum grandium: cresce 
et manducabis me. nec tu me in te mutabis sicut cibum carnis tuae, sed tu mutaberis in me.' et cognovi quoniam 
pro iniquitate erudisti hominem, et tabescere fecisti sicut araneam animam meam, et dixi, `numquid nihil est 
veritas, quoniam neque per finita neque per infinita locorum spatia diffusa est?' et clamasti de longinquo, `immo 
vero ego sum qui sum.' et audivi, sicut auditur in corde, et non erat prorsus unde dubitarem, faciliusque 
dubitarem vivere me quam non esse veritatem, quae per ea quae facta sunt intellecta conspicitur”. 
Augustine:Confessions, ed.J.J.O'Donnell, VII, 10. 
“Ey ebedi gerçek, ey gerçek sevgi, ey sevgili ebediyet! Sen benim Tanrımsın, gece gündüz seni özlüyorum. Seni 
tanımaya başladığımda, görülmesi gereken bazı şeylerin var olduğunu bana göstermek için beni kendine doğru 
kaldırdın, ama henüz onu görmeye hazır değildim. Zayıf bakışımı parlaklığının gücü ile kamaştırdın; aşk ve 
dehşet içinde ürperdim. Senden uzakta yabancı bir yörede bulunuyordum, gökten gelen sesini duyar gibi oldum: 
Güçlülerin besiniyim; büyü sonra beni yiyeceksin. Bedeninin besini gibi beni kendinde değiştirmeyeceksin, ama 
sen bende değişeceksin. O zaman insanları kendi günahlarıyla eğittiğini ve ruhumu bir örümcek ağı  gibi 
kurumaya bıraktığını öğrendim ve kendi kendime şöyle dedim: Gerçek ne sonlu ne sonsuz uzayda 
yayılmadığından bir hiç midir ? Bunun üzerine bana uzaktan şöyle seslendin: “Gerçek vardır ben ben olanım”. 
Ve bunu insan yüreğinde nasıl duyarsa öyle duydum; artık kuşku duymuyordum. Kendisini görünen varlıklarla 
belli eden gerçeğin varlığından kuşku duymaktansa kendi varlığımdan kuşku duyarım.” Augustinus, Đtiraflar, 
Sekizinci Kitap, 10. 
732 R. A. Markus, aynı makale, s. 141. 



 245 

olmasının ruhun vaftizle başlayan,  kendini giderek daha iyiye yöneltme, yenileme 

süreci  hakkında yazdığı bir eseridir. Augustin burada Tanrı’ya mükemmel benzerliğe 

ulaşmanın Tanrı’nın mutlak vizyonunda mümkün olabileceğini vurgular.733 

 
 

     Melekler 

 

           Tanrı  canlı evreni yaratırken Tanrı Devleti’ni de var eder: Melekler Tanrı 

Devleti’nin önemli bir parçasını oluştururlar.734 Augustin Tanrı Devleti’nin kökeni 

hakkında konuşurken meleklerden bahseder. Kutsal kitaplarda melekler yaratılmış 

varlıklar olarak tanımlanırlar. 735 Melekler Tekvin’de yer almazlar; ancak yaratılış 

eksiksiz olarak gerçekleştiğine göre melekleri de kapsaması kanaatinde olan Augustin 

meleklerin dördüncü günde yıldızlardan önce yaratıldıkları sonucuna varıyor. Görüşünü 

şu cümlelerle dile getiriyor: 

 

Aslında Allah ışık olsun ve ışık oldu dediği zaman bu ışıktan meleklerin 

yaradılışını anlamak gerekirse, melekler Tanrı’nın Oğlu olarak 

adlandırdığımız herşeyi yaratan Tanrı’nın sarsılmaz ezeli ışığına katılmak 

suretiyle kesin olarak yaratıldılar736   

 

           Augustin ışığın karanlıktan ayrılmasını da iyi ve kötü meleklerin birbirinden 

ayrılmasını sağladığı kanaatine varıyor. Melekler kutsal varlıklar olarak yaratılmışlardır. 

Ancak Đlk günah yüzünden düşen insan da Tanrı Devleti’ne iyi meleklerle eşit bir 

mutluluğa kavuşacaktır. Augustin’e göre, hakiki mutluluk  ebedi,  yani  kesintisiz 

olmalıdır.737Öte yandan, Đblis’in doğası gereği kötü olduğu düşüncesini reddeder, çünkü 

bu görüş kötülüğü varlığın kendisinde gören Manici anlayışa uygundur. Augustin, 
                                                
733 R.A. Markus, aynı makale, s.142, Ayrıca bkz. Saint Augustin, De Trinitate, IX, 23, X,12, 29; XV, 16, 26, 23, 
43. 
734 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XI, 9. 
735 “Yıldızlar yaratıldığında, bütün melekler yüksek sesle bana övgüler yağdırdılar”: “Quando facta sunt sidera, 
laudauerunt me uoce magna omnes angeli mei”, Augustin, bu mısraın Latinca versiyonunu  Septuaginta’nın 
çevirisinden almıştır,  Gerard O’Daly, Augustine’s City of God, not. 8,  s.139. 
736“Ve Allah dedi ışık olsun ve ışık oldu,” Kitab-ı Mukaddes, Tekvin, I, 3; dixitque Deus fiat lux et facta est lux, 
Vulgata, Liber Genesis, I, 3, Saint Augustin, La Cité de Dieu, XI, 9. 
 
737 Saint Augustin, aynı eser, XI, 11. 



 246 

Yuhanna’nın “Şeytan yaratıldığı andan itibaren günah işlemeye başladı” cümlesinden 

hareketle738 kötülüğün yaratılmış varlığın kendisinden (cevherinden)kaynaklanmadığını, 

varlığın özgür iradesine (libero arbitrio) bağlı olduğunu savunuyor.739.  

 

           Đyi ve kötü meleklerin meydana getirdiği iki farklı toplum Tanrı Devleti, Dünyevi 

Devlet ayırımına bir tür başlangıç oluşturmaktadır.740 Kötü melekleri iyi meleklerden 

ayıran iradeleri arasındaki ( voluntas) farktır. Đyi melekler Tanrı iradesine bağlı olarak, 

O’nun ezeli ve hakiki dünyasında yaşarken  iken kötü melekler gurur ve kibirleri 

nedeniyle düşmüşlerdir. Her iki melek grubu yeryüzündeki rasyonal varlıkların 

mutluluğunu ya da mutsuzluğunu temsil etmektedirler. Mutsuzluk sadece  akıllı varlığa 

ait   bir kusur (vitium); ancak akıllı varlığın doğasına zarar vermiyor. Tanrı ve yarattığı 

evrendeki hiyerarşi varlıklar arasında bir derecelendirmeyi (gradus) ortaya koyuyor; 

ancak yarattığı varlıklardan hiçbiri ona karşı değil, çünkü Augustin varlığın karşısında 

sadece varolmayanın olabileceğini belirtiyor. Dolayısıyla, kötü melekler tanrısal akla 

aykırı bir doğaya sahip olamazlar, kötülüğün iyiliğin karşısında yer alması gibi kusur 

(vitium) da Tanrı’ya karşıdır. Kusur’un varlığı gücünü yitirmiş bir iyi’nin göstergesidir. 

Yaratılmış akıllı varlıklardaki kusurların varlığı bu varlıklara zarar verdiği gibi adil bir 

şekilde cezalandırılır; ancak akıllı varlıkların iyi doğalarını bozamaz, çünkü yaradılışın 

iyili ği ve güzelliği tüm evrene yayılmıştır.741 Akıllı varlıklardaki kusurlar kötü iradenin 

ortaya çıkışına yol açar. Augustin’e göre, kötülüğün fail nedeni yoktur, çünkü kötülüğün 

sebebi  kötülüğün kendisidir, dolayısıyla kötü irade kötülüğün tek nedenidir.742  

                                                
738 Kitab-ı Mukaddes, Yuhanna’nın mektubu, 3, 8. 
739 Saint Augustin, aynı eser, XI, 13. 
740 Kitab-ı Mukaddes, Yuhanna’nın mektubu, 3, 8,  Saint Augustin, La Cité de Dieu, XI,  34. 
741 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XII, 1-4. 
742 “Huius porro malae uoluntatis causa efficiens si quaeratur, nihil inuenitur. Quid est enim quod facit 
uoluntatem malam, cum ipsa faciat opus malum? Ac per hoc mala uoluntas efficiens est operis mali, malae 
autem uoluntatis efficiens nihil est.” Saint Augustin, aynı eser,  XII, 6. 



 247 

Cevherleri ve nitelikleri arasındaki farklar açısından varlıklar 

 

           Augustin Yaradılış’ın düzeni anlayışına paralel  bir hiyerarşi oluşturur: Birinci 

sırada yer alan  iyiliğin kaynağı yaradan Tanrı yer alır. Tanrı tek yalın ve değişmez olan 

varlıktır.743 Tanrı’da nitelik ve cevher birbirinden farklı değildir. Teslis’in bu yalınlığı 

bozucu bir etkisi yoktur. Yaratılmış varlıkların nitelikleri ve cevherleri birbirinden 

farklıdır: Beden yeniden dirilmiş haliyle daha önce kendinde olmayan bir nitelik 

kazanacak yani  artık bozulmayacaktır; ruhlar Tanrı’nın ezeli aklına katılırlar, bu 

nitelikleri onları ruh’un olağan cevherinden farklılaştırır. Mutluluğun da dereceleri 

vardır. Đnsanların mutluluğu meleklerinkinden farklıdır. Ancak Đlk günah’ı işlemeden 

önce  doğru ve imanlı bir yaşam süren insanların ve seçilmişlerin (sancti) Tanrı 

Devleti’nde yaşayacakları cennet mutluluğu diğer insanlarınkinden çok farklıdır.744  

 

           Augustin yaratılmış varlıkları da: ölümsüz-akıllı varlıklar olarak Melekler, 

ölümlü akıllı varlıklar olarak insanlar, hisseden varlıklar olarak hayvanlar; yaşayan 

varlıklar olarak bitkiler  ve cansız varlıklar olmak üzere sınıflara ayırır. Augustin bu 

sıralamayı doğanın düzeni olarak betimliyor.745 Bunun dışında yararlılık ve değer 

temelinde de bir düzen  de vardır. Bu düzeni şu benzetmeyle açıklamaya çalışır: “Kim 

bizi evimizde ekmeği fareye ya da parayı böceğe tercih etmeye itebilir?”746Diğer bir 

düzen de arzular ya da zevkler temelinde kurulur. Bunların dışında Augustin kurduğu 

hiyerarşide iyi insanları kötü meleklerin altına koyar. Moral hiyerarşi doğal hiyerarşi ile 

çakışmalıdır. 747  

 

     Hiyerarşik bir düzene göre kurulmuş evrende kötülük sadece kötülüğü isteme 

anlamında vardır. Tanrı şeytan’ı doğası gereği kötü olarak yaratmamıştır. Onu sadece iyi 

olanı denemek maksadıyla yaratmıştır. (temptatio)748 Augustin’e göre, antitezlerin 

                                                
743 “bonum solum simplex et ob hoc solum incommutabile, quod est Deus.” Saint Augustin, aynı eser, XI, 10. 
744 Saint Augustin, aynı eser, XI, 12. 
745 Saint Augustin, aynı eser, XI, 16. 
746 “Quis enim non domui suae panem habere quam mures, nummos quam pulices malit? “Saint Augustin, La 
Cité de Dieu,  XI, 16. 
747 Gerard O’Daly, aynı eser, s. 141. 

 
748 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XI, 17. 



 248 

(antitheta) birbirine yaklaşması söylemin güzelliğini ortaya çıkarır, evrenin güzelliği bu 

karşıtlık sayesinde kendini gösterir. Augustin Aziz Paulus’un  karşıtların birlikteliğini şu 

ifadeleriyle açık bir şekilde dile getirdiğini belirtiyor: 

 

Hakikat  kelamında,  Sallahın kudretinde; sağda ve solda  silahları ile, 

izzetle ve hakaretle, fena şöhretle, ve iyi şöhretle aldatıcılar gibi, fakat 

doğrular olarak; bilinmeyenler gibi, fakat iyi bilinenle olarak; ölenler gibi, 

ve işte, yaşıyoruz; tedip olunanlar gibi, fakat öldürülmeyenler olarak; 

mahzun olanlar gibi, fakat daima sevinenler olarak; hiçbir şeyi olmayanlar 

gibi, fakat herşeyi olanlar olarak, herşey de kendimizi tavsiye ederiz.749  

 

           Augustin’e göre, Kutsal Kitaplar’daki bazı bölümlerin birden fazla yoruma 

ihtiyacı vardır. Bu nedenle bazı hermenötik prensipler geliştirir. Tekvin I, 4-6 ‘ya iki 

farklı yorum getirir.750 Augustin’in hermönetiğine göre, karanlık düşmüş melekleri 

temsil ediyor. Moral karanlığın karşısında yer alan doğal karanlık’ın iyi olduğunu 

göstermek için yine Tekvin’e döner: Allah onları göklerin kubbesine koydu; ve Allah 

iyi olduğunu gördü.751 Augustin’e göre,  “gördü” yüklemi aslında “öğretti” anlamında 

kullanılmış. Tanrı şeyler hakkında eşzamanlı ve daimi bilgiye sahiptir. O’nun zaman 

içinde yer alan şeyler hakkındaki bilgisi zaman dışıdır (a temporel). 

 

   Tanrı neden yarattı sorusunun cevabını Platon’da buluyor:  

    

O halde oluşla evreni yaratanın onları neden yarattığını söyleyelim. Yaratan 

iyi idi, iyi olanda da hiçbir şeye karşı hırs uyanmaz. Hırs duymadığından 

herşeyin de elden geldiği kadar kendine benzemesini istedi. Bilge 
                                                
749 Kitab-ı Mukaddes, II Korintoslulara Mektup,VI, 7-10. Per arma iustitiae dextra et sinistra: per gloriam et 
ignobilitatem, per infamiam et bonam famam; ut seductores et ueraces, ut qui ignoramur et cognoscimur. quasi 
morientes, et ecce uiuimus, ut coherciti et non mortificati; ut tristes, semper autem gaudentes, sicut egeni, multos 
autem ditantes, tamquam nihil habentes et omnia possidentes. Vulgata, Ad Corinthos II VI, 7-10. 
 
750 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XI, 19, 20 / “Ve Allah ışığın iyi olduğunu gördü; ve Allah ışığı karanlıktan 
ayırdı. Ve Allah ışığa gündüz ve karanlığa Gece dedi.Ve akşam oldu ve sabah oldu, bir gün. Ve Allah dedi: 
Suların ortasında kubbe olsun, ve suları sulardan ayırsın.”  Kitab-ı Mukaddes, Tekvin I, 4-6. “et vidit Deus lucem 
quod esset bona et divisit lucem ac tenebras appellavitque lucem diem et tenebras noctem factumque est vespere 
et mane dies unus dixit quoque Deus fiat firmamentum in medio aquarum et dividat aquas ab aquis.” Vulgata, 
Liber Genesis, 4-6. 
751 Tekvin I, 18; “et praesssent dici ac nocti et dividerunt lucem ac tenebras et vidit.Deus quod esse bonum.” 
Vulgata, Liber Genesis, I, 18. 



 249 

insanların kanaatine göre oluşan evrenin düzeninin en esaslı ilkesi budur. 
752 

 

     Augustin iyi ve kötü’yü varlığın cevherine atfeden Maniciler’in753 bu tezlerinin 

kökeninde Stoa düşüncesinin yattığını belirtiyor. Stoa felsefesine göre, evren (mundus) 

zararlı bileşenleriyle birlikte güzeldir ve devlet düzenini andıran (Roma Cumhuriyeti, 

Cicero, De Re publica) bir düzene sahiptir. Zararın varlığı ya da yokluğunun doğal 

iyilik üzerinde bir etkisi yoktur. Tanrı bizi zararlı olduğuna karar verdiğimiz şeylerin 

yararları konusunda uyarır: Bir zehir fiziki veya ruhi bir hastalık için yararlı olabilir. 

Oysa Manici teoriler tanrısal cevherin hakiki doğasına kötülüğün bulaşamayacağını 

anlamamışlardır, aslında iyilikle kötülüğün güçleri arasında kozmik bir savaş yoktur. 

Maniciler ruh’un tanrısal cevherin bir parçası olmayan  doğasını da anlamamışlardır. 

Ancak evren hakkında olumsuz görüşlere sahip olanlar sadece Maniciler değildir. 

Origen’in ruh hakkındaki teorisine göre, ruhlar doğmadan önce işledikleri günahlar 

nedeniyle bedene hapsolunmuşlardır, evren kusurları düzeltme yeridir. Augustin 

Origen’in teorisini kutsal metinlere dayanarak çürütmeye çalışır: Kutsal Kitaplar’da  

yaratılmış evren Đyi’dir. Bu iyilik günah işleyen ruhların varlığı yüzünden zarar görmez. 

Augustin ayrıca Origen’in farklı türlü bedenlerin (havadaki demonlar, dünya üzerindeki 

insan bedenleri) ve günahların varolduğu tezine de karşı çıkar. Origen’in kurduğu 

hiyerarşi yanlıştır. 754 

 

    Augustin’e göre, yaratılış kendi başına Teslis gibidir: Baba yaratır, Baba Kelime 

aracılığıyla yaratır, yaratılış’ın Đyi’li ği ise Kutsal Ruh’tur.755  

 

     Teslis örneğinde, felsefe de  fizik, mantık (logica) ve etik olmak üzere üç bölüme 

ayrılır. Bu bölümlerin herbiri felsefe de belli bir konuya tekabül  eder: 

Pars physica: Doğal felsefe 

Logica: Rasyonel felsefe 

Ethica: Moral felsefe 

                                                
752 Platon, Timaios, 29-e. 
753 Manicileri (Manichees) sapkın (heretic) olarak niteliyor. 
754 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XI, 22. 
755 Saint Augustin, aynı eser,  XI, 24. 



 250 

         

Augustin ayrıca sanatçıda aranan yetenekleri de üçe ayırıyor: 

Natura: Doğal yetenek 

Doctrina: Eğitim 

Usus. Tatbikat (pratik) 

 

Bu yetenekler sanatçıya şu kazanımları getirir: 

Đngenium: Yetenek 

Scientia: Bilgi 

Fructus: Hoşnutluk ya da doyum. 

 

              Üçlü yapılardan biri de  insanın düşünme sürecine aittir: 

Varım,  

varolduğumu biliyorum,  

varlığımı  ve varlığım hakkıdaki bilgimi seviyorum. 

 

     Augustin’in düşünce sürecinin sonunda ulaştığı  bu üç cümleden  mürekkep 

ontolojik kanıtı  Descartes’in  ünlü cogito ergo sum’una esin kaynağı olmuştur. 

Augustin varoluşunu şu zincirleme akılyürütme yoluyla ispatlıyor: 

 

Eğer aldanıyorsam varım demektir, varolmayan aldanamaz; o halde, 

aldanıyorsam varım. Aldanıyorsam varolduğuma göre, varolduğuma 

inanmakla kendimi nasıl aldatacağım? Aldandığım takdirde varoluşum kesin 

olmuyor mu ? o halde,  aldanan ben olduğuma göre, varolduğumu bilmeme 

rağmen yine de aldanacağım; bununla beraber, varolduğumu bildiğime göre, 

kendimi hiçbir şekilde aldatmadığım kesin, Yani, varolduğumu bildiğim için 

varolduğum sonucuna vardığıma göre hiçbir şekilde yanılmıyorum. Çünkü 

varolduğumu bildiğim gibi, kendimi bildiğimi de biliyorum. Bu varlığı ve 

bilgiyi sevdiğimde, bildiklerime üçüncü bir elemanı, varlığından kesin 

olarak emin olduğum sevgimi de ekliyorum. Sevdiğim kesin olduğuna göre 

sevmem yanlış değil, ve yanlış ta olsa bir yanlışı sevmem daha az gerçek 

olmayacak ve bu sevgi hakiki değilse, haklı olarak  yanlış bir şeyi  sevmeye 

nasıl kapılacağım? Sevgimin nesnesi hakiki ve kesin olduğuna göre, 



 251 

sevgimin hakikiliğinden ve kesinliğinden kim şüphe edebilir ? Halbuki 

mutlu olmak istemeyen kimse yoktur ve varolmadan nasıl mutlu olunabilir 

?756 

   

           Varolma iradesi (se esse velle) bütün hayvanlarda doğal bir güdü, bilme ve 

algılama iradesidir,  ya da bitkilerde olduğu gibi  algılamaya benzer bir tecrübedir. 

Đrade  varolma-bilme ve sevme’den mürekkep üçlü yapıyı tamamlayan bir aşktır.757 Đyi 

insan sadece neyin iyi olduğunu bilen değildir, o aynı zamanda iyi olanı sevendir. Nasıl 

ki beden ağırlıği ile hareket ediyor, sevginin de ruh üzerinde onu taşıyan bir tür ağırlığı 

vardır. Augustin burada, sevgi ve ağırlık kavramlarıyla rasyonel varlıkları hayvanlar, 

organik ve inorganik varlıklara yakınlaştırıyor. 

 

         

     Ölüm 

 
         Stoa düşüncesine göre ölüm dünyadaki sefil hayattan çekilme yani bir tür 

kurtulma yoludur, Stoacılar bu nedenle intiharı meşru bir eylem olarak kabul ederler. 

Augustin’e göre, hiçbir kanun insana kendini öldürme hakkını vermez. (Đntihara 

teşebbüs eden bir suçlu bile olsa) Kişi kendi canına kıydığında cinayet işlemiş oluyor. 

Đsa’ya ihanet eden Judas, intihar ediyor. Suçlu olarak ölen Judas’ın bir değil iki suçu 

var: Biri Đsa’nın, ikincisi ise kendi hayatına kastetmesi. Cicero, Tusculanarum 

Disputationum’in birinci kitabına De contemnenda morte (Ölüm hakkında) adını 

vermiştir. Bu kitapta ölüm ve ruhun ölümsüzlüğünü tartışır. Socrates’in metodu ile 

hakikate en yakın sonuca ulaşacağını savunur. Bu çerçevede, ölülerin sefil (miserabilis) 

varlıklar olduğunu söylemek insanın sınırsız bir sefalet içinde doğduğunun 

göstergesidir: Augustin, Cicero’nun yaşadığı dönemden yüz bin yıl geriye gidildiğinde, 

o dönemden itibaren ölen herkes sefil olmalı der. Bu ölüler herhangi bir yerde 

                                                
756 “Sicut enim noui esse me, ita noui etiam hoc ipsum, nosse me. Eaque duo cum amo, eundem quoque amorem 
quiddam tertium nec inparis aestimationis eis quas noui rebus adiungo. Neque enim fallor amare me, cum in his 
quae amo non fallar; quamquam etsi illa falsa essent, falsa me amare uerum esset. Nam quo pacto recte 
reprehenderer et recte prohiberer ab amore falsorum, si me illa amare falsum esset? Cum uero et illa uera atque 
certa sint, quis dubitet quod eorum, cum amantur, et ipse amor uerus et certus est? Tam porro nemo est qui esse 
se nolit, quam nemo est qui non esse beatus uelit. Quo modo enim potest beatus esse, si nihil sit?”, Augustin, La 
aynı eser,  XI , 26. 
757 Augustin, aynı eser,  XI , 27. 



 252 

bulunamayacakları için sefil olarak nitelendiriliyorlar. Ancak, insanlar doğmadan önce 

de varolmadıklarına göre, doğmadan önce varolmadıkları için sefil idiler. Bu akıl 

yürütmedeki tutarsızlık varolma fiilinin artık var olmayanı inkâr etmesindedir, çünkü 

ölümden sonra var olmak mümkün olsa ve ölüm bütünüyle olumsuz sonuçlar doğursa, 

başımıza gelecek kötülükleri bertaraf edecek hiçbir kuvvet kalmayacaktı. Cicero’ya 

göre, ölüm hiçbir şekilde kötü bir şey değil, hatta daha çok iyi bir şey. Çünkü ölümün  

ardından  herhangi bir kötülük meydana gelmiyor, ölmek, sonuç itibariyle kötülüklerin  

bittiği yer,  bir sonuç.  

 

     Ruhun bedenden ayrılması konusunda Cicero tartışmasına Empedocles’in 

tarifiyle başlıyor, ona göre, ruh kalbe dalan kan. Diğer felsefecilerin bazıları beynin bir 

kısmı olduğu, diğer bazıları ise kalp ve beynin sadece ruhun ikamet ettiği bir yer 

olduğuna inandıklarını, bazı filozofların ruhun hava olduğuna, stoacı Zenon’un ise 

ateşten olduğuna inandığını belirttikten sonra, sözü Pisagor’la Platon’a getiriyor. 

Xenocrate Pisagor’un prensiplerine dayanarak sayılara çok büyük önem atfediyor ve 

ruhun bir sayıdan ibaret olduğunu söylüyor. Hocası Platon, ruhu üç bölüme ayırıyor. 

Bunlardan başlıcası kafada en saygın yeri işgal eden akıl, birinin adı  öfke, diğeri ise 

tensel arzular olan diğer iki bölümü yönetiyor. Öfke, göğüs bölümünde yerleşirken 

bedensel zevkler daha aşağıda bir yerde konumlanıyor. 

 

     Aristotoles, her şeyin prensibi olarak dünyada bilinen dört eleman dışında ruhun 

kaynağı olan beşinci bir eleman tahayyül ediyor. Düşünmek, öngörmek, öğrenmek, 

yaratmak, hatırlamak, sevmek, nefret etmek, üzülmek, sevinmek ve diğer benzer 

operasyonlar dört elemanın sonucudur; ancak adlandırılamayan bir beşinci eleman 

vardır. Aristoteles, bu elemena ruha kesintisiz ve sonu olmayan hareket anlamına 

gelecek özel bir isim veriyor. Cicero  Democritus’un ruhun atomlardan oluştuğunu 

savunduğunu da hatırlattıktan sonra, bütün bu savların hangisinin hakiki olduğunu 

ancak Tanrı’nın bilebileceğini savunuyor.758 Ruh, kalp, kan ya da beyin olsa, bedenin 

diğer parçalarıyla yok olmaya mahkum demektir. Hava olsa, dağılıp gidecek, ateş olsa 

sönecektir. Uyum olsa bozulacaktır. Dicearque’ye göre, ölümden sonra ruh yoktur. 

                                                
758 Bu noktada, Cicero Tek tanrı varlığını öngörüyor gibi görünüyor. Cicéron, Les Tusculanes, livre I, 2 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Cicero_tusculanesI/lecture/1.htm. 



 253 

Bedenden geriye hiçbir şey kalmıyor. Dolayısıyla ruh da sadece dünyada yaşarken var. 

Cicero, Yeni Platoncular gibi ölümden sonra ruhun göğe hakiki ülkesine gidebileceğini 

varsaymanın hoş olacağını belirtiyor759 

 

     Augustin, insanların ebedi bir hayata kavuşması hakkında, Apuleius’un  insanlar 

ölümlü olmalarına rağmen soylarının ebedi olduğu göndermede bulunarak760 Đncil’de 

insanlığın en az 6000 yıl önce yaratılmış olduğunun kaydedildiğini belirtiyor. 

(Augustin’in seküler kronoloji yerine Kutsal kitabın kronolojisini  tercih ettiği 

görülüyor).761 Augustin Đncil’deki kehanetlerin yerine geleceğine inanıyor ve Đncil’deki 

tarihi bilgilerin doğru olduğunu kabul ediyor. Augustin’e göre, Dünyevi hayatın 

başlangıcı tarihsel zamanın başlangıcıyla çakışıyor.762  

 

           Augustin  insanlık tarihi ile evren hakkındaki diğer teorileri sayıp döküyor. 

Bunlar arasında sayısız evrenler teorisi ile, döngüsel hareketler evreni teorilerini 

irdeliyor. Augustin’e göre, Đsa insanların günahlarını üstlenerek öldü ve ölüler 

arasından yeniden dirildi ve insanları zamanın içinden ezeli dünyaya taşıyacak, 

döngüsel teori ise sahte bilgelerin yanlışlarla dolu biliminden başka bir şey değil. 

Augustin, ruhların döngüsel göçleri teorisinin insanın ebedi mutluluğu yaşamasının 

önündeki en büyük engel olduğunu savunuyor. Ayrıca, sonsuzun tanrısal akıl tarafından 

dahi bilinemeyeceği varsayımından hareketle olayların ve şeylerin döngüsel gel-gitleri 

gibi her türlü bitimsizliğin (infinitas) Tanrı’da son bulduğunu, Tanrı’nın bilgisine 

sığmayan hiçbir bitimsizliğin olamayacağını savunuyor.763  

  

           Tanrı tüm insanlığın tek bir insanın, Adem’in soyu olarak çoğalmasını istemiştir. 

Tanrı bunu insanlığın birliğini, uyumunu  arzu ettiği için yapmıştır. Đnsan’ın doğası 

meleklerle hayvanların arasında orta yerdedir. Ve insanlığı barışa ya da şiddete 

                                                
759 “Doğadan edindiğimiz izlenimler, bize tanrıların varlığı hakkında pek fazla bir şeyler söylemiyor; bu 
durumda, akıl yürütmekten başka bir çare kalmıyor; ancak tüm halkların onayı ile ruhun ölümsüz olabileceğini 
öğreniyoruz. Akıl yürütme ile ölülerin cehenneme gidebileceğini düşünüyoruz. Cicéron, Les Tusculanes , II, 11 
760 “singillatim mortales, cunctim tamen uniuerso genere perpetui,” Apulée, A propos du Dieu de Socrate, IV-VI. 
761 Gerard O’Daly, aynı eser, s. 148. 
762 Augustin, La Cité de Dieu,  XII, 11-13. 
763 “Quapropter si, quidquid scientia conprehenditur, scientis conprehensione finitur: profecto et omnis infinitas 
quodam ineffabili modo Deo finita est, quia scientiae ipsius inconprehensibilis non est..” Augustin, aynı eser,  
XII, 18. Ayrıca bk. livre XII, 14. 



 254 

yöneltecek iradeye sahiptir.764 Augustin erkek ve kadının hikayesine sembolik  anlam 

vererek yorumlar: Tanrı’nın biçimlendiren eli  görünür sonuçları görünmeyen 

vasıtalarla yaratır. Đlk insanların yaradılışı doğa kanunlarına tabi değildir. Augustin 

Aristoteles’in metafiziğinden esinlenerek maddenin bir formu olsa da Tanrı’nın 

anlaşılması mümkün olmayan fail nedenlere bağlı  olarak insanın iç formu olan  cevheri 

yarattığını ifade ediyor. Yaradılış efsanesi  olan Tekvin  hayal ürünü bir tasarım 

değildir. Tekvin’de melekler Platon’un  Timaios’undaki alt düzey tanrıları gibi  

insanların yaradılışında rol üstlenmezler.765  

 

           Ölüm Adem’in işlediği ilk günah’ın sonucu olarak insanlara verilen cezadır ve 

çocuklardaki fiziksel rahatsızlıklar gibi insanlar tarafından doğal bir son olarak kabul 

edilmiştir.766Hatta, Vaftiz ‘e rağmen ölüm imanı kuvetlendiren bir vasıta olarak kalır. 

Hıristiyanların maruz kaldıkları işkenceler, katliamlar (Martyrdom) ölüme karşı 

duyulan korkunun  yenilmesinde  en seçkin örnek olarak ortaya çıkmıştır, katleden 

onları iman etmekten vazgeçme ile ölmek arasında karar vermeye zorladığında, onlar 

ölümü tercih etmişlerdir, çünkü diyor Augustin  doğru olanlar adalete ilk karşı gelenler 

gibi inanmadıkları için azap çekmiş olmaktansa iman ederek azap çekmeyi  tercih 

ederler. Bu suretle, günahın cezası adaletin aracı haline gelir, Augustin’in ifadesiyle,  

ölüm günahın bedelidir. Ancak tek başına ölüm bir kötülük (malum) olarak 

kalır.767Bedenin ruhtan ayrılması  doğal olmadığı gibi insana verilmiş bir cezadır, 

çünkü bedenin ruh’tan ayrılmasını ruh’un Tanrı’dan ayrılması takip eder,768 Augustin, 

burada ‘ruh’un ölümü’ adını verdiği ikinci tür bir ölüm kavramı getiriyor. Ruh’un bu  

dönüşü olmayan cezası Tanrı’nın  insanı tamamen terketmesi anlamına geliyor. Đyi bir 

insan için ölümün iyi sonuçları var, çünkü doğru insanların bedenlerinden ayrılmış 

ruhları huzur bulurken, iman etmeyenlerin (impii) ruhları  azap içinde kıvranır, iyilerin 

                                                
764 Saint Augustin, aynı eser,  XII, 22. 
765 Zeus tanrılara hitabında şu öğütleri veriyor: “Sizi yarattığım zaman gösterdiğim kudreti taklid ediniz. Onlarda 
ölümsüzlerin adını taşıyan, tanrılık denen ve aralarında sizin peşiniz sıra gelmeye hazır olanlara hükmeden bir 
şey bulunması gerektiği için, size bu şeyin tohumunu, ilkesini ben kendim vereceğim. Alt tarafına gelince, bu 
ölümsüz kısma ölümlü bir kısım ekleyerek canlı varlıklar yaratın, onları dünyaya getirin, yiyecek verin, üretin, 
öldükleri zaman da onları tekrar yanınıza alın.” Platon, Timaios, 41, s. 39. Bazı Platoncuların düşündükleri  gibi 
melekler insan bedenlerinin yapıcıları olarak tahayyül bile edilemezler. Augustin,  aynı eser,  XII, 25-27. 
766 Augustin,  aynı eser,  XIII, 3, 15. 
767 Augustin,  aynı eser,  XIII, 5-7. 
768 Augustin,  aynı eser,  XIII, 6. 



 255 

ruhları cennete eşsiz mutluluğu tadarken, diğerlerinin ruhları ebedi ölüme (aeternam 

mortem) ya da, diğer bir deyişle ikinci ölüme mahkum olurlar.769  

 

           Augustin’e göre,  ölüm ölmekte olan insan için  kötüdür; ancak iyi insanlar bu en 

büyük kötü’den istifade ederler. Ölüm bir kere meydana geldiği zaman iyi ya da kötü 

olamaz. Ölmekte olan acı çekmektedir, çünkü hayattan henüz ayrılmamıştır, ancak ölü 

olarak adlandırılır. Ölmekte olanlar ruhları henüz kendilerini terketmemiş olanlardır. 

Dolayısıyla ölmekte olan kişi hem ölmekte hem de yaşamaktadır, çünkü ruh bedende 

durdukça hayat devam eder. Augustin :“Eğer herhangi birinin aynı anda ölmekte ve 

yaşamakta  olması mümkün değilse, ölüm sürecinin neresinde yaşamakta olacaktır ?” 

diye soruyor ve cevabı bilmediğini belirtiyor.770 Augustin burada  ölümün anlamını 

sorgulamaktadır: Ölümden sonra ruh hayatta kaldığına göre, kişinin iyi ya da kötü 

olduğunu ölümün kendisi değil ruhun durumu gösteriyor. Ölümün (mors) meydana 

gelmesi insanın ölümünden önceki durumuyla ilgili bir olgu, çünkü ölmekte olmak 

(moriens) doğum anından itibaren beklenen bir şey. Paradoksal olarak  insan ölüm vuku 

bulana dek hem hayatta hem de ölmekte olduğu bir süreç içinde bulunuyor. Augustin 

şaşırtıcı bulduğu bu durumun  insanın aynı anda uyanık ve uyuyor olması gibi bir şey 

olduğuna işaret ediyor. Yaşamakta olan insan ölümden önceki, ölmüş insan ölümden 

sonraki aşamada bulunuyor. Ölmekte olmak ise şimdi’ye, yani  içinde bulunduğumuz 

an’a tekabül ediyor. Ölüm gibi zaman da bir hakikat; ancak tarifi son derece zor.771  

 

           Tanrı koyduğu yasayı çiğneyen insanlara ruh ve bedenin ölümü cezasını verir. 

Beden ve ruhun birlikte ölümüne Augustin birinci ölüm diyor. Đkinci ölüm ise Tanrı 

tarafından terkedilen ruhun bedeniyle birleşmiş halde ebedi azaba mahkum edilmesidir. 

                                                
769 Augustin, aynı eser,  XIII, 8. 
770 “nec simul quisquam potest esse uiuens et moriens: nescio quando sit uiuens”. Augustin, aynı eser, XIII, 9. 
771 Augustin, aynı eser,  XIII, 9-11; Augustin burada ölümün yanısıra zaman problemini ele alıyor: Şu iki zaman, 
geçmişle gelecek zaman, geçmiş artık olmadığına ve gelecek te gelmediğine göre nasıl varlar ? Şimdiki zaman 
hep şimdi olsaydı geçmişe gitmeseydi, o zaman ‘zaman’ olmaktan çıkıp ebediyet olurdu. Öyleyse, ‘şimdi’ nin 
zaman olabilmesi için geçmişe akması gerekiyorsa o zaman ona nasıl vardır diyebiliriz ? Madem ki varolmasının 
nedeni varolmayı terketmesi oluyor, kısacası ona zaman olmamaya yöneldiği için gerçekten zamandır 
diyebiliriz. Augustinus, Đtiraflar . Onbirinci Kitap, XIV. 



 256 

Tanrı’nın Adem’le Havva’yı tehdidi772 birinci ya da ikinci, bedenin ya da ruhun ölümü 

olsun her türlü ölümü kapsar. Ancak ölüm sadece ilk insanın düşüşünün bir sonucu 

değildir. Diğer sonuç, cinsel istekler söz konusu olduğunda ruhun beden üzerinde 

kontrolünü kaybetmesidir.773 “Adem’in işlediği Đlk günah ruhun ilk ölümüdür. Bedenin 

ruhtan ayrılması olarak anlaşılan ölüme gelince, Platoncular (Augustin Porphyrius’u 

kasdediyor) bu ayrılığı ceza olarak kabul etmezler.”774 Augustin bedenin ruhu 

ağırlaştırmasının bedenin kendisinden değil bozulmaya mahkum olmasından 

kaynaklandığını düşünüyor.775 

 

          Augustin, Platon’un Timaios’unda Zeus’un hitabettiği tanrıların varlıkları bir 

beden içinde yaratmalarının776 yanısıra, Vergilius’un ruhların arındıktan sonra tekrar 

birer bedene kavuşmak üzere geri dönüşlerini anlattığı mısralarında777 yeniden bedene 

bürünme (reincarnatio) dogması’nın kanıtlarını buluyor.  

   

            Augustin, Adem’le Havva’nın yasak ağaçtan koparttıkları meyvenin kötü 

olmadığını, kötü olanın yasağı çiğnemek olduğunun altını çiziyor. Yasağa karşı gelerek 

günah işleyenlerin bedenleri ile azizler olarak nitelediği seçilmiş Hıristiyanların 

yeniden dirilmiş bedenleri arasında ayırım yapıyor. Adem ve Havva  Cennet’te nefsine 

düşkün insanın hayvani bedenlerine778sahiptiler ve hayvani bedenlerini doyurabilmek 

için yeme ve içme ihtiyacı duyuyorlardı, ölümün ve yaşlılığın yıkımından 

kurtulabilmek için hayat ağacının meyvelerinden tadıyorlardı; ancak seçilmişlerin  

spiritüel bedenleri  yeme ve içme yeteneğine sahip olsalar da bu ihtiyacı 

                                                
772 “fakat iyilik ve kötülüğün bilme ağacından yemiyeceksin; çünkü ondan yediğin günde mutlaka ölürsün, 
Kitab-ı Mukaddes, Tekvin II, 17. “de ligno autem scientiae boni et mali ne comedas in quocumque enim die 
comederis ex eo morte morieris,”  Vulgata, Liber Genesis, II, 17. 
773 Augustin, La Cité de Dieu, XIII, 13.  
774 Bk.” Ruhların göçü ve Diriliş”  bölümü. 
775  Augustin, Platon’un demiurge’u  tarafından yaratılan tanrılar olarak gökteki kürelerin de birer maddi varlık 
olduklarını hatırlatıyor. 
776 Augustin Platon’un Diyaloglar’ından Phaedruas’tan isim vermeden alıntı yapıyor. 
Platon, Phèdre, 248-249. 
 
777 Vergilius, L’Enéide, VI, 750-751.  
778 “Fakat nefsani adam, Allahın Ruhunun şeylerini kabul etmez; çünkü kendisi için akılsızlıktır ve onları 
bilemez, çünkü ruhani suretle muhakeme olunur “Kitab-ı Mukaddes, I Korintoslulara Mektup, 2,14; “animalis 
autem homo non percipit ea quae sunt Spiritus Dei stultitia est enim illi et non potest intelligere quia spirilitaliter 
examinatur,” Vulgata, Ad Corinthos, I, 2, 14. Augustin’e göre, Paulus Korintoslulara Mektubu’nda animalis 
(hayvani) beden ile tene göre ya da insana göre (secundum hominem) yaşıyan insan’ı aynı anlamda kullanıyor. 



 257 

hissetmeyeceklerdir, çünkü bedenlerinin spiritüel doğası fiziki varlıklarından bir şey 

eksiltmez ama ruhları bedenlerini kontrol altında tutar.779 Augustin Tekvin’in tarihsel 

anlamına vurguda bulunur: Cennet  dört ırmağı, adalet, ölçülülük, ılımlılık. cesaretten 

oluşan dört temel erdemi, ağaçları ile  mukaddes yaşamı temsil edebilir; ancak Cennet 

Augustin’e göre, aynı zamanda, Kilise’yi sembolize ediyor: Augustin’in 

hermenötiğinde Cennet’in dört nehri dört Kutsal kitabı; meyve ağaçları azizleri 

(sanctii); ağaçların meyvelerinden azizlerin iyi ahlâkını; hayat ağacı ise azizlerin azizi 

Đsa’yı sembolize ediyor. Augustin hermenötiğinin (exegesis) esin kaynağı olarak 

Paulus’un şu sözlerine göndermede bulunuyor: “Ve hepsi ayni ruhani içeceği içtiler; 

çünkü artlarınca gelen ruhani kayadan içiyorlardı; ve o kaya Mesih’ti.”780  

       

                    Tekvin’deki  “Ve Rab Allah yerin toprağından adamı yaptı, ve onun burnuna 

hayat nefesini üfledi; ve adam yaşıyan can oldu”781  cümlesinde canlı  insan Ruh’un 

aktivitesini gösterir. Augustin burada, insan ruhunu tanrısal cevherin bir parçası gibi 

gösteren Origen’in doktrinin karşısına çıkıyor.782 Aynı zamanda insanın 

biçimlenmesinde Teslis’i (Baba Oğul ve Kutsal Ruh) dışarıda bırakan bir yoruma da 

kapıyı kapatmak istiyor. Kutsal Ruh söz konusu olduğunda  grekçe pneuma kelimesinin 

kullanıldığına,  pneuma kelimesinin de  her zaman Spiritus’la  aynı anlama gelmediğine 

dikkat çekiyor.783 

 

                    Đnayet, ten ve ruh, irade, aşk ve tutkular; Đlk günah ve cezası, arzu, utanç ve 

çoğalma gibi  Augustin etiği ve psikolojinin ana temaları XIV kitapta  irdelenmektedir.  

 

                    Augustin ten (caro) söz konusu olduğunda Kutsal Kitaplar’ın özellikle bedene 

göndermede bulamadıklarını, genel anlamda insana, ve dünyevi hazza olduğu kadar, 

                                                
779 Augustin, La Cité de Dieu, XIII, 21, 22.  
780 Kitab-ı Mukaddes, Korintoslulara Mektup, I,10, 4; et omnes eundem potum spiritalem biberunt, bibebant 
autem de spiritali consequenti eos petra petra autem erat Christus,  Vulgata, Ad Corinthos I, 10, 4. 
781 Kitab-ı Mukaddes, Tekvin, II, 7; formavit igitur Dominus Deus hominem deo de limo terrae et inspiravit in 
faciem eius spiraculum vitae et factus est homo in animam viventem. Vulgata, Liber Genesis, II, 7. 
782 Augustine Manicilerin buna benzer  doktrinini eleştiriyor, bu doktrine göre insana üflenen hayat nefesi 
Tanrı’nın bir parçası. S. Aurelii Augustini, , DE GENESI CONTRA MANICHAEOS, II, “Quid in Scripturis 
vocetur spiritus hominis” 8, 11, http://www.sant-agostino.it/latino/genesi_dcm/index.htm /    Gerard O’Daly, 
aynı eser not. 35, s. 153. 
783 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XIII, 23. 



 258 

kıskançlık ve özenme gibi zaaflara da göndermede bulunduklarına dikkat çeker. 

Epikürosçular ve Stoacılar Hıristiyan bakış açısından  felsefeyi tene göre, yani dünyevi 

hayata göre kurmuşlardır. Beden kendi başına günahın sebebi olamaz, zaten ruhtaki 

kötülüğün varlığı bedenin hatalı ve zaaf içindeki yaşamın kaynağı olmadığını 

göstermektedir. Kötülüğün ana kaynağı ben merkezli (secundum se ipse vivere) bir 

kurala göre yaşamaktır. Bu tür yaşam şeytan ve insanın ortak özelliğidir.784  

 

                    Ten-Ruh ayırımı başka türlü de açıklanabilir: Đnsanların tene göre yaşaması 

dünyevi yaşamın değerleri ve ölçütlerinin ifadesidir. Öte yandan ruh’a göre yaşamak 

hakikatin ölçütlerine, Tanrı’ya  göre yaşamak demektir. Ben sevgisi Tanrı’yı hiçe 

saymaya kadar giden dünyevi yaşama ait bir sevgidir, Tanrı’sevgisi ise tam tersine 

insanın kendisini hiçe sayarak Tanrı’ya yönelmesidir, bu sevgi hakiki Tanrı’ya tapma 

demektir ve karşılığı ise seçilmiş olan azizlerin arasına katılıp Tanrı Devleti’nde ebedi 

mutlu hayata kavuşmadır.785 Augustin ruh’u ya da zihni günaha karşı sorumlu kılarak 

Hıristiyan düşüncesinin Manici ve Platoncu görüşten farklılığını vurgular. Maniciler 

bedeni kötülüğün cevheri olarak kabul ediyorlardı. Platoncular ruhun bedene sahip 

olmasında ya da kavuşmasında insanların tutkulara karşı  zaafiyetinden önemli rolü 

olduğu görüşünde idiler, Augustin, bu noktada,  görüşünü kuvvetlendiren kanıtı Aeneid 

destanında bulur. Vergilius ruh’un, hatta arınmış ruhun kendi başına, tutkular 

doğurabileceğini kabul etmektedir.786 

 

     Bireyin ahlâki tutumunu belirleyen en önemli unsur irade’nin hareket ettiği 

yöndür. Đrade doğru bir çizgide ilerliyorsa tutkulardan müspet yönde istifade eder. 

Augustin iradeyi şöyle tanımlıyor:  “Önemli olan insan iradesinin karakteridir. Eğer 

yolundan sapmışsa, hareketleri de yolundan çıkacaktır; eğer doğru yolda ise, erişilmez 

olmakla kalmayacak, aynı zamanda övgüye değer olacaktır.”787 Augustin iradeye bağlı 

olarak  dört adet tutku saptar: Arzu ya da sevinç arzu ettiğimiz şeye duyduğumuz 

                                                
784 Saint Augustin, aynı eser,  XIV,  3. 
785 Marcel Neusch, La Cité de Dieu, Itinéraires augustiniens, 2005. “La Cité de Dieu”, no. 16; “Les enjeux des 
controverses”, no. 28, s. 4-5.  
 
786 Virgile, L’Enéide, VI, 719-721. 
787 “Interest autem qualis sit uoluntas hominis; quia si pe: uersa est, peruersos habebit hos motus; si autem recta 
est, non solum inculpabiles, uerum etiam laudabiles erunt”, Augustin, La Cité de Dieu,  XIV, 6. 



 259 

sempatidir. Korku ya da keder istemediğimiz birşeyden uzaklaşmak istediğimizde 

ortaya çıkar. Korku olmasını istemediğimiz bir şey meydana geldiğinde hissettiğimiz 

duygudur, kederi ise birşeyin arzumuz hilafına  meydana gelmesi halinde hissederiz. 

 

     Temel mesele, isteme ve sevme arasında ilişkinin nasıl kurulduğudur. Tanrı’ya 

göre (secundum Deum) yaşıyanlar  iyi’yi seven insanlardır.788Heyecanlara gelince,  

Augustin bu hisleri de sevgi bağlamında ele alır; sevgi kötü ise heyecanlar da kötü 

olacaktır, sevgi iyi ise tam tersine bir durum söz konusudur. Augustin sevgi kelimesinin 

karşılığı olarak Kutsal Kitap’tan aldığı: amor, caritas, dilectio kelimelerini ve bu 

kelimelere ait fiilleri kullanır.  Kısaca irade gibi  sevgi (aşk) de hareketinin yönüne ya 

da hedefine göre iyi  ya da kötü olarak nitelendirilir. 

 

     Stoacılar özellikle bilge kişilerin tutkularından tamamen arınabileceğini 

savunuyorlardı. Stoacılara göre, bilge kişi arzu etmekten çok, ister, sevinmek  yerine 

hoşnutluk duyar, korku duymak yerine tehlikeye karşı hazır olmayı tercih eder. 

Stoacılar, kendi görüş açılarına göre, keder insanı pişmanlığa sevkettiği için yararlıdır; 

ancak bilge’nin ruhuna nüfuz edemez, çünkü o pişmanlık duyacağı bir şeyi 

yapmayacaktır, zira kötülük yapma yeteneğine sahip değildir. Bir deli için dahi yararlı 

olabilecek kederi bilge’ye yasaklarlar.789Stoacılar, hüzün ve kedere tekabül edebilecek 

kararlı bir ruh hali tanımlayamamışlardır. Augustin tutkularla kararlı ruh halleri 

arasında bir fark görmez.  Bu hususta, kutsal Kitaplar’dan ve Terentius, Cicero ve 

Vergilius gibi  seküler Roma yazarlarından verdiği örneklerde heyecanların tarifinde iyi 

ve kötü ayırımının yapılmadığını gösterir.790 Vardığı sonuç şudur:  

 

Böylece, istemek, ihtiyatlı davranmak, memnuniyet, diğer bir ifadeyle, 

arzular, korkular ve sevinçlerin hepsi kötüler ve iyilerin ortak hisleridir; bu 

                                                
788 Augustin, La Cité de Dieu,  XIV, 6. 
789 Augustin, aynı eser, XIV, 8.  
 
790 Gerard O’Daly, Augustine’s City of God, s. 155. 



 260 

hislerin iyi ya da kötü olması iradenin doğru yoldan çıkmış olması, ya da 

doğru yolda olmasına bağlıdır.791 

 

  Augustin, Hıristiyanların yerine göre heyecanlara kapılabileceklerini, ebedi 

cezadan, günah işlemekten korktuklarını, işlenmiş günahlar karşısında ızdırap 

duyduklarını, Stoacılar’ın tutarlı olmayan ruh hali olarak tanımladıkları keder, hüzün 

gibi hislere de kapılabileceklerini vurguluyor. Augustin’e göre,  bütün bu hisler insan 

olmanın getirdiği zayıflıktan kaynaklanıyor. Halbuki Đsa için zayıflık aynı zamanda 

kudretinin göstergesi. Ölümlü insan güçsüzlüğünün ağırlığını üstünde taşır. Ancak 

mutlak duyarsızlık adaletin kusurudur. Paulus’tan yaptığı alıntıda792 hüznün tövbe 

etmeye götürdüğünü vurguluyor. Đsa’nında heyecanlar duyduğuna, üzüldüğüne, 

kızdığına, insani arzuyu anlamış olduğuna dikkat çekiyor. Bütün bu heyecanların 

hastalık ya da kötü tutkular olarak adlandırılamayacaklarına değinen Augustin, insanlar 

arasında yaygın olmalarının nedeninin insanlığın tarihsel durumundan ve de hissi 

zaaflarından kaynaklandığı kanaatindedir. Đsa  bir insan olarak sahip olduğu bu hisleri 

isteyerek duymuştur. 

 

           Augustin, Stoacılar’ın apatheia adını verdikleri tutkulardan sıyrılmaya dayanan 

özgürlük ideallerine mesafelidir. Cicero’dan yaptığı alıntıda 793Stoacı ideali zihinsel 

açıdan insani niteliklere sahip olmamak ve bedensel açıdan duyarsızlık olarak 

tanımlıyor. Apathia’yı ruhun duyarsızlığı olarak adlandırmak bu duyarsızlığın kusurların 

(vitium) en büyüğü olduğunu görmemektir. Kısaca, Augustin  “apathia her türlü korku 

hissini ortadan kaldırıyorsa, bu hayatı terkedip gitmek gerekir, doğru olarak yaşamak 

istiyorsak Tanrı’ya göre yaşamalıyız”diyor. 

 

                                                
791 “Proinde uolunt cauent gaudent et boni et mali; atque ut eadem aliis uerbis enuntiemus, cupiunt timent 
laetantur et boni et mali; sed illi bene, isti male, sicut hominibus seu recta seu peruersa uoluntas est”. Saint 
Augustin, La Cité de Dieu, XIV, 8. 
792 Kitab-ı Mukaddes, II, Korintoslulara Mektup, 7, 8-11. Çünkü seviniyorum, mahsun olduğunuzdan değil, fakat 
tövbe için mahzun olduğunuzdan seviniyorum 7, 9, nunc gaudeo non quia contristati estis ad ad paenitentiam 
contristati enim estis secundum Deum ut in nullo detrimentum patiamini ex nobis, Vulgata, II, Ad Corinthos, 7, 
9; Saint Augustin, aynı eser,  XI, 9. 
793 Cicéron, Les Tusculanes, III, XIV, 32. 



 261 

           Cennet’te Adem ve Havva, korku, keder ya da acı gibi hisler duymazlar fakat 

birbirilerini ve Tanrı’yı  sevdikleri için hoşnutluk duygusunu tecrübe ederler. Cennet’te 

aşk ve sevinç kutsanmışlara ait hislerdir. Đlk günah öncesi koşullarla Cennet’teki 

koşullar birbirinden farklı değildir.794 Herşeyi bilen Tanrı Adem’in günah işleyeceğini 

de bilir. Đnsanlarda günah işleme kapasitesi onların hiçten (ex nihilo) yaratılmış 

olmalarından kaynaklanır. Adem ve Havva’nın durumu söz konusu olduğunda, Şeytan 

Havva’yı aldatmak üzere harekete geçer; ancak Havva Adem’i kandırmaya çalışmaz, 

ikisinin beraberliği nedeniyle, Adem yasayı isteyerek çiğner. Sonuçta, Havva onun 

dostudur. Belki de işlediği kabahatin çok büyük olmadığını affedilebilebileceğini 

düşünmüş olabilir. Adem’in kusurunu önemli kılan itaatsizliğidir.795Đtaatsizliğin 

kökeninde gurur vardır ve insanı mutlak iyi’nin uzağına atar. Kötülük kötü fiili önceler. 

Bu fiil ontolojik bir kaybı içermez, fakat hiçliğe doğru bir yaklaşmadır. Gururun insanı 

kendini yücelmiş hissetmesine neden olması insanı küçültür, alçak gönüllülük ise insanı 

yüceltir. Alçak gönüllülük Tanrı Devleti’ne özgüdür gurur ise Dünyevi Devlet’e aittir. 

Adem’in Đlk günah’ı  takiben Havva’yı suçlama girişimini, Havva’nın da yılanı suçlama 

girişiminde gurur rol oynar. Birbirlerini bağışlama teşebbüsleri ise hatalarını 

birleştirir.796 Onları itaate davet eden Tanrı, yasasını  ve itaat etme özgürlüğünü (libera 

servitus) onlara göstermek istedi. Đlk itaatsizlikten sonra insan bedeni  zihnine itaat 

etmemeye başladı. Arzu, acı, yaşlanma ve ölüm bu itaatsizliğin sonucu olarak ortaya 

çıktı. Augustin Platoncular’ın, bedenin hastalıkların kaynağı olduğu görüşüne karşı 

çıkıyor.797 Libido  öfke, hırs, inatçılık ve kibir  ve benzeri  birçok tutkuyu ifade etmek 

için kullanılabilir,798 fakat özünde cinsel arzu’yu işaret eden bir kelimedir. Augustin 

cinsel arzunun diğer arzulardan ayrı olduğunu vurguluyor. Çünkü bu arzu irade dışı 

meydana geliyor.799 Augustin utanç duygusunun cinsel organın kontrol dışı 

hareketinden kaynaklandığı görüşünde.800Öfke, insanı şiddete başvurmaya 

sevkettiğinde, bu durum irade’nin heyecana kapılmaya  bir tür onay vermesi anlamına 

                                                
794 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 10. 
795 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 12. 
796 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 14. 
797 Saint Augustin, aynı eser, XIV, 15.  
 
798 Bonner’den aktaran  Gerad O’Dally, aynı eser, s.157, Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 15. 
799 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 15. 
800 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 15. 



 262 

geliyor; ancak cinsel arzular söz konusu olduğunda, irade devre dışı kalıyor ve arzu 

bedene hükmediyor. Augustin’e göre, Düşüş meydana gelmeseydi cinsel arzunun 

insanlığın çoğalmasını sağlayan bir güç haline gelmesi mümkün olmayacaktı. Maniciler, 

bir  çocuğun sadece arzunun neticesi dünyaya getirilmesini kabul etmemiş ve cinsel 

arzuyu mahkum etmişlerdi. Augustin’in görüşü farklıdır, çünkü Tanrı insanların 

çoğalmasını emretmiştir, dolayısıyla, Augustin’in inancına göre, ilk insanlar cinselliğe 

sahip olarak yaratıldılar, anatomik yapıları da yaşayan herkesinki gibi idi. Augustin’e 

göre, azizlerin sayısını çoğaltarak, Tanrı Devleti’nin yurttaşlarını tamamlayacak olan 

insanların çoğalması için günah zorunlu olarak varolmuştur. Augustin,  Đlk günah öncesi 

döneme  ait  cinsel arzunun iradenin emrinde olduğunu tahayyül etmiştir. Orada ne 

utanma, ne suç ne de müstehcenlik vardır. Đnsanın istediği gibi yaşaması mutluluğun ön 

koşuludur. Ancak bu mutluluğa mevcut hayatımızda kavuşamayız. Sabırlı olmak ve 

başkasından yüklü bir şey almak aynı türden bir mutluluk  olarak kabul edilmiyor. 

Mutluluğu istemek ebedi yaşamı istemek demektir.801Adem’le Havva Cennet’te 

diledikleri gibi Tanrı’nın emrine itaat ettikleri sürece mutlu yaşadılar. Cennet’in ılımlı 

iklimi onların coşkusuyla uyumlu hale geldi, onların ilişkisi de  aynı şekilde uyumluluğu 

sergiledi. Augustin’e göre, bu hiçbir çaba harcamadan elde edilen mutluluktur. 

 

 Kutsal Kitaba göre tarih, Đki sitenin hikayesi 

 

  Augustin’in  Kutsal kitaplarda Tanrı Devleti ve Đsa’nın izini sürme gayreti içinde 

olduğunu görüyoruz. Hocası Ambrosius (Milano Piskoposu)dan öğrendiği exegesis 

yöntemi ile kutsal tarihi amacı doğrultusunda nasıl ustalıkla yorumlayarak ilerlediğini 

müşahede ediyoruz. Augustin ve onun izinden  gidenler için Đncil  tam olarak 

“Tanrı’nın Kelimesi”dir ve birbirinden farklı kitapların heterojen kolleksiyonu değil, 

tam tersine  karmaşık bir dizgenin tekil anlatımıdır. Exegesis (yorumlama) Đncil’i 

anlama çabası olarak  iletişim kurma faaliyetidir. Đletişim yoluyla “Kelime” karmaşık 

göstergelerin oyunuyla kendini ifşa eder. Klasik kültürü iyice özümsemiş olan 

Augustin, yorumlarında diyalektik metodu ustalıkla kullanıyordu. Tek bir Sermon’da 

                                                
801 Saint Augustin, aynı eser,  XIV, 25. 



 263 

dahi Paulus’tan Genesis’e tüm Kutsal Kitabı baştan aşağı tarayabiliyor, exegesis 

metoduyla, Kutsal Kitabın her bölümünü bir başkasına ustalıkla bağlayabiliyordu. 

Bütün bu yeteneklerinden en şaşırtıcı olanı Đncil’i temel “Kelime” idesinde 

bütünleştirip  tek parça organik bir yapı gibi  sunmasıdır. 802 

 

           Augustin spiritüel ve tarihsel  açılardan analiz ettiği metinlerde recapitulatio 

yöntemine başvurarak geriye dönüşlerle, Tanrı Devleti ve Đsa’nın gelişini çok önceki 

zamanlarda hangi tür sembollerle müjdelendiğini anlatmaya çalışıyor. Augustin’in çok 

zengin ayrıntılarla dolu yorumlama faaliyeti kapsamlı yapısı nedeniyle, belki de başka 

bir çalışma konusu olabileceğinden, biz burada, Kutsal Kitaplar’daki hikayelerin en 

çarpıcı olanlarını seçip anlattık. 

 

           XV-XVIII kitaplarda iki sitenin tarih içindeki yolculuğunu ele alan. Augustin’in 

buradaki parametrelerini Đncil’de Tekvin 4’te anlatılan olaylar dizisi oluşturmaktadır.803 

Anlatısı Đncil’deki olaylar zincirini yakından takip eder. Tanrı Devleti’nin yurttaşları 

Tanrı’nın planına göre (secundum Deum)  yaşarken Dünyevi Devlet yurttaşları 

insanların koyduğu ölçütlere göre yaşarlar (secundum hominem). Bu insan grupları 

birbirinden farklı olan bireylerden oluşmaktadır. Đki sitenin yurttaşları da bir birey olan 

Adem’in soyundan gelirler. Bu gruplar simgesel olarak site olarak adlandırılırlar. 

Gruplardan birinin yurttaşları Tanrı’nın yanında yerlerini almak üzere, Augustin’in 

azizler adını verdiği seçilmiş olanlardır. Diğer grup ise, şeytanla birlikte ebedi cezaya 

mahkum olacak insanlardan müteşekkildir. Adem’in düşüşünü takiben her iki grup 

Adem’in soyundan gelenler olarak saeculum’da (dünya ve dünyevi hayat) birbirine 

karışmış halde birlikte yaşarlar.  

 
  Dünyevi Devlet’in kurucusu,  kardeşi Habil’i öldürerek  çok tekrarlanacak olan 

kardeş katli’ni başlatan  Kabil’dir. Kabil Habil’in ağabeyidir ve insanlığın hayvani -

ruhani (animale, sprituale) özellikleri birlikte taşıdığı zaman dilimini temsil eder.804 

                                                
802  Peter Brown,  Augustine of Hippo  içinde “Populus Dei ”, s. 253-255. 
803 Geard O’Dally, aynı eser, s.160. 
804 “Fakat ruhani değil ancak tabii olan evveldir; ruhani olan ondan sonradır.” Kitab-ı Mukaddes, Korintoslulara 
Mektup, I, 15, 46, “sed non prius quod spiritale est sed quod animale est deinde quod spirituale” Vulgata, Ad 
Corinthos  I, 15, 46. 



 264 

Kabil ilk günâhla lekelenmiş insanları simgeler. Habil ise Đsa’nın yeniden doğan iyi 

ruhunu temsil eder. Kabil saeculum’un ya da diğer bir ifadeyle Dünyevi Devlet (civitas 

terrana)’in yurttaşıdır. Habil ise Dünyevi Devlet’te yabancıdır ve Dünyevi Devlet’ten 

Tanrı Devleti’ne (Civitas Dei) yolculuğunu sürdüren azizleri simgeler. Augustin insani 

ölçütlere göre yaşıyan, günah işlemeye yatkın çoğunluğa massa damnata adını veriyor. 

Kabil ve Habil Adem’in soyundan geldikleri için aynı kitlenin içinde yer alıyorlar. 

Gerek Kabil gerekse Habil Tanrı’nın inayeti ile   hayvani olmaktan çıkıp ruhaniliğe  

yükselirken  birbirinden farklı değiller; ancak  iyi’ye ve kötü’ye yönelirken Dünyevi 

Devlet’te yaşıyan farklı bireyler haline geliyorlar. Bu bağlamda Habil Kilise’nin zaman 

içindeki  (tarihsel) başlangıcının simgesi oluyor.805  

 

  Augustin, iki  site arasındaki farkı açıklayabilmek için Yeruşalem’in kutsal şehir 

olması nedeniyle, Yahudi halkının özel konumuna göndermede bulunur. Yeruşalem 

Dünyevi Devlet’in bir parçasıdır, diğer taraftan kutsallığı nedeniyle,  Tanrı Devleti’ni 

müjdeleyen sembolik bir anlama da sahiptir. Augustin, burada, Paulus’un Galatyalılara 

Mektubu’nda Đbrahim’in oğulları hakkındaki hikayesini kullanır.806 Tezimizin 

“Augustin’e göre Dünyevi Devlet” bölümünde de bahsettiğimiz bu hikayede, 

Đbrahim’in iki karısı vardır. Bunlardan özgür doğmuş olanın adı Sarah’tır. Köle olarak 

doğmuş olan diğerinin adı da Hacer (Hagar) dır. Hacer’in oğlu Đsmail doğal süreçte 

tene göre (secundum carnem) doğmuştur. Sarah’ın oğlu Đshak ise vaade göre 

(repromissionem natus) doğmuştur. Tıpkı Đshak gibi Hıristiyanlar da tene göre doğal 

süreçte doğanlar tarafından katledilmelerine rağmen vaadedilen Devlet’in çocuklarıdır. 

Đsmail ve Đshak  Kabil ve Habil gibi  insana ve Tanrı’ya göre yaşayanlar ayırımına 

tabidirler. Ve tabiidir ki, Tanrı’ya göre yaşayan Tanrı’nın inayetine kavuşacaktır. 

Sarah’ın kısır olması onun Tanrı’nın inayetine mazhar olacağını göstermektedir.807 

Kısaca ifade etmek gerekirse, Habil ile Đshak Tanrı Devleti’ni, Kabil ile Đsmail ise 

Dünyevi Devlet’i temsil etmektedir. Đsmail ile Đshak tıpkı Kabil ile Habil gibi düşmüş 

bireyi temsil etmektedirler. 

                                                
805 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XV, 1. 
806 Kitab- Mukaddes, Galatyalılara Mektup, 4, 21,  5,1 
807 Çünkü yazılmıştır “ey doğurmayan kısır, sevin; Ey doğurma ağrısı bilmeyen sürur ile nida et; çünkü 
bırakılmış kadının oğulları, kocası olanın oğullarından çoktur.” Ve biz ey kardeşler, Đshak gibi vaadin 
çocuklarıyız.” Kitab-ı Mukaddes, Galatyalılara Mektup, 4, 27-28. 



 265 

  Augustin, zaman içinde yer alan Dünyevi Devlet’in nihai cezaya çarptırılacağı 

gün (kıyamet günü) artık varolmayacağına işaret eder. Bu devlet çatışmalar, savaşlar ve 

hukuksuzluklar içinde yaşayan  ve hükmetme arzunun esiri yurtaşlardan mürekkep bir 

devlettir. Savaşlar aracılığıyla hedeflediği barışı arayan  şiddetin hakimiyetindeki 

devlettir. Bütün bu çatışmalar ve sorunlar Đlk günah’ın sonucudur. Bu devletin 

kazandığı herhangi bir haklı zafer Tanrı’nın hediyesidir.808 Kabil ve Romulus birer 

kardeş katili olarak Dünyevi Devlet’in şiddet dolu doğasını temsil ederler. Romulus ve 

Remus  güç ve şan için savaşan Dünyevi Devlet’in yurttaşlarıdır. Remus ile Habil 

arasında fark vardır.809  

 

  Augustin Tekvin’in biri Đbranice diğeri ise Septuaginta’dan yapılan Latince 

çevirilerinden, ikincisinin doğruluğuna güvendiğini belirtir. Latince çevirideki Kabil’in 

hikayesinde Tanrı’nın ikazını yorumlar. Burada iki yorum sorusu  sözkonusudur810: 

Tanrı’nın ikazı Kabil’in ikramını reddettiği anlamına mı gelmektedir ? Kabil’in 

Tanrı’nın ikazından sonra  kardeşi Habil’i öldürme nedeni nedir ? Latince  çevirideki 

sacrificium sözcüğü Augustin’in yorumuna kolaylık getirir. Burada bölüştürülmeden 

kasdedilenin Tanrı ile insanlar arasında mı yoksa insanların kendi arasında mı olduğuna 

karar veremez. Tahmine dayalı yorum geliştirir:  Kabil kendi isteği ile Tanrı’ya adakta 

bulunurken niyeti kötüdür, Tanrı adağını reddedince  hatasını tamir edeceği yerde 

suratını asmıştır.Tanrı  Kardeşi Habil’in hediyesini (adağını) kabul eder. Bunu kıskanan 

Kabil’i sükunete davet etmekle Tanrı aslında Kabil’i, günahla yüklü güdülerini, 

arzusunu kontrol altında tutmaya davet etmektedir. Kabil’in Tanrı tarafından ikaz 

                                                
808 Saint Augustin, aynı eser,  XV, 4. 
809 Romulus ve Remus ince bir sınırla birbirinden ayrılan iki devlet kurmuşlardı; Romulus tanrılara danışmak 
için Palatin’e Remus ise Aventin’e yerleşir: Fakat Remus Romulus’un sınır olarak ördüğü topraktan duvarın 
üstünden atlayıp Romulus’ün ülkesine kolayca girilebileceğini kanıtlayınca, ağabeyi tarafından öldürülmüştü. 
Pierre Grimal, La Civilisation Romaine, Arthaud, Paris, 1960, s.26 / Habil ise devlet kurmamıştır.  
810 “Kabil çiftçi idi Habil ise koyun çobanı, her ikisi de Tanrı’ya hediyeler sundular. Kabil  ektiği toprağın 
semeresinden Rabbe takdime getirdi  ve Habil de sürünün ilk doğanlarından ve yağlarından getirdi. Ve Rab 
Habil’e ve onun takdimesine baktı, fakat Kabil’e ve onun takdimesine bakmadı. Ve Kabil çok öfkelendi ve 
çehresini astı. Ve Rab Kabil’e dedi: Niçin öfkelendin ? Ve niçin çehreni astın ? Eğer iyi davranırsan o 
yükseltilmeyecek mi ? ve eğer iyi davranmazsan, günah kapıda pusuya yatmıştır; ve onun istediği sensin; fakat 
sen ona üstün ol. Ve Kabil kardeşi Habil’e söyledi. Ve vaki oldu ki kırda oldukları zaman, Kabil kardeşi Habil’e 
karşı kalktı ve onu öldürdü.” Kitab-ı Mukaddes, Tekvin, 4, 1-8. Bu tercüme Đbranice versiyonun 
Türkçe’leştirilmesidir. Augustin ise Septuaginta’dan yapılan Latince versiyonu yorumlar: Ve Tanrı Kabil’e 
yüzün niye asıldı  adağın (sacrificium) doğru bir şekilde takdim edildi fakat doğru olmayan şekilde 
bölüştürülmedi ise yüzün niye asıldı ? günah işlemedin mi ? Çünkü bunun sana geri dönüşü yok;  fakat sen ona 
hakim olmalısın.” Gerard O’Daly, aynı eser, s. 163. 



 266 

edilmesi günah işlediğini kabul etmeyen insanlara şiddetli bir ikazdır. Günah işleyenler 

ikaza aldırmadıklarında yaptıkları hatalar artarak tehlikeli hale gelir, nitekim Kabil de 

kıskançlıktan kardeşini öldürmüştür. 

 

  Kutsal Kitaplar’ı dikkatle okuyunca, içindeki hikayelerin herkesi ilgilendiren 

dersler içerdiğini düşünen Augustin bu hikayelerin tarihsel gerçekliği konusunda da 

ısrarlıdır. Kutsal Kitaplar’ı yazanların amacı kutsal tarihin akışını çarpıcı hale 

getirmektir. Augustin kutsal tarihi yorumlarken Dünyevi Devlet’e çok gerekmedikçe 

göndermelerde bulunmaz, anlatımında seçicidir. Đncil’de Tufan’a kadar Kabil’in ve 

Set’in soyundan gelen iki grup ya da site göze çarpar.811 Augustin yorumlarında çok 

güvendiği Septuaginta’nın Latince çevirisinden yararlanır. Tekvin’deki hikayelerde 

eski insanların iri yapıları hikayelerin gerçek tarihi yansıttığına inanan Augustin’e 

güçlük çıkarır. Ancak diğer  birçok antik çağ yazarı gibi eski zamanlarda devasa 

boyutlarda insanların yaşanmış olabileceğini kabul eder.812 Đncil’deki kronolojiyi 

hakikate uygun bulur.813 Augustin’e göre, Kabil ve Habil Adem ve Havva’nın ilk iki 

çocuğu olmalılar. Ancak Set’in doğumundan önce Adem ile Havva’nın başka çocukları 

da doğmuş olabilir. Augustin,  Matta’nın  yazdığı Đbrahim’den Davut’a kadar olan soy 

kütüğünü diğerlerine tercih eder, yakın akrabalar arasındaki evlili ği insanlığın ilk 

dönemleri için olağan karşılasa da sosyal uyumu bozacağı için yasaklanması gerektiğini 

savunur. 

 

 

Son Yargı (Kıyamet günü) 

 
     Augustin  Tek hakiki Tanrı’ya  iman edenlerle etmeyenlerin, Tanrı Devleti ile 

Dünyevi Devlet’in  birbirinden nihai olarak ayrılacağı, Tanrı iradesinin niahi olarak 

tecelli edeceği  Son Yargı günü’nü  Eski ve Yeni Ahid metinleri üzerinden anlatmaya 

çalışır. Đsa dirilince zamanın sonunda gökten inecek ve ölmüşlerle hayatta olanları 

yargılayacaktır. Bu yargılamanın kaç gün süreceği belli değildir, Kutsal metinlerde 

                                                
811 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XV, 8. 
812 Büyük Plinius  bu hususta teorik nedenler ileri sürmüştür. Pline L'Ancien, Histoire naturelle, 7.16 73-5. 
http://remacle.org/bloodwolf/erudits/plineancien/index.htm   
813 Saint Augustin, aynı eser,  XV, 12, 14. 



 267 

zaman yerine gün kelimesi yazılıdır. Augustin bu günün son yargı günü (diem iudicii ) 

olarak kabul edildiğini onaylıyor. Kutsal metinlerdeki son yargı gününe ait bilginin 

doğruluğunu (testimonia divina) kabul eden Augustin, Tanrı’nın insanları Adem ile 

Havva’nın cennetten kovuldukları günden beri kesintisiz olarak yargıladığını 

hatırlatıyor. Tanrı havadaki demonları ve özgür iradesiyle Dünyevi Devlet’teki 

yaşamında işlediği günahlar nedeniyle insanları yargılayacaktır. Ancak ilk yargılanacak 

olanlar Tanrı’ya başkaldıran melekler olacaktır. 

 

     Tanrı’nın insanları hayatta iken ne şekilde yargıladığı ve özellikle de iyiler acı 

çekerken kötülerin mutlu yaşam sürmesi hakkındaki yargısını anlamak zordur. Çünkü 

biz insanların bilme kapasitesi sınırlıdır. Bütün bu sırlar son yargı günü açığa çıkacaktır 

ve “Ölümlülerin aklından ve hislerinden hemen her zaman gizlediği Tanrı’nın bu 

yargısına ait sırrı adaletinin ne denli doğru olduğunu ortaya çıkaracaktır. Fakat dindar 

ruhların inancına göre sır olmayan sır Tanrı’nın adaletini gizlemesinden ibarettir.”814 

 

     Son Yargı günü’nün kanıtlarını Kutsal metinlerde bulan Augustin’e göre, Eski 

Ahid’te zaman (tempora)  öne çıkmakta yenisinde ise değer (merita) tercih edilmektedir. 

Eski Ahit kanıtlarını Kanun’dan ve Nebilerden, Yeni Ahid ise Havarilerin şehadetinden 

çıkartmaktadır. Kanıtlarını eski Ahit’ten alan son yargı Yeni Ahit’te ifşa edilmektedir. 

Augustin bu görüşünün kanıtını Aziz Paulus’un Romalılara Mektubu’nda bulur.815  

 

           Augustin Son Yargı ile ilgili kanıtlarını Matta’ya ve Yuhanna’ya göre Đncil’deki  

Đsa’nın sözlerinde arar.816 Bu pasajlar Đsa’nın Kilise’deki varlığı ve Yeruşalem’in 

yıkılmasına yaptıkları atıflarla diğerlerinden ayrılırlar. Bazı başka pasajlar Augustin’in 

ilk yeniden diriliş adını verdiği ruh’un vaftiz yoluyla kurtuluşuna göndermeler de 

                                                
814 “Vbi hoc quoque manifestabitur, quam iusto iudicio Dei fiat, ut nunc tam multa ac paene omnia iusta iudicia 
Dei lateant sensus mentesque mortalium, cum tamen in hac re piorum fidem non lateat, iustum esse quod latet.” 
Saint Augustin, La Cité de Dieu, XX, 2. 
815 “çünkü onun huzuruda hiç kimse şeriat işlerinden salih sayılmayacaktır, çünkü günah bilgisi şeriat vasıtası 
iledir. Fakat şimdi şeriat ve peygamberler tarafından şehadet edilerek Allh’ın salahı, şeriat olmayarak  zahir 
olmuştur; çünkü hiç fark yoktur; zire hepsi günah işlediler ve Allah’in izzetinden mahrum kaldılar.” Kitab-ı 
Mukaddes, Romalılara Mektup,  III, 20-22. 
816 “Dei similis est uiro patri familias proferenti de thesauro suo noua et uetera. Non dixit: "Vetera et noua", quod 
utique dixisset, nisi maluisset meritorum ordinem seruare quam temporum.” Kitab-ı Mukaddes, Matta’ya göre 
Đncil, 11-13; 19,-25. 



 268 

bulunur.817 Đman edenlerin ebedi mutluluğa kavuşacağı gün anlamında Son Yargı’ya 

(nouissimum iudicium) Đkinci dirili ş (secunda resurrectione mortuorum) adını veriyor 

bu gün, aynı zamanda, bazı günahkârlar için ebedi ölüme mahkumiyeti ifade edecektir. 
818  

           Augustin, birinci ve ikinci diriliş arasındaki ayırımını  bin yıl yorumlarına karşı 

çıkmak amacıyla yapar.819 Augustin’in Đsa’nın azizleriyle birlikte bin yıl sürecek 

hükümranlığından  ve ilk dirişten söz etmesi  bedenlerin dirilişine ve bir özel bir tarihsel 

döneme  göndermede bulunduğu anlamına gelmemektedir. Augustin’in zihninde 

yaradılıştan sonra  6000 yıl süren altı çağdan sonra gelen  yedinci sabbat çağı vardır; 

ancak bu görüşü kabul etmemektedir. Burada, iki alternatif  sunmaktadır: Bunlardan 

birincisine göre, altı bin yıl Sabbat’tan önceki 6 güne karşılık gelmektedir. Đkincisine 

göre, bin sayısı dünyanın varlık olarak kalan zamanının  tümünü ifade etmektedir.820 

Augustin Yeni Ahit’te Revelatio’ya  (Vahiy) ilişkin pasajlarda şeytan için söylenenlerin, 

bin yıla ilişkin kabul ettiği  iki yorumla  tutarlı olduğunu gösterir. Şeytanın Kiliseyi 

deneme teşebbüsünde başarısız olduğuna dair inancı sembolize etmektedir.821 Đsa’nın 

bin yıllık hükümranlığı hakkında sunduğu iki alternatif açıklama Đsa’nın dünyaya 

gelişini takibeden dünyevi yaşama ilişkindir ve Kilise’nin Dünyevi Devlet’teki varlığını 

göstermektedir, Kilise, aynı zamanda, Tanrı’nın krallığı anlamına gelmektedir. Kilise ve 

Krallık iki ayrı anlamda anlaşılabilir: Krallık  iyi ve kötülerden oluşan toplumu Kilise 

ise kötülükten arınmış eskatolojik devleti temsil etmektedir. Göksel Devlet olan 

Kilise’nin Dünyevi Devlet’teki mevcut  varlığı   savaş halindeki bir devletin içinde 

bulunduğu durumu anımsatır, Kilise düşmanı kötülükle savaşmaktadır. Mutlak barış 

ancak nihai olarak  Tanrı Devleti’nde gerçekleşecektir. Kilise Dünyevi Devlet’teki 

yaşamında ölmüş ve Tanrı’nın yanına yükselmiş olan ancak bedenlerine henüz 

kavuşmamış olan  imanlı ruhlara da sahip çıkar, Kilise’de eucharistia822 ayinleri bu 

                                                
817 Kitab-ı Mukaddes, Yuhanna’ya göre Đncil, V, 22-6; Korintoslulara Mektup, V, 14-15. 
818 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XX, 2. 
819 Đlk Hıristiyanlar Đsa’nın ikinci dönüşü ve yeryüzünde bin yıl sürecek hükümranlığı tezine karşı Romalı 
Clement (Đ. S. 1. yüzyıl sonları) ve Origen etkili eleştiriler yapmışlardır. Gerard O’Dallly, aynı eser, not. 32, s. 
211. 
820 Saint Augustin, aynı eser,  XX, 7. 
821 “ve Đblis ve Şeytan olan ejderi, eski yılanı tuttu; ve onu bin yıl müddetle bağladı, ve bin yıl tamam oluncaya 
kadar artık milletleri saptırmasın diye, kendisini cehenneme atıp onu kapadı, ve onun üzerine mühürledi; bundan 
sonra kısa bir müddet çözülmesi gerekir.” Kitab-ı Mukaddes, Vahiy,  XX, 2-3. 
822 Đsa’nın son akşam yemeği anısına yapılan ayin, bu ayinde yenilen ekmek ve içilen şarap. 



 269 

nedenle yapılır. Augustin yine Vahiy’den hareketle Katledilen Hıristiyanların inançları 

uğruna öldükleri için cennette özel bir konuma sahip olacaklarına dikkat çeker. Dünyevi 

Devlet’in  hayatta olan yurttaşlarına gelince, Saint Augustin’e göre,  her gün 

yenilenmekte olan kilise Dünyevi Devlet’ten  yeni yurttaşları bünyesine almaktadır. 

Kilisenin dinamik yapısını şu sözlerle dile getirir:  

           

Düşmanları arasında, gelecekteki yurttaşları da saklanmaktadır. Bu kişilere, 

düşmanları olarak katlansa da Kilise, onları müminleri olarak ağırlayacağı 

güne gelinceye dek ümit edecek bir şey olmadığı düşüncesinden 

kaçınacaktır. Aynı şekilde, bu dünyadaki yolculuğu sırasında Tanrı 

Devleti’nin bağrında kendisine kutsal işaretlerle (sacramentum) bağlanmış; 

ancak Kilise’yle beraber ebedi kaderini paylaşmayacak insanları da 

barındıracaktır. Bunlardan bazıları saklı kalırken, diğerleri tanınacaktır. 

Düşmanları gibi, kutsal işaretini taşıdıkları Tanrı’ya karşı sözler 

mırıldanmakta tereddüt etmezler: Bu insanlar kimi zaman düşmanlarıyla 

beraber tiyatroları doldurur, kimi zaman ise bizimle kiliseleri doldurur. 

Ancak bunlardan bazılarını doğru yola sevk etme konusunda ümitsizliğe 

kapılmak yersizdir, çünkü kendilerini açıkça düşmanlarımız olarak ilan 

edenler arasında Tanrı Devleti’ne seçilmiş olanlar da gizlidir. 823  

 

    Yeni Ahid’de Vahiy’de söz edilen ilk diriliş Augustin’e göre, spiritüel bir 

dirili ştir. Augustin burada dirilişin sadece bedensel bir diriliş olabileceğini savunanlara 

karşı çıkar. Dirilişin spiritüel olduğunu kanıtlamak için yine Kutsal metinlere döner.824 

Đkinci kez diriliş anlamı’na gelen son yargı, günahkârlar için ikinci kez ölüm anlamına 

gelir.  Vahiy’de yazılı olan “yeni gök ve yeni yer” bir yıkımı ya da yokoluşu değil  

yepyeni bir dönüşümü müjdeliyor.825 “kitaplar açıldı” cümlesini tüm insanların 

herbirinin, Dünyevi Devlet’teki hayatlarında yapıp ettiklerini, Tanrısal kudretin 

                                                
823 Saint Augustin, La Cité de Dieu, I, 35. 
824 Kitab-ı Mukaddes, Koloselilere Mektup, 3, 1-2; Romalılara Mektup, 6, 4; Efeslilere Mektup,  5, 14.   
825 “Ve yeni bir gökle yeni bir yer gördüm; çünkü evelki gök ve evelki yer geçtiler; ve artık deniz yok,”Kitab-ı 
Mukaddes, Vahiy, 21, 1;   “et vidi caelum novum et terram novum primum enim caelum et prima terra abiit et 
mare iam non est,” Vulgata, Apocalypsis Iohannis, 21,1; Kitab-ı Mukaddes, Vahiy, 20, 12; “ve ölüleri, büyükleri 
ve küçükleri tahtın önünde durmakta gördüm; ve kitaplar açıldı; ve hayat kitabı olan başka bir kitap açıldı; ve 
kitaplarda yazılmış olan şeylerden kendi işlerine göre ölülere hükm olundu.” “et vidi mortuus magnos et pusillos 
stantes in conspectu throni et libri aperti sunt et alius liber apertus est qui est vitae et iudicati sunt mortui ex his 
quae scripta erant in libris secundum opera ipsorum.” Vulgata, Apocalypsis Iohannis, 20, 12. 



 270 

etkisiyle mucizevi  süratteki bir zihni inceleme neticesi eşanlı olarak bizzat gözden 

geçirip hesap verecekleri son yargı gününe bir atıf olarak yorumluyor; “ve ölüm ve 

ölüler diyarı ateş gölüne atıldılar.” 826 cümlesi ise Augustin’e göre, ölümlü bedenlerde 

yaşayan ölülerin (ebedi ölüme mahkum olan günahkârların) dünyevi hayatını,  

“saeculum”’u sembolize ediyor. Yuhanna “ve artık deniz yok” cümlesiyle çalkantılarla 

dolu dünyevi yaşamın artık varolmayacağını haber veriyor. 

              

     Augustin, Kıyamet günü’nde, evrenin nihai yokoluşu hakkında Yeni Ahid’e 

döner: “günün zuhuru sebebiyle gökler yanarak eriyecekler ve unsurlar çok hararetle 

eriyecektirler. Fakat biz onun vaadine göre yeni gökler ve yeni yer bekliyoruz; onlarda 

salah duracaktır.” 827 Augustin’e göre, evrenin yokoluşu hakkındaki anlatı ile Nuh 

Tufanı arasında  bir tür paralellik vardır. Evren bu denli geniş ölçüde yok olacaksa 

azizler nereye gidecektir ? Azizlerin ateşlerin ulaşamayacağı yükseklikte bir yerde  

ikamet edecekleri bir yer olmalıdır. Zaten azizlerin bedenlerinin ateşe bağışık olduğunu 

varsaymak gerekir. Augustin bu noktada Eski Ahid’de Babil kralı Nebukadnezar’ın 

kendisine kulluk etmedikleri ve diktiği altın heykele tapmadıkları için  ateşe attırmasına 

rağmen ölmeyen  Şadrak, Meşak ve Abed-Nego isimli Yahudilerin hikayesini örnek 

gösterir.828 Đsa karşıtlığı hakkında (Antichristum), Yuhanna Đncili ve Selaniklilere 

Mektup’tan pasajlar alıp dikkatli bir inceleme yapar. 

 

Đmdi Yahudiler cevap verip ona dediler: Mademki bu şeyleri yapıyorsun, 

bize ne alamet gösterirsin ? Đsa cevap verip onlara dedi: Bu mabedi yıkın, 

üç günde ben onu ayağa kaldırırım. Đmdi Yahudiler dediler: Bu mabed 

kırkaltı yılda yapıldı; sen onu üç günde mi ayağa kaldıracaksın ? Halbuki 

Đsa beden mabedi için söylüyordu. Đmdi ölülerden kıyam ettiği zaman, bunu 

söylemiş olduğunu şakirdleri hatırladılar, ve kitaba ve Đsa’nın dediği söze 

iman ettiler. 829  

 

                                                
826 Vahiy, 20,14; et inferus et mors missi sunt in stagnum ignis haec mors secunda est stagnum ignis, Vulgata, 
Apocalypsis Iohannis, 20, 14. 
827 Kitab-ı Mukkades, I, Petrus, 12-13. 
828 Kitab-ı Mukaddes, Daniel, 3, 13-27. 
829 Kitab-ı Mukkades, Yuhanna’ya göre Đncil, 2, 18-22. 



 271 

Ve Allah denilen yahut ibadet edilen her şeye karşı duran, ve Allahın 

mabedinde oturup kendisinin Allah olduğunu göstermek suretiyle kendisini 

yükselten fesad adamı, helâk oğlu izhar olunmadıkça, o gün gelmez. Daha 

yanınızda iken bu şeyleri size söylediğimi hatırlamıyor musunuz? Kendi 

vaktinde izhar olunması için şimdi mani olan şeyi bilirsiniz . Çünkü zaten 

fesat sırrı işliyor; ancak ortadan kaldırılıncaya kadar mani olan var830  

 

     Paulus’un Selaniklilere mektubunda yukarıdaki pasajda geçen “Mani olan şeyi 

bilirsiniz”  cümlesinde mani olmak şeklinde tercüme edilen ve  daha ziyade, tutmak, 

alıkoymak anlamına gelen  tenere, detinere yüklemleri ile kasdedilenlerin kim olduğu 

(qui modo tenet) sorusuna  cevaben Roma Đmparatorluğu’nu gösterir. O‘Daly’e göre, 

tenere, detinere yüklemlerinin kötülük çekip gidene dek direnen Kilise’yi  işaret etmesi 

muhtemeldir. Augustin ise farklı bir yorum yapar, çünkü  Đsa karşıtlığı’nın  son yargı 

günündeki  rolü ve  aldatıcı gücünü Tanrı’nın günahı mahkum  etmesindeki gizli 

amacının bir parçası olduğu konusunda ısrar etmektedir. Yine Paulus’un mektubunda831 

özellikle: “Mesihte ölüler kıyam edeceklerdir ondan sonra biz yaşamakta olanlar, 

bırakılmış olanlar, onlarla birlikte Rabbi havada karşılamak için bulutlarda alınıp 

götürüleceğiz; ve böylece daima Rab ile beraber olacağız.”(4,17) ifadesinde son yargı 

günü hayatta olanların ölmeyeceği yorumunu kesin bir dille reddeder. Augustin’e göre, 

“yaşamakta olanlar”’ın ölümü ve ölümsüzlükleri son yargı gününde bir anda 

gerçekleşmiş olabilir.832 Bu yazdığımız örneklere benzer daha birçok yorum yapan 

Augustin’e göre, Eski Ahid’te son yargı gününe ilişkin pasajlarda Tanrı ve Đsa arasında 

bir ayırım yapılmaz iken Yeni Ahid’te Đsa’nın hüküm veren olarak açıkça zikredildiği 

göze çarpmaktadır. Augustin, Eski Ahid’te bazı pasajlarda, Tanrı‘nın sarfettiği sözlerin 

aslında Đsa’ya ait olduğunu gösterme gayretine girer.833 Augustin’e göre, Yahudilerin 

inancı, insan olarak yargılanan, çarmıha gerilerek ölen ve insanlığı  Tanrı sıfatıyla 

yargılayacak Đsa’nın çilesi Kilise’nin gücünü sembolize etmektedir. Çarmıha gerilerek 

ölen ölümlü  varlık olarak Đsa  hayat veren Đsa’ya dönüşür, bu dönüşüm insanlığın 

geleceğe umtla bakmasını ve Đsa’nın herkesin istediği, herkes hakkında hüküm verecek 

                                                
830 Pavlus’un II Selaniklilere Mektubu, 2, 4-7;  2, 1-18.    
831 Kitab-Mukaddes,  Selaniklilere Mektup, 4, 13-17. 
832 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XX, 20. 
833 Kitab-ı Mukaddes, Đşaya, 48, 12-16  “ve şimdi Rab Yehova ve onun Ruhu beni gönderdi”. 16; Saint Augustin, 
aynı eser, XX, 30. 



 272 

yargıç olmasını sağlar.834 Đsa’nın son yargısı, ölümden sonra dirilmesi, kötünün iyiden 

ayrılması, evrenin yanarak yokolmasından sonra yeniden doğması iman edenler için 

geleceği müjdeler.835 

 

           Augustin ebedi saadetten den önce ebedi ölümü tartışır. Ceza ödülden önce 

gelmektedir. Amacı cehennemde ebedi azap çekerken insan bedeninin bozulup 

yokolmayacağını kanıtlamaktır. Kaynağı ve kanıtı yine Kutsal Kitaplar’da arar.836 Bazı 

hayvanların  ölümsüz olmadıkları halde ateşin yandığı ortamlarda yaşadıklarına dikkat 

çekmek ister. Augustin’e göre, bu hayvanlar ateşte acı çekmeden 

yaşayabilmektedirler.837 Ölümden sonraki yaşam mevcut yaşamdan tamamen farklı 

olacaktır. Acı ölümle birlikte varlığını sürdürecektir, Augustin buna ikinci ölüm adını 

veriyor. Acı’yı sadece bedenin yaşadığı bir his olarak nitelemek te yanlıştır, acının 

kaynağı aslında ruh’tur. Augustin bu noktada, Platoncular’ın tezinden  ve Vergilius’un 

dizelerinden istifade eder.838 Platoncular’a göre, tutkuların kaynağı bedendir; ancak 

bedenden ayrılmış ve arınmış ruh tekrar bir bedene kavuşma özlemi çeker.839 Augustin, 

alevler içinde kalmasına rağmen, varlığından bir şey kaybetmeyen volkanlar, değerli 

taşlar ve ısıya dayanıklı semender gibi hayvanları görüşünü destekleyen kanıtlar olarak 

gösterir.840  

 

 

 

                                                
834 Đşaya, 42, 4 Septuaginta versiyonu. 
835 Saint Augustin, aynı eser,  XX, 30. 
836 Matta’ya göre Đncil, 13, 41-43, 25, 46. 
837 Saint Augustin, aynı eser,  XXI, 2. 
838 Virgile, L’Enéide.,VI, 719-721. 
839 Saint Augustin, La Cité de Dieu,  XXI, 3. 
840 Saint Augustin, aynı eser,  XXI, 5. 
 
 
 
 
 
 
 



 273 

 

Kilise ya da Göksel Devlet (caelestis ciuitas) 

    
 
            Đsa  tanrısal tabiatı nedeniyle göksel Yeruşalem’in kurucusu (fondator) ve kralı 

olarak adlandırılır.841  Yeryüzünde ilerleyen kilise, Đsa’nın  dirilmesi ve göğe 

yükselmesine bağlı olarak Đsa’nın eşi olarak kabul edilen ve  nitelikleri tümüyle 

belirlenmiş somut  bir toplumdan ibaret değildir, kilise varoluşundan önce yaşamış olan 

insanları da kapsayan  daha geniş  bir toplumu da kuşatır. Kilise, Kelime’nin (Verbum) 

Meryem’in rahminde  insan tabiatına kavuşmasıyla kurucusu ve kralı Đsa sayesinde 

vücut bulmuştur.842 Augustin’e göre, kökeni melekler dünyasında saklıdır.843 

Augustin’in iki sitenin hikayesi meleklerin iyiler ve kötüler olarak ayrılmasıyla (in 

angelorum diversitate) başlar. Augustin’in Ben sevgisi-Tanrı sevgisi olarak adlandırdığı 

iki aşk, önce meleklerde ortaya çıkar. Kilise kökeni itibarıyla göksel olmasına rağmen 

bütünsel olarak görüldüğünde hem de dünyaya, hem de göğe ait bir hakikattir. Augustin 

Katolik Kilisesi’ni  yeryüzüyle sınırlarken (toto orbe terrarum diffusa) yolcu kilise ve 

meleklerin kilisesinden de söz eder.844Meleklerin evreni kendi içine kapalı  bir 

                                                
841 “Supernae Ierusalem fabricator atque regnator,” Saint Augustin, aynı eser, XV, 20 
842 Emilien Ladmirande,  L’Eglise céleste selon Saint Augustin, içinde “Eglise angelique” s. 126 
843 “primumque dicam, quem ad modum exordia duarum istarum ciuitatum in angelorum diuersitate 
praecesserint”: “Ve öncelikle, bu iki sitenin kökenini meleklerin bölünmesinde göstereceğim.”  Saint Augustin, 
La Cité de Dieu, X, 1 
 
844 “Videte si hoc non est: Templum enim Dei sanctum est, ait Apostolus, quod estis vos 9. Certe tamen, quod 
manifestum est, in Angelis habitat Deus. Ergo cum gaudium nostrum de spiritalibus rebus, non de terrenis bonis 
assumit canticum Deo, ut psallat coram Angelis; ipsa congregatio Angelorum templum Dei est, adoramus ad 
templum Dei. Ecclesia deorsum, et Ecclesia sursum: Ecclesia deorsum in omnibus fidelibus, Ecclesia sursum 
in omnibus Angelis. Sed descendit ad Ecclesiam deorsum Dominus Angelorum, et ei Angeli in terra 
ministraverunt ministranti nobis 10. Non enim veni, inquit, ministrari, sed ministrare 11. Quid nobis ministravit, 
nisi quod hodieque manducamus et bibimus? Cum ergo Dominus Angelorum nobis ministrarit, non desperemus 
nos futuros aequales Angelis. Maior enim Angelis descendit ad hominem, et Crea or Angelorum suscepit 
hominem, Dominus Angelorum mortuus est pro homine. Adorabo ergo ad templum sanctum tuum: intellego 
templum tuum non manu factum, sed quod tu fecisti tibi.” S. Aurelii Augustini, In Psalmum 137 Enarratio 
(Mezmur 137 üzerine Söylev)   Sermo ad plebem. 
http://www.sant-agostino.it/latino/esposizioni_salmi/index2.htm 
“Yine de  Tanrı’nın meleklerinde ikamet ettiği apaçıktır. Şu halde, maddi iyilerden değil spiritüel iyilerden bize 
gelen sevinciyle meleklerin mevcudiyetinde Tanrı’ya ilâhiler söylüyoruz, meleklerin  bu toplantısı (congregatio) 
Tanrı’nın tapınağı haline geliyor, ve Tanrı’ya tapınağında tapıyoruz. Tanrı’nın kilisesine gelince, o yerde ve 
göktedir;yertüzüne ait kilise iman edenşerden oluşur, gökyüzündeki kilise ise tüm meleklerden oluşur. Ancak 
meleklerin tanrısı dünyadaki kiliseye inmiştir, ve melekleri ona hizmet ediyor iken, O bize hizmet etmeye geldi 
3. bize ”Çünkü” “ bana hizmet edilsin diye değil, fakat hizmet etmek için geldim ” der. Bugün bizim içeeceğimiz 
ve yiyeceğimizden başka ne hizmet etmiştir ? Eğer meleklerin hakimi bize hizmet etmek istemiş ise, bir gün 



 274 

bütündür.845 Đyi ve kötü melekler arasında kesin bir karşıtlık olduğu için iki melek 

toplumu ortaya çıkar846 Ölümlü akıllı varlıklar olarak insanlar da aynı şekilde Tanrı 

Devleti ve Dünyevi Devlet’in yurttaşları olarak ikiye bölünmüşlerdir. Ancak melekler 

Kilise ya da Tanrı Devleti’nin en önemli kısmını oluşturmaktadırlar.847Çünkü hiçbir  

zaman sürgün edilmemişlerdir.  

 

           Evrensel Kilise’den söz ettiğimizde yerel kiliseler karşısında Katolik Kilisesi’ni 

buluruz. Dünyevi problemler söz konusu olduğunda Augustin dünyevi ve insani 

problemleri düşünür; ancak Kilise aslında  melekler ve insanlardan oluştuğu için 

dünyevi perspektif genişler. Kilise burada dünyadaki sürgün edilmiş kısmıyla değil tüm 

hakikatiyle vardır. Söz konusu kilise göklerde Tanrı’nın varlığına katılan  melekler ve 

insanlardan oluşan toplumu kapsar. 

 

           Augustin doğal düzenin Kilise sembolünü Teslis’le birleştirilmesini zorunlu 

kıldığını söyler. Burada söz konusu olan sadece yeryüzünde yolculuk eden kilise 

                                                                                                                                                   
meleklere eş olmak konusunda ümitsizliğe düşmeyelim.Çünkü nihayette, meleklerden daha  önemli mevkide 
olan insana kadar indi, Melekleri  Yaratan insan bedenine büründü, Meleklerin hakimi insan olarak insanlar 
(insanları kurtarmak uğruna) için öldü.”Kutsal tapınağınızda size tapacağım”; yani insan eliyle yapılmayan, sizin 
tarfınızdan yapılan tapınakta size tapacağım. “ 
845 Quae bonitas si Spiritus sanctus recte intellegitur, uniuersa nobis trinitas in suis operibus intimatur. Inde est 
ciuitatis sanctae, quae in sanctis angelis sursum est, et origo et informatio et beatitudo. Saint Augustin, La Cité 
de Dieu, XI, 7. “Et si, dans cette bonté, il est permis de voir le Saint-Esprit, voilà donc la Trinité tout entière qui 
se révèle à nous dans ses ouvrages. En elle, la Cité sainte, la sublime Cité des saints anges a son origine, sa 
beauté, sa béatitude.” “Ve eğer bu iyilikte, Kutsal Ruhu görmemize izin varsa, Đşte tümüyle Teslis bize eseleri 
yoluyla açımlanıyor. Aziz meleklerin Aziz ve Yüce Sitesi kökenini, güzelliğini, sonsuz mutluluğu onda bulur.” 
 
846 “nos ergo has duas societates angelicas inter se dispares atque contrarias, unam et natura bonam et uoluntate 
rectam, aliam uero natura bonam, sed uoluntate peruersam,”: “ces deux sociétés angéliques que d'autres 
témoignages plus clairs de la divine Ecriture nous montrent différentes et contraires; l'une, bonne de nature et de 
volonté ; l'autre, mauvaise de volonté et bonne de nature.” 
 
847“ Nunc, quoniam de sanctae ciuitatis exortu dicere institui et prius quod ad sanctos angelos adtinet dicendum 
putaui, quae huius ciuitatis et magna pars est et eo beatior, quod numquam peregrinata,” Saint Augustin, aynı 
eser, XI, 9. “Maintenant, puisque j'aborde la naissance de la Cité sainte, en commençant par les saints anges, 
glorieuse élite de cette Cité, dont le bonheur n'a jamais connu l'amertume de l'exil.” :“Şimdi bu sitenin şanlı 
seçkinleri olan aziz meleklerden başlayarak mutluluğu sürgün edilme acısını hiç tatmamış olduğu  (meleklerin) 
aziz Site’(lerinden ) söz etmeye başlıyorum. Saint Augustin, aynı eser, XI, 9;  
Nimirum ergo si ad istorum dierum opera Dei pertinent angeli, ipsi sunt illa lux, quae diei nomen accepit, cuius 
unitas ut commendaretur, non est dictus dies primus, sed dies unus,.  “Si donc les anges prennent rang dans 
l'oeuvre des six jours, ils sont assurément cette lumière appelée jour, et non pas le premier jour, mais un seul jour 
pour en recommander l'unité”:”Eğer melekler altı günde yaratılan eserde yerlerini alıyorlarsa, onlar kesinlikle 
gündüz olarak adlandırılan ışıktırlar, ve bu ilk gün değil, birli ği  sağlamak için için tek bir gündür.” Saint 
Augustin, aynı eser, XI, aynı yer 



 275 

değildir  Günah işlemedikleri için düşmemiş olan aziz meleklerin mekânı göksel Kilise 

kardeşine yaptığı yolculukta eşlik etmektedir, her ikisi de ebediyette birleşerek  ve tek 

bir kiliseye dönüşecektir.848  Augustin  meleklerle insanlar arasındaki bu ilişkiyi şöyle 

tarif ediyor: 

 

Đşte, Tek ve eşsiz Tanrı’yı tanıyan ve şereflendiren şanlılar şanlısı Tanrı 

Devleti. melekler, kendilerini bizim tanrılarımız gibi görüp hoşnut 

olacakları yere, onlarla birlikte onların ve bizim ortak Tanrı’mızı 

şereflendirelim diye, kendilerine adakta bulunmamızı değil, fakat tersine, 

onlarla birlikte Tanrı’ya adak olmak üzere bizi de  kendileri gibi yurttaşları 

olarak katılmaya davet ederek   müjdeledikleri devlet budur.849 

     

           Augustin dünyevi kilise’nin imanın sembolü olarak göksel kilisenin bir parçası 

olduğunu ifade ediyor. Kilise (ya da Kilise mensupları olarak Hıristiyanlar) bir tapınağa 

sahip olmaktan çok tanrısal tapınağın  kendisini meydana getiriyor. Paulus’un sözlerini 

görüşünün kanıtı olarak tekrarlıyor: “Yahut bilmez misiniz ki bedeniniz Allahtan 

aldığınız sizde olan Ruhülkudüs’ün mabedidir.”850 Ve Tanrı’nın tapınağı ile Kutsal Ruh 

arasında bir fark olmadığını vurguluyor. Tanrı’nın mekânı olan  bu tapınak,  diğer bir 

ifadeyle, tüm evrenselliği ile yeri ve göğü kapsayan aziz Kilise olarak bütünlüğü içinde  

Teslis’i ifade ediyor.851 

 

          Augustin’deki yeryüzüne sürgün edilmiş kilise kavramının kaynağı da yine  

Paulus’un sözlerindedir: “Đmdi her vakit itimad eder ve biliriz ki bedende mukim 

                                                
848 “Creatoris, id est summae illius Trinitatis, fuisse subdendam quoniam quidquid de homine Christo dictum est, 
ad unitatem personae Unigeniti pertinet. Rectus itaque confessionis ordo poscebat ut Trinitati subiungeretur 
Ecclesia, tamquam habitatori domus sua et Deo templum suum et conditori civitas sua. Quae tota hic accipienda 
est, non solum ex parte qua peregrinatur in terris, a solis ortu ad occasum laudans nomen Domini 128, et post 
captivitatem vetustatis cantans canticum novum 129; verum etiam ex illa quae in caelis semper ex quo condita 
est cohaesit Deo, nec ullum malum sui casus experta est. Haec in sanctis angelis beata persistit, et suae parti 
peregrinanti sicut oportet opitulatur, quia utraque una erit consortio aeternitatis, et nunc una est vinculo caritatis, 
quae tota instituta est ad colendum unum Deum. Unde nec tota nec ulla pars eius vult se coli pro Deo, nec 
cuiquam esse Deus pertinenti ad templum Dei quod aedificatur ex diis quos facit non factus Deus,”  S. Aurelii 
Augustini, Enchıridion de Fide, Spe et Charitate (Fr. Traité de la Foi, de l'Espérance et de la Charité), XV, 56, 
http://www.sant-agostino.it/latino/enchiridion/index.htm 
849 Saint Augustin, La Cité de Dieu, X, 25. 
850 Kitab-ı Mukaddes, Korintoslulara Mektup, VI, 9 
851 “Templum enim Dei, hoc est totius summae Trinitatis, sancta est Ecclesia, scilicet universa in caelo et in 
terra.”  Saint Augustin, aynı eser, aynı yer. 



 276 

oldukça Rab’den uzaktayız.” (çünkü görünüşle değil iman ile yürüyoruz)852 Paulus 

burada azizlerin vatanı göksel Yeruşalem’den uzakta, bedenlerimize mahkum oldukça 

Tanrı’dan uzakta yürüyeceğimizi belirtmektedir.853Sürgün olma imajı  Babil’e sürülmüş 

Yeruşalem sakinlerinin sürgündeki hayatına karşılık olarak kilisenin  dünyadaki mevcut 

durumudur. Aziz site dünyada tutsak edilmiştir.854 

 

           Peregrinatio (sürgün edilmişlerin yolculuğu) Tanrı Devleti yurttaşlarının tümüne 

şamil değildir. Ancak Augustin burada net bir açıklama yapmamaktadır. Ancak açık 

olarak görülebilen meleklerin tutarlı ve mutlu hayatı nedeniyle sitenin tümüyle tutsak 

olamadığıdır. Göksel Yeruşalem  birkaç ayrıntı dışında  Tanrı Devleti’ne yaklaşır. 

Yeruşalem’in göç edenlerin ülkesi olduğu açıktır. Kısacası, Kilise gerekirsa vatanından 

uzağa düşmüş sürgünlerin mutluluk ümididir.855 Bedenin üyeleri yeryüzünde iken başı 

göktedir.856Ancak baş gövdeden ayrı değildir, bedenin üyelerin başın ardısıra gitmesi 

iman edenlerin Tanrı’sına, göğe yükseliş durumunu ifade eder. Göğe Tanrı katına 

yükselmek isteyen her insan kendi başına  başaramayacağı için  başın ardından yükselen 

bedene asılmalıdır. Augustin’in düşüncesinde, göğe yükselmiş olmak nihai hedefe 

ulaşmış olmaktır. Tapınak dirilişten sonra tamamlanmış olacaktır, dolayısıyla Đsa’nın 

dirili şi Kilise’nin bir bütün haline gelmesinin koşuludur. Đsa yalnız olmasına rağmen 

göğe   kilisesine bürünmüş olarak yükselmiştir.857 

     Augustin  sadece eskatolojik bir Tanrı Devleti arayacağına  eskatoloji ile tarih 

arasında bağ kurarak  eskatolojik devlet beklentisiyle ve  Tanrı’nın yeryüzündeki 

hakimiyetine dayanan tarihsel gelişmeye olan inanç arasında bir sentez aramıştır. Tanrı 

                                                
852 Kitab-ı mukaddes, Korintoslulara Mekup I, V, 6. “ut quid enim Christos cum adhuc infirmi essemus 
secundum tempus pro impiis ortuus est,” Vulgata, Ad Romanos, V,6  Ayrıca bk.  Đbranilere mektup, XI, 13;  
XIII, 14. 
853 Emilien Ladmirande, aynı eser, s.154. 
854 “Si cives sumus de Ierusalem, id est de Sion, et in ista vita, in ista confusione saeculi huius, in ista Babylonia 
non cives habitamus, sed captivi detinemur;” S. Aurelii Augustini Enarrationes in Psalmos içinde In Psalmum  
136, 2.  http://www.sant-agostino.it/latino/esposizioni_salmi/index2.htm  
“Si nous sommes citoyens de Jérusalem ou de Sion, et si au lieu de nous regarder comme des citoyens, nous 
nous tenons pour captifs dans cette Babylone.”: “Yeruşalem’in ya da Sion’un yurttaşları isek  te bu hayatta  
yurttaş yerine Babil’de tutsak  olarak görüyoruz.” 
855 “Ecclesia spe beata.” Ladmirande burada, Augustin’in  antropoloji, christoloji ve ecclesioloji ve eskatoloji 
hakkındaki görüşleri vaadedileni ümid etme çerçevesinde bir sentez oluşturduğunu belirtir.  
Bk. Emilien Ladmirande, aynı eser, s. 178.  
856 “Caput in caelo est, memra adhuc in terra sunt,” Saint Augustin, SERMO, 22, 10. 
857 E. Ladmirande, aynı eser, 182-184.  



 277 

Devleti ve Kilise arasındaki ilişki Augustin için hem tarihsel hem de tarih ötesi 

hakikatin ifadesidir. Kilise’yle Tanrı Devleti arasındaki ilişkiye gelince, Augustin Tanrı 

Devleti’ni kimi zaman tarihe aşkın olan Tanrı’nın krallığı ile kimi zaman ise doğru 

hiristiyanlar olarak kabul ettiği ve azizler adını verdiği insanların Tanrı Devleti’ne olan 

yolculuğunda yeryüzündeki Tanrı hakimiyetinin mekânı Kilise ile bir tutar. Ecclesia 

günümüzde kilise’ye karşılık gelen bir terim olarak görülse de Augustin’e göre, ecclesia  

en geniş anlamıyla eskatolojik bir büyüklüktür. Dolayısıyla, ecclesia ve Tanrı Devleti  

aynı anlama gelir. Diğer taraftan,  Dünyevi hiyerarşik ecclesia ise azizlerin sığındığı yer 

olarak Tanrı Devleti’ni temsil eder (civitas sanctorum) ve Đsa’nın krallığı (Regnum 

Christi) ya da Göklerin Krallığı (Regnum caelum) olarak da kabul edilir. Çünkü  azizler  

insanları günahlarını üstlenerek ölen göklerin  Kralı Đsa ile  burada birleşirler.858 

     Ecclesia civitas kelimesine bağlı olarak ta eskatolojik bir anlama sahip 

olur.Augustin’e göre site ya da devlet  Roma’dır. Roma’yı civitas kelimesiyle tanımlar; 

Ratzinger’in yorumuna göre, 859Augustin  Tanrı Devleti’nin yurtaşlarına  da civitas  

adını verdiğinden ikisini birbirinden ayırmak için civitas terrana ve civitas secundum 

spiritum (spiritüel dünyanın devleti, ya da yurttaşları)  terimlerini kullanmaktadır. Bu 

çerçevede, Civitas Dei ifadesi içinde ecclesia terimini de barındırıyor. 

     Augustin Ecclesia  hakkında söylediği bazı şeyleri Civitas Dei için söylemez. 

Etienne Gilson Tanrı Devleti ile Kilise arasında  ilkesel bir ayırım yapmaya çalışmıştır. 

Gilson’a göre, Tanrı Devleti ölmüş, yaşayan ve doğacak olan tüm seçilmişlerin 

toplumudur.860Katolik tarihçiler Civitas Dei ile Ecclesia’nın  eşanlamlı olmadığını 

bilseler de birbirinden kesin çizgilerle ayırmaktan yana değildirler.861  

     Augustin Tanrı Devleti’nin büyük bir kısmını Pelagusçular’la yaptığı tartışmalar 

sırasında yazmıştır, dolayısıyla,  praedestinatio anlayışı  bütünüyle Tanrı Devleti 

temasına bağlanamaz  Augustin  Tanrı Devleti’nin, bir taraftan yeryüzündeki yolcuları 

                                                
858 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XX, 9. 
859  Ratzinger’den aktararn Yves J. M. Congar,  “Civitas Dei” et “ecclesia”chez saint Augustin, Histoire de la 
recherche: son état présent, Revue des études augustiniennes,  Vol. 3, No.1, s. 7. 
860 Yves J. M. Congar, aynı makale, s. 10. 
861 Yves J. M. Congar, aynı makale, s. 9. 



 278 

nezdinde yeryüzünde göç etmekte olduğunu söylerken, diğer taraftan, praedestinatio 

terimini ecclesia terimi ile birlikte anmaktadır.862 

     Tanrı Devleti (civitas Dei) ana özelliklerinden biri  Tanrı sevgisine göre yaşayan 

insanlarla  yaradılıştan beri Tanrı’ya sadık olarak yaşayan melekleri birleştirmesidir. 

Ancak  Augustin melekleri Đsa’ya bağlı öğeler  (membra christi) olarak görmez.  Đsa ile 

Kilisenin bütünlüğünden söz ettiğinde  sadece insanları kasteder buraya meleklere dahil 

etmez.863 

 
     Augustin’in Dünyevi Devlet’i Roma Đmparatorluğu örneğinde anlatır. 

Roma’daki dünyevi hayatı tüm boyutlarıyla saeculum olarak adlandırdığını belirtmiştik. 

Augustin, bu devlette, tanrısal esine sahip olduğu söylenen bilgelerin tahminlerine, ya 

da demonların aldatıcı yönlendirmelerine göre tanrıların çeşitli i şlevlere (bedene, ruha, 

bedenin çeşitli kısımlarına, tabiattan elde edilen buğday, şarap, zeytin gibi ürünler, 

ormanlara, zenginliklere, hayvanlara, savaşa, barışa, zafere vb. hükmeden tanrılar) 

sahip olduklarına inanıldığını; halbuki tek Tanrı’ya inanan Göksel Devlet’in 

yurttaşlarının dini inançları gereği Dünyevi Devlet’in yuttaşlarıyla birlik 

sağlayamayacağını, bu nedenle her iki topluluk arasında uzlaşmazlık meydana 

geldiğine işaret eder. Böylesi durumlarda, Dünyevi Devlet yurttaşlarının Göksel 

Devlet’in yutttaşları olan Hıristiyanlara karşı saldırıya geçip onları katletmelerine 

rağmen  iman sahibi bu Hıristiyanların korkulara  kapıldıkları zamanlarda dahi 

Tanrı’nın onlara desteğini sürdürdüğünü (semper diuino adiutorio propulsaret) ifade 

ettikten sonra Göksel Devlet yurttaşları açısından, dünyevi barış için gerekli olan ve 

ülkelere göre birbirinden  farklı geleneklerin, kanunların, kurumların pek fazla önem 

ihtiva etmediğini vurgular. Ancak yolcular bunların hepsine boyun eğerek yolculuğunu 

sürdürmek durumundadır. Çünkü tüm farklılıklarına rağmen bütün bu kanunların, 

geleneklerin ve kurumlarının mevcudiyetinin tek nihai hedefi vardır, o da dünyevi 

barışı sağlamak ve korumaktır. Bu arada, Dünyevi Devlet’te dinin kendi öğretisini 

yayma özgürlüğü vardır. Bu durumda, göksel devlet yolculuğu sırasında dünyevi 

                                                
862 Saint Augustin, La Cité de Dieu, XX, 7. 
863 Yves J. M. Congar, aynı makale, s. 12. 
 



 279 

barıştan istifade ederken, aynı zamanda din sayesinde dünyevi barışın korunması 

doğrultusunda insan iradelerinin birliğini korur ve onları bu konuda cesaretlendirir. 

Böylelikle, koruduğu dünyevi barışı, hakiki barış olan göksel barışa taşıyarak akıllı 

varlık insanın Tanrı’da yaşayacağı mutlak mükemmellikte bir düzene sahip devletteki 

mutluluğunu teminat altına alır. Tanrı Devleti’nde ruhu ağırlaştıran bozulmaya 

mahkum ölümlü bedenin yerini kusursuz spiritüel ruh alacaktır. Đmanında yolcu olan 

Göksel Devlet bu dünyada barışı muhafaza edecek, imanına göre yaşayarak ve adil 

olarak varlığını sürdürecektir.864  

 

     Augustin Tanrı Devleti’nde Kilise hakkındaki görüşlerin  ayrıntılı olarak kaleme 

almaz, Kilise ya da Augustin’in adlandırdığı şekilde, Göksel Devlet Dünyevi Devlet’te 

yer alan, ancak ondan bağımsız olup dini yasaya göre varlığını sürdüren bir kurumdur. 

Devlet Kilise’nin bağımsızlığını tanımalıdır. Buna karşın, Kilise ne türde olursa olsun 

devlet otoritesinin yönetim anlayışına müdahele etmez. Devlet maddi değerlerle, Kilise 

ise spiritüel değerlerle ilgilidir. Ancak Kilise devletten daha üstte bir konuma yerleşir. 

Bu konum farkı her iki kurumun doğaları arasındaki farktan kaynaklanır: Devlet fiziki 

bir otoriteye sahip iken, Kilise otoritesi moral değerler üzerine kurulmuştur. Devlet dış 

dünyayı yönetirken, Kilise ruhani dünyayı yönetir. Devlet halk adı verilen belli sayıda 

insandan oluşan bir kitleyi yönetirken, Kilise evrenin yöneticisidir. Her iki kurum fiilleri 

açısından da farklıdır: Devlet kılıçla kendini savunurken, Kilise kendini sevgi,  

yardımseverlik (caritas) ve ruhani yaptırımlar yoluyla korur. Her ikisinin kaderleri de 

farklıdır: Devlet gelişir, dönüşür ve yıkılır, Kilisenin önünde ebedi hayat vardır, Tanrı 

devletinin yolcularının yıkılmaz  sığınağıdır. Kısaca, Dünyevi Devlet ile Kilise, her biri 

kendine özgü düzene sahip, hukuki açıdan birbirinden tamamen bağımsız iki 

hükümranlık merkezidir. Augustin’in yukarıda tekrarladığı gibi, Hıristiyanlar Kilisenin 

mensubu olsalar da Dünyevi Devlet’in yasalarına itaat etmeli, örneğĐn askerlik yapmak, 

vergilerini ödemek gibi dünyevi görevlerini yerine getirmelidirler. Zaten Đsa’nın da 

dediği gibi, Sezar’ın hakkını Sezar’a, Tanrı’nın  hakkını Tanrı’ya vermek gerekir. 

 

                                                
864 Saint Augustin, La  Cité de Dieu, XIX, 17. 



 280 

     Kilise devletin kendisinden önce kurulduğunu bilir. Devletin karşısında ruhlara 

hükmetmek üzere konumunu belirlediğinde,  imtiyazlarına saygı gösterdiği devletin 

müdahalesine maruz kalmak istemez. Aynı ülkede, aynı kanunların koruması altında, 

devletle yanyana yaşar, bağımsızlığını talep ederken sivil iktidara dostça bir tavır 

takınır. Kilise barışı korumak adına çeşitli devletlerdeki siyasi hatalara, idari 

yetersizliklere tahammül eder.  

 

     Kilise en büyük moral okuludur. Rahipler kürsülerinde Platon’un itidal, kuvvet, 

adalet ve ihtiyat’tan oluşan dört erdemini öğretirken Platon’dan farklı olarak bu dört 

erdemi sadece bilinçlere aşılamaz, aynı zamanda hayatın içine sokar. Kilise ayrıca ideal 

sivil hayatın okuludur, verdiği moral eğitimle paylaşmayı, fedakârlığı ve uyum içinde 

yaşamayı öğretmeye çalışır, Augustin’e göre, toplumsal hayattaki sivil erdemler gibi 

Hıristiyanların erdemleri de iyilik ve merhamet temelinde oluşmuştur. 

 

     Bir ulusun dünyevi menfaatleri sözkonusu olduğunda Devlet elini kiliseye 

uzatacak ve karşılıklı olarak konumlarımızı bozmadan, ben siyasi problemleri çözeyim, 

sen de dine ait problemleri çöz, moral ve sosyal problemler düzleminde işbirliği 

yapalım ve ülkemizin yurttaşlarının mutluluğunu beraberce sağlayalım diyecektir. 

Augustin’in yaşadığı ve Hıristiyanlığın yükseldiği dönemde, Hıristiyan Roma’nın 

Theodosius, Arcadius ve Honorius gibi imparatorları kiliseye ilişkin politikalarını bu 

paragrafta dile getirdiğimiz çerçevede iyimser ve uzlaşmacı bir anlayış üzerinden 

yürütmüşlerdir.865  

 

                                                
865 Kilise Devlet ilişkisi için: Saint Augustin, Lettres  35, 137, 138, 150, 155;  Enarratio in Psalmos;  Gustave 
Combès, La Doctrine Politique de Saint Augustin  içinde” Les Rapports de L’église er de l’Etat”, VI, s. 302-409. 



 281 

SONUÇ 

 

           Augustin ölümün tüm insanlar için Đlk günah nedeniyle verilmiş ceza olduğunu 

kabul eder. Đlk  ölüm ruhun bedenden ayrılması ile gerçekleşir, ikinci ölüm ise Tanrı’nın 

verdiği ebedi bir cezadır.Vaftiz yoluyla Hıristiyan olunduğu takdirde,  Tanrı verdiği bir 

ceza olarak  ilk ölümü iptal eder. Augustin için Hıristiyan olmak ölümden sonraki 

hayata ölüm cezasını çekmeden geçmeyi ümid etmektir. Đman Tanrı’nın ölüm 

karşısındaki vaadini yerine getireceğine inanmak demektir. Augustin’e göre, ölüm 

korkusunun nedenini anlamak, erdemli olmak için, bu korkuyu bir vasıta olarak kabul 

etmek demektir. Ölümden korkma  insan ruhu için  dünyada en çok arzu ettiği iyilerin 

azalması anlamına gelir. Bu açıdan, Platon felsefesinin getirdiği dünyevi iyilerle  ebedi 

iyiler arasında bir ayırım vardır. Sağlık, refah, arkadaşlık, siyasi özgürlük gibi dünyevi 

iyilerin karşısına ölümü aşan mutluluk ve erdemi koyar. Dünya üzerinde sahip olduğu 

bir çok şeyi kaybetmekten korkanlarda ölüm korkusu daha fazladır. Ebedi iyi olan 

mutluluğu kaybetme korkusu ise ikinci ölümden korkmak anlamına gelir, çünkü 

buradaki ceza bazıları Hıristiyan da olsa  erdemden uzaklaşmış bir çok insanı bekleyen 

ebedi cezadır. Bu ceza’nın da müspet tarafı vardır, çünkü insanlara erdemli olması 

gerektiğini düşündürür. Ölümü altetmenin yolu insan ruhunun  Đyi Tanrı’yı sevmeyi 

herşeyden çok istemesiyle mümkün olur. Bu durumda  insan ikinci ölümden kaçınmak 

için birinci ölümü kabul eder. Đman insanı dünyevi iyileri önemsememeye, alçakgönüllü 

olmaya götürür. Đman eden ruh erdemin ve mutluluğun peşinde olur.  

 

           Augustin Tanrı Devleti’nin ilk on kitabında filozofların ve pagan dininin hakiki 

bilgiye  ve Tanrı sevgisine erişmedeki   yetersizliklerini sergilemeye çalışır. Roma’da 

kahramanlık örneği olmuş insanlara Roma’nın atfettiği erdemli olma vasfını reddetmese 

de sivil erdem adıyla ikinci plana atar. Çünkü Augustin için, insan hayatının nihai 

hedefi mutluluktur,  güvenlik içinde mutlu olmaya çalışmak gibi siyasi hedefler dünyevi 

mutlulukla sınırlıdır. Mutluluğun zorunlu şartı Tanrı sevgisine sahip olmak ve yüce 

Đyi’yi istemektir. Ölüm korkusu adil bir toplumun oluşmasını engelleyen başlıca 

tehdittir.  Ölüm korkusunun olduğu yerde adalet olmaz, ölüm korkusunu yenmek için 

dünyevi  iyilere olan düşkünlüğümüzü aşmamız gerekir.  Augustin’in Tanrı Devleti 



 282 

ölüm korkusu ile Tanrı’yı bilmek arasındaki ilişkinin araştırılmasıdır.  Örnek  olarak, 

Stoacı filozoflar ölümün kaçınılmaz olduğunu, bu nedenle, ne şekilde ölüneceğinin 

önemli olmadığını düşünürler, intihar etmek onlar için kötü bir şey değildir, çünkü ölüm 

dünyadaki sefil hayattan kaçıştır. Regulus  cesaretin ve erdemin en dikkat çeken 

örneğidir, düşmanlarının eline düştüğünde ölüme meydan okumuştur. Ancak  bu tür 

kahramanca atılımlar Romalıları kendilerine hiçbir faydası olamayan tanrılarına boyun 

eğmekten alıkoymamıştır.  Augustin’in  Tanrı Devleti’ndeki temel amaçlarından biri  

insanları Regulus  ve tecavüze uğradığı için öldürülen Lucretia gibi kahramanlıklar 

göstermekten çok erdemli olmak için Tanrı’nın inayetini kabule çağırmaktır, çünkü 

Augustin’e göre, intihar bir zayıflıktır (infirmitas) ve Tanrı’nın kanununa karşı çıkmak 

anlamına gelir. Paganlar Tanrı’yı bilmedikleri için bu türden kahramanlık örnekleri 

göstermişlerdir. Roma pagan dininin hakiki erdemle ilgili  bir söylemi yoktur, gücü ikna 

kabiliyetinden gelir. Roma inancında önemli yeri olan ve tanrılarla insanlar arasında 

aracı olduğuna inanılan demonlar konusunu Apuleius’un eseri De deo Socratis 

üzerinden tartışır. Demonlar iyi ya da kötü karakterde olabilirler; ancak Augustin 

demonların hemen hepsinin insanları kandıran, yanlış yollara sürükleyen, ahlâki 

zaaafiyeti arttıran, ruhu zayıflatan tehlikeli varlıklar olarak telakki eder. Romalıların 

uğurlarına kurban adadıkları tanrılar aslında kötü demonlardır. Demonlar dünyevi ve 

ebediyetle ilgili vaatlerle  insanları  kandırıp kendilerine ibadete, kurban adamaya 

zorlarlar, bunlardan en önemlisi de Magna Mater’dir. Augustin’in görüşüne göre, 

demonlar Roma dini ile Roma tiyatrosu arasındaki çatışmanın sorumlusudurlar, bu da 

toplumdaki ahlâki değerlerin çöküşüne yol açmaktadır. Demonlar sahnede gayrı ahlâki 

gösterileri teşvik ederek insanları davranışlarını taklide  davet ederler; bu spiritüel 

varlıklara Roma’nın güvenliği açısından itimat etmemek gerekir. Mesela, demonlar 

Yunanlıların Truva kuşatmasında şehri koruyacaklarına terkedip gitmişlerdir. Augustin 

bu hususta, Titus Livius, Vergilius gibi Romalı yazarlardan aldığı bir çok olayı  aktarır. 

Dünyevi mutluluğa katkıda bulunmaktan aciz demonların insanları ebedi mutluluğa 

taşıyabilmelerinin hiçbir şekilde mümkün olmadığını belirtir. Demonlar hakiki dinin 

düşmanlarıdırlar.  Roma ibadet şekilleri demon tehdidi altındadır, üstelik pagan teolog 

Varro’nun sivil teolojisi demonların ürkütücü görüntüler kullanmalarını adeta  teşvik 

eder niteliktedir. Augustin ayrıca Roma’nın  theurgica, sihir, büyü  gibi uygulamalara 

tolerans göstermesini onaylamaz  Augustin özellikle, Cicero’nun De Fato’su üzerinden 



 283 

Romalıların astrolojiye olan inaçlarına dayanan kaderciliğine karşı çıkar, gökteki 

yıldızların insanların kaderlerini belirlemesi Augustin’in inandığı insanlığın tarihi  

ilerlemesi ve gelişmesine bir engeldir. Tanrı’nın verdiği özgür irade insana tarihi 

sorumluluklar yüklemektedir. Halbuki Cicero’ya göre, geleceği bilme ile özgür irade 

birbirini dışlar: Birini kabul etmek diğerini inkâr etmek anlamına gelir. Oysa, 

Augustin’e göre, dindar bir ruh  özgür iradeyi kabul ettiği takdirde  Tanrı’nın geleceğin 

bilgisine sahip olduğunu inkâr etmiş olmaz.. Roma dini hakkında önemli eserler vermiş 

Pagan Roma’nın  en önemli teologu Varro’yu, Platon’un devletinden kovduğu şairleri, 

tanrıları hicveden tiyatroyu teolojinin temel unsurları olarak kabul ettiği için, şiddetle 

eleştirir, Varro’nun tanrı Jupiter’i evrenin ruhu olarak yorumlama çabası, bu tanrının 

diğer tanrılarla ilişkisini ve Roma’nın ikinci derecede önemli olan tanrılarının 

işlevsizliğini ve tutarsızlıklarını göstermeye çalışır. Roma tanrılarının kendilerinden 

büyük beklentileri olan ve onları kızdırmamak için adaklar, kurbanlar veren insanlara 

faydası olmadığını göstermek için Vergilius’un özellikle Aeneas destanındaki 

dizelerinde, ünlü Roma tarihçisi Titus Livius’un Ab Urbe Condita’sında anlatttığı tarihi 

olaylarda bu tanrıların tutum ve davranışlarının izini sürer, bulduğu kanıtlarla zaaf ve 

tutarsızlıklarını ustaca sergiler. Augustin pagan dinine saldırısını Hermes’de tanrıları 

yapma sanatı teması üzerinden de yürütür, Romalılar’ın kurucuları Romulus’ün, tanrı 

olarak göğe yükseldiğine (apotheosis’ine) içtenlikle inanmasıyla başlayan ve 

Đmparatorluk dönemini içine alan süreçte özellikle devleti idare edenlerin  ölümden 

sonra tanrı vasfını kazanması bir gelenek haline gelmiştir. Hermese göre, insanlardan 

tanrı yapma sanatı isanlarla tanrılar arasında akrabalık ve dayanışma sağlamak amacıyla 

ortaya çıkmıştır. Tek yaratıcı Tanrı’ya inanan Augustin için Hermes’in söyleminin 

önemi bazı insanların tanrılaştırarak insanüstü niteliklere büründürülmesiyle ortaya 

çıkan sahte tanrıların aslında birer insan olduğunu kanıtlamasına dayanak teşkil 

etmesinden ileri geliyor. 

 

                             Augustin pagan dininin yanısıra Yeni Platoncu filozofların ruhun arınması 

hakkındaki tartışmasını tezimizde “Ruhların göçü ve Diriliş” bölümünde yazdık, 

Augustin tartışma yoluyla karşı tezleri çürütme yöntemini Platon, ve özellikle de 

Porphyrius’un bu konudaki görüşleri üzerinden tartışırken kullanır, amacı Tanrı 

Devleti’nin yurttaşlarının spiritüel bedenlere kavuşacaklarını Đspatlamaktır, ayrıca  



 284 

Ruhların göçü meselesi üzerinden yine pagan filozofların döngüsel tarih anlayışının 

tutarsızlıklarını ortaya koymaya çalışarak Tanrı Devleti’ne uzanan ilerlemeci tarih 

anlayışının doğruluğunu kanıtlamaya çalışır. Bu bağlamda,  demonların aracılığının 

yerine Đsa’nın aracılığını koyarak Porphyrius’un theurgica’sını iki temel  yolla eleştir: 

Bunlardan birincisi,  ruhların arınması için  Tanrı’nın demon adı verilen aracılara  

ihtiyaç duymasına gerek olmadığıdır, çünkü Đsa Tanrı’nın esas sureti olarak Tanrı’nın 

suretinde doğan insanlara kendi tanrısal tabiatına katılma imkânı verir. Tanrı ve insanın 

Đsa’da bütünleştiği inancı Augustin’in insanların sacramentum yoluyla Tanrı’sı ile 

bütünleşmesindeki sır (mystreium saramentum) anlayışını temel ögesidir. Đkincisi ise, 

insanların sadece akıl yoluyla  ve Tanrı’nın insan ruhlarına doğrudan müdahele 

edebilmesi nedeniyle Tanrı’ya olan bağımlılıklarını kabul etmedikleri sürece bir sır olan 

dini hakikati anlayamayacağına olan inancıdır. Diğer spiritüel arınma biçimleriyle ve  

Varro’nun  yüce Đyi’si gibi  mutluluk  ve erdeme ilişkin diğer felsefi görüşlerle 

karşılaştırıldığında tanrısal sırla karşı karşıya gelen insanın  imanı  Hıristiyan Augustin 

için iftihar edilecek nitelikte  bir fiil olarak ortaya çıkar ve erdemin doğrudan insan 

ruhunda olduğu görüşünün doğruluğunu tartışmalı hale getirir. Đsa’nın erdemin ve 

özellikle alçak gönüllülüğün  tek aracısı olduğu şeklindeki  Hıristiyan inancı,  

filozofların theurgica’ya başvurarak aracılar vasıtasıyla tanrılara ulaşılabileceği tezini 

çürütmeyi hedefler. Augustin Porphyrius’un Theurg’ler tarafından çağırılan spiritüel 

varlıklar olan demonlar arasında bir rekabetin varlığını kabul ettiğini ileri sürer ve 

Porphyrius’u arzu ve kıskançlığı yadırgamadığı için eleştirir. Đlk günah nedeniyle 

düşmüş insan iman ve alçak önüllülük sayesinde bilgisizlik ve zayıflığının üstesinden 

gelmeye çalışarak adil bir toplumun bireyi olma yolunda, nihai hedefi Tanrı devleti olan 

geleceğe umutla bakacaktır. Roma dininin ve pagan filozofların kurtuluş teorilerinin 

tutarsızlıklarını  görebilmeleri umutsuz Romalılar’ı Tanrı sevgisine ulaşmaya ve Đsa’nın 

ete kemiğe bürünmesi sırrına imana yönlendirmeye yarayacaktır. Tanrısal alçak 

gönüllük ruhun arınması için esastır, çünkü insanların bilgisizlik ve zayıflıktan doğan 

ihtirasları ve ahlâki zaaflarının üstesinden gelebilmelerini sağlar. Augustin’e göre, iman 

eden hakiki adağı kalbinden sunabilir. Tanrı, melekler, demonlar ve diğer küçük Roma 

tanrıları gibi spiritüel varlıkların sahip olduğu türden arzuları ve ihtiyaçları olan bir 

varlık değildir. Đnsanlar Tanrı’nın isteğinin sadece onların mutluluğu olduğuna 

inadıklarında hakiki mutluluğu tadabilme yolunda ilerleyebilirler. Tanrı yüce Đyi’yi  



 285 

kendisine katılmak suretiyle insanları mutlu kılmak üzere yaratmıştır. Bununla birlikte, 

Tanrı insanların kendisinden af dileme ihtiyacı içinde olan günahkârlar olduklarını  

kabul etmelerini de istemektedir; aksi takdirde, ben sevgisi Tanrı sevgisine baskın 

olacaktır. Augustin bireyin yeryüzündeki hakiki konumunu ifşa eden mütevazi 

itirafların, ruhun sefaletininin üstesinden gelmesi için Tanrı’nın inayetini zorunlu hale 

getirdiğini savunur. Hakiki iman sahipleri Tanrı’nın affını (misericordia) komşularına 

dek genişletmeye çağırılırlar, bu şekilde ortaya çıkan hakiki komşu sevgisiyle Tanrı’yı  

yüceltmiş olurlar. Đnsanlar Tek aracı (mediator) olarak hakiki doğru insan Đsa’ya 

katılarak doğruluğa kavuşurlar. Zira Augustin’e göre, hakiki erdem  ruhta değil sadece 

Tanrı’da mevcuttur. Hıristiyanlar hakiki Tanrı’daki  doğruluğu ve erdemi  Đlk günah 

nedeniyle sınırlı ve yetersiz olarak algılarlar. Sefil dünyevi hayatta barışı ancak bir 

teselli olarak kabul edebilirler. Tanrı devletine yolculuk edenler için hakiki doğruluk   

Platoncular gibi  zihin ve felsefe yoluyla  mükemmel erdeme yükselmek değil, 

Tanrı’nın inayetine olan inancı paylaşmaktan geçer. Hakiki iman sahiplerinin doğruluk 

hakkındaki bu kısmi tecrübesi dünyada yolculuk eden sürgün Kilise’de vücut bulan  

Tanrı Devleti’nde gerçekleşir.  

 

                             Augustin  Platon’un  felsefi görüşlerini  Tanrı ve Vahiy bağlamında dönüştürerek 

Hıristiyan felsefesine büyük katkıda bulunmuştur. Platon Đdeal Devlet’i tasarlarken 

model olarak  evrenin ruhuna, gökteki tanrılara ihtiyaç duymuş olsa  da devletin 

yurttaşlarını beden ve ruhtan oluştuğu gerçeğini gözardı edememiştir, ancak formlar 

dünyası  hakiki adalet için bir engel teşkil etmektedir.Platon’a göre,  Đnsan site’nin 

maddi dayanağı olacaktır. Đnsanı geliştirmek için onun  beden ve ruh’tan oluşan çifte 

doğasını tanımak gerekir. Böylelikle insan bedenini oluşturan kısımla, dünyanın 

gövdesini oluşturan maddi varlık arasında bir bağ ortaya çıkar, bu tıpkı evrenin ruhu ile 

insan ruhu arasındaki bağ gibidir. Antropoloji kozmolojiye giden yoldur. Kozmolojik 

evrenin ruhu’nun temel rolü bir taraftan akıl (intellekt) olarak  diğer taraftan ise hareket 

ettirici sebep olarak  ortaya  çıkmaktadır.  

 

       “Platon’da Tanrı ve Devlet”  başlıklı bölümünde belirttiğimiz gibi, Platon da 

evrenin ruhu ile insan ruhunu uyumlu hale getirme zorunluluğunu duymuştur. Platon’un 

siyaset felsefesi insanları adil ve erdemli olma düşüncesine yükseltecek şekilde eğitmek 



 286 

ve bu düşünceyi kişisel ve toplumsal düzlemde hayata geçirmektir. Toplum düzeninin 

temel paradigması rasyonel düzen olmalıdır. Devlet’in başlıca teması olan Ruh yalnızca 

erdem ve arınma bağlamında değil, aynı zamanda üzerinde yaşanılan maddi dünya ile 

öteki dünya ilişkisi bağlamında ele alınmaktadır Eğrilik-doğruluk problemi yargının 

aşkın alanının objektif ölçütü ruhun ölümsüzlüğü alanına taşınır. Ruhun ölümsüzlüğü 

doğruluğun tek dayanağıdır. Ruhların göçü bölümünde de gördüğümüz gibi, ruhların 

döngüsel hareketine inanan Platon ruhların ebedi olarak yaşayacağı bir devlet kuramı 

geliştirmediği için yarattığı Devlet modeli Augustin’in eskatolojik devleti ile 

karşılaştırıldığında ideal devlet olmaktan çok dünyevi  devlet  modellerinden biri gibi 

görünebilir; ancak Platon’un devlet anlayışının temelinde bilginin en büyük erdem 

olduğu doktrini yatar, erdem’in bilgiye karşılık gelmesi tahminden ya da sezgiden çok 

rasyonel bir tahlille bulunabilecek objektif bir iyi’yi içerir. Platon’da Đyi objektif bir 

hakikattir ve insanlar istediği için değil sadece Đyi olduğu için gerçekleşmelidir.  Platon 

objektif hakikatin yanında insan iradelerine  ikinci dereceden önem atfeder, çünkü 

insanların istemeleri objektif Đyi’yi değil kendi iyilerini nasıl gördüklerine bağlıdır. 

Ruhların göçü doktrinine göre, Platon’un  devleti yönetmesi için seçtiği filozofun 

ruhunun yeryüzüne dönmeden önce tanrılar katında en yüce mekânda en uzun süre kalıp 

tanrısal kusursuzluğu temaşa ettiğini ve burada erdemin karşılığı hakiki bilgiye sahip 

olduğunu varsaydığını hatırlamak gerekir. Platon,  Augustin gibi insan iradesine öncelik 

vermekten çok birbirinden kesin çizgilerle ayrılmış toplum katmanlarına bölünmüş bir 

devlet tasarlamıştır. Devlet teorisinin iki ana temeli vardır, bunlardan birincisi doğru ve 

kesin bilgiye ulaşmış bir ruha sahip filozofla, her sınıfın bir diğerinin ihtiyaçlarını 

gidermeye yönelik niteliklere sahip olduğu karşılıklı tatmine dayanan hiyerarşik bir 

toplum yapısıdır. Toplumsal disiplinin sağlanması ve Tanrı ve O’nun yarattığı tanrıları 

kusursuz iyi’ler olarak niteleyen Platon taklid yoluyla tanrıları insan modelinde zaaf 

sahibi varlıklar olarak hicveden şairleri ve tiyatroyu devletinden kovar. Augustin de 

yaşadığı kendi  dönemde gözleriyle gördüğü Roma’ya doğudan gelen dinlerin (özellikle 

de Magna Mater kültünün) ritüellerini en sert şekilde eleştirirken, demonların 

yönlendirdiği bu tür gösterileri ve insanları ahlâksızlığa sürüklediğini iddia eder, 

Platon’u örnek alarak tiyatro’nun devletten kovulmasını isterken  bu tür  pagan 

ritüellerinin tümünün yasaklanması  gerektiği görüşündedir. Platon Devlet’inde tüm 

yönetilenler yalanı yasaklamıştır; ancak devleti yöneten Filozof krala devletin bekası 



 287 

için gerektiğinde yalan söyleme ayrıcalığını tanır. Halbuki Tanrı’nın hakiki sureti olarak 

Tanrı Devleti’nin Kralı Đsa’nın temel niteliği yalan söyleyememesidir. ‘Platon’a göre 

Tanrı ve Devlet’ bölümünde de aynen belirttiğimiz gibi, Platon’a göre, tanrılar 

aldanmaz, doğru insanı yüceltir, eğrili ği ise ceazlandırırlar. Doğru insan yoksul ya da 

hasta  da olsa ölmeden önce ya da öldükten sonra  mutlu olacaktır. Doğru insanın 

yaşadığı hayatta ya da gelecekteki hayatında mutlu olabilmesi gerek birey gerek se 

siyasi doğruluk (ya da adalet) probleminin çözüme kavuşturulmasına bağlıdır, bu 

nedenle, Platon mutluluğu arayan insana bu dünyada ya da öteki dünyada rüyasını 

gerçekleştirebileceği siyasi bir model sunar. Augustin Platon kadar iyimser değildir, Đlk 

günah nedeniyle düşmüş insanlardan oluşan bir toplumda bireyler ancak Tanrı 

inayetiyle günahlarından arınmayı ümid edebilir, Augustin’in benimsediği 

Hıristiyanlıktaki diriliş doktrini iyi insanların ölümden sonraki hayatlarında spiritüel 

bedenlerine kavuşup ebediyen Tanrı Devleti’nde yaşayacakları ümidini doğurur. 

Augustin  Yeni Platoncu Hıristiyan bir düşünür olarak Platon’un öğrencisidir; ancak 

spiritüel bedenlere sahip insanların sonsuza dek yaşayacakları Tanrı Devleti teorisiyle 

ruhların döngüsel göçüne dayanan, kedini sürekli tekrarlayan bir  tarih anlayışına sahip 

Platon, Aristoteles ve onları izleyen Yeni Platoncular’dan ayrılır.  

 

        Aristoteles için ideal devlet Platon’un ikinci iyi devletidir. Aristoteles için rejim 

yoktur rejimler vardır. Somut gerçeklerden bağımsız bir adalet standardının 

bulunduğunu kabul etmez. Bir siyasetçinin  en önemli görevi kanun koyuculuğudur. 

(nomothesis). Site devleti anayasası kanunları, gelenekleri ve kurumları kapsamalıdır. 

Aristoteles’e göre, iyi düzenin iki öğesi vardır: Konulmuş yasalara uyulması, uyulan 

yasaların iyi olmasıdır. Dolayısıyla, Platon filozof Kral yönetiminde ısrar ederken 

Aristoteles ise devletin idaresinde temel unsur olarak adaletin temel bir prensip olarak 

gözetilmesini öne alır. Platon ve Aristoteles çeşitli rejim türleri arasından en iyisini 

bulmaya çalışmışlardır, Platon en iyi rejimin bir filozof krala sahip aristokrasi olduğunu 

savunurken devlet görevlerinin ve ayrıcalıklarının, onları üstlenecek kimselerin 

üstünlüğü ve erdemine göre olmasının, aristokrasiye özgü bir nitelik olduğunu düşünür. 

Aristoteles’in vardığı sonuca göre de, en iyi devlet rejimi aristokrasi ya da monarşidir. 

Bu ikisi arasındaki seçim yurttaşların karakterine bağlıdır. Olağanüstü yeteneklere sahip 

kişi kral olmalıdır. Kısaca, bir devlet için en uygun olan anayasayı yurttaşların moral  



 288 

vasıfları belirler. Anayasa moral ve uygar bir hayatın vazgeçilmez koşuludur. Bir 

devleti yönetmek bu yönetime layık olan halka dağıtılması gereken bir şeref olduğu 

kadar halka erdemi tecrübe etme olanağı veren bir fırsattır. Đnsanı siyasi bir hayvan 

olarak niteleyen Aristoteles için siyasi faaliyet erdemin tabikatı demektir. Đyi hayat 

sadece bir devlette mümkün olabilir. Devletin olmadığı yerde bireyin kendine  yeterli 

olması mümkün değildir.  Her birey doğasını ideal devlette (polis) gerçekleştirebilir, 

devleti yöneten ise insani erdemleri mümkün olan en üst düzeyde kullanan kişidir. 

Devlette amaçlanan iyilik adalettir, buysa bütün topluluğun iyiliği için olandır. 

Aristoteles’de  ideal devleti  meydana getirecek siyasi ideal  olmasa da  kanun 

hakimiyeti, yurttaşlar arasında eşitlik ve özgürlük, anayasal hükümet insanların uygar 

bir düzende mükemmel bir hayat düzenine ilerlemesi bir devlet için nihai hedefler 

olmalıdır. Aristoteles’in devlet anlayışına göre, idealleri belirleyen güç anayasa ve 

yasaların yanısıra toplumsal  ilişkiler ve dinamiklerdir. Augustin de siyaset sanatının 

eğitici niteliğini tanır ve Đnsan’ın düşüşten önce cennet’te varolduğunu varsaydığı 

model üzerinden siyasetin  mükemmel  şekliyle olmasa da da insanları mutlu  

edebileceği görüşünü savunur. Dünyevi hayatta insanları birarada tutan en önemli 

unsurlardan biri insanlar arasındaki sevgidir. Ancak ben sevgisine dayanan istemelerin  

ürünü olarak gördüğü savaşlar için Platon gibi iyi eğitilmi ş bekçilerin varlığı 

Augustin’in siyaset anlayışında bir ihtiyaç değildir. Çünkü Tanrı Devleti’nin  bu 

dünyada sürgün olan yolcuları dünyevi  kurtuluş için savaşmazlar; ancak bu insanlar 

aynı zamanda Dünyevi Devlet’in bir parçası olmak durumunda olduklarından devlete 

itaaatle yükümlüdürler, bu nedenle, dünyevi devletlerin yasalarına uymak savaşlarına 

katılmak zorundadırlar. Dünyevi devlette insanlar  ölçülülük, ihtiyat, doğruluk ve 

dayanıklılık gibi erdemlere sahip olmak isterler, çünkü ikinci derecede önemi olan bu 

erdemler sayesinde şiddete ve diğer tehlikelere karşı  kendilerini koruyabilirler. 

Augustin’e göre, Aristoteles’in savunduğu mutlu bir toplumsal hayat insanlar için nihai 

bir hedef değildir. Siyasi hayatın tek başına insanları mutlu etmesi mümkün değildir, 

ebediyen sürecek mutluluk sadece Tanrı Devleti’nde mümkün olabilecektir. Tanrı 

Devleti’nin sınırları yoktur, hakiki iman sahibi herkes Tanrı Devleti’nin yolcularıdır. 

Stoacılar ise evrensel bir Dünyevi Devlet tasarlamışlardır. Yurttaşları birbirine bağlayan 

ilke de Aşk’tır. Aşk insanları özgür kılar ve aralarında birliği sağlar. Tezimizin 

“Stoacılar’da Tanrı ve Devlet” bölümünde belirttiğimiz gibi, insanların kendilerini 



 289 

dünya yurttaşı olarak görmelerinin nedeni, Kozmos’u yöneten  tanrısal Akıl’dan 

parçalar taşımalarıdır. Đnsanların merhamet talep edebileceği Tanrı idesi Stoa 

prensipleriyle bağdaşmaz. Augustin Stoacı tanrı anlayışının karşısındadır, zaten Tanrı 

Devleti’ni yazma amaçlarından biri de Stoa düşünce sistemindeki kadercilik anlayışını 

çürütmektir. Augustin Tanrı’nın Stoacılar’ın düşündüğünün tam aksine insanları inayeti, 

merhameti ile kurtaracağını savunur. Tanrı’nın insanlara bahşettiği özgür irade’nin 

iyi’yi seçmesinin insanlığın ilerlemesinde temel rolü üsteleneceğine muhakkak gözüyle 

bakmaktadır. Düşmüş insanın kötülüğü sadece tercih nedeniyle seçtiği söylenemez, 

çünkü böylesi bir seçim akla dayanan bir değerlendirme yeteneğinin varlığı  sayesinde 

olayların akışının değiştirilebileceği varsayımını ortaya çıkarır. Ancak Đlk günah 

nedeniyle, doğal anlama yeteneği insanları kendileri için uygun hedeflere yöneltmede  

yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, insanlık tarihi  birbiriyle çatışan isteklerin savaş 

alanına dönmüştür; ancak Platon ve Plotinus gibi filozoflar akıl yoluyla hakikatin 

bilgisine ulaşmaya çabalamışlardır. Augustin’e göre, akıllı varlık olan insan; ancak 

Adem’in düşüşünden beri bulanıklaşan zihni nedeniyle hakikatin bilgisinden uzak 

kalmaya mahkum olmuştur. Tutkuların aleti haline gelen akıl, Tanrı’nın inayeti 

olmaksızın hakikatin tanrısal kaynağına asla ulaşamayacaktır. Augustin’in itirafları 

insanın içe bakışla kendisini anlamasının paradigmasını oluşturarak  belleğinde bulduğu 

Tanrı’ya seslenerek insani zayıflıklarını anlatır.  

 

           Dünyada insanların mutluluğunu eksiksiz bir şekilde sağlayacak ideal bir 

devletin kurulması konusunda karamsar olsa da Tanrı Devleti’nin dünyadaki 

yolculuğunu  temsil eden Kilise’nin varlığı eşsiz mutluluğa ulaşmanın vaadidir. Plotinus 

tüm yurttaşları  filozoflar olan  tasarladığı ideal devlete Platonopolis adını koymuştur. 

Başta öğrencisi Porphyrius olmak üzere izinden giden öğrencileri dünyevi siyasi hayatla  

doğrudan ilgilenmemişlerdir. Plotinus’un sitesi insanın iç dünyasıdır.  Augustin ve 

Eusebius tanrısal bir düzenin Dünyevi Devlet’teki  varlığı konusunda farklı sonuçlara 

varmışlardır. Augustin’e göre, Roma Đmparatorluğu ve Kilise (ecclesia)  arasında 

temelde hiçbir bağ yoktur. Buna karşın Eusebius  Hıristiyan Đmparatorluğu 

kurulmasının tarihin nihai hedefi olduğu inancındadır ve Augustus monarşisi ile Đsa 

krallığı arasında bir bağın varlığını savunur. Dünyada yaşıyan toplumlar Eusebius’a 

göre ökümenik (oikoumene) bir bütündür. Roma Đmparatorluğu bütün  göksel Hıristiyan 



 290 

toplumunun yeryüzündeki örnek imajıdır, göksel imparatorluğun bir ışığı gibi 

parıldayan  Konstantin’in imparatorluğu  göksel devletin yeryüzündeki kopyası gibidir. 

Ancak Augustin’e göre, tarihsel süreçte Hıristiyan toplumu ile genel anlamda her türlü 

toplum arasında bir karşıtlık vardır. Ne Augustin  ne de Eusebius devletle ilgili 

sorunlara cevap vermeye çalışmamışlardır. Tamamen Hıristiyan inancına dayanan 

doğaüstü (dinsel ) ve doğal (din dışı) ayırımına dayanan devlet anlayışı  görece daha geç 

bir dönemin,  ortaçağın ürünüdür. Augustin’e göre, imparatorluk Tanrı’nın düzeninden 

sapan düşmüş insanın devleti iken, aynı devlet Eusebius için Tanrısal devletin bir 

tasviridir.  

 

        Alçak gönüllülük Tanrı Devleti’ne özgüdür, gurur ise Dünyevi Devlet’e aittir. 

Bireyin ahlâki tutumunu belirleyen en önemli unsur irade’nin hareket ettiği yöndür. 

Đrade doğru bir çizgide ilerliyorsa tutkulardan müspet yönde istifade eder. Augustin 

irade bağlamında dört adet tutku saptar: Arzu ya da sevinç arzu ettiğimiz şeye 

duyduğumuz sempatidir. Korku ya da keder istemediğimiz birşeyden uzaklaşmak 

istediğimizde ortaya çıkar. Korku olmasını istemediğimiz bir şey meydana geldiğinde 

hissettiğimiz duygudur, kederi ise birşeyin arzumuz hilafına  meydana gelmesi halinde 

hissederiz.  Tanrı Devleti’nin yurttaşları Tanrı’nın planına göre (secundum Deum)  

yaşarken Dünyevi Devlet yurttaşları insanların koyduğu ölçütlere göre yaşarlar 

(secundum hominem). Bu insan grupları birbirinden farklı olan bireylerden 

oluşmaktadır. Đki sitenin yurttaşları da bir birey olan Adem’in soyundan gelirler. Bu 

gruplar simgesel olarak site olarak adlandırılırlar. Gruplardan birinin yurttaşları 

Tanrı’nın yanında yerlerini almak üzere seçilmişlere olanları Augustin  azizler (sanctii) 

olarak adlandırıyor. Diğer grup ise şeytanla birlikte ebedi cezaya mahkum olacak 

insanlardan oluşur. Adem’in düşüşünü takiben her iki grup  Adem’in soyundan gelenler 

olarak saeculum’da birbirine karışmış halde birlikte yaşarlar. Tanrı Devleti’ni Kutsal 

Kitaplar’da arayan Augustin Ambrosius’tan öndiği exegesis metodu ile Kutsal 

metinlerde anlatılan öyküleri Tanrı’nın Kelime’sine indirgeyecek şekilde anlam 

birliğine kavuşturmaya çalışır. 

               

              Roma Devleti’nin kurucusu Romulus ülkesinin nüfusu çoğalsın diye Đtalya 

toprakları üzerindeki baskıcı rejimlerden kaçan insanlara sığınak (asylum) açmıştır. 



 291 

Buraya düşmanlarından artık zarar görmeyeceği güvencesini almış sefalet içindeki 

insanlar buraya sığınıyordu. Asylum sayesinde Roma nüfusunu arttırmıştır, Hıristiyan 

devleti de, aynı yollla, Kiliselerinin asylum’u sayesinde büyüyüp gelişecektir. Ebedi 

Devlet’in oluşumu karşılığını Dünyevi Devlet’in doğuşunda bulmaktadır. Augustin 

Ariusçu Alarik’in de Roma’yı işgali sırasında kiliselere sığınan insanlara dokunmadığına 

dikkat çeker. Vergilius’un Aeneas destanında Truva savaşında tanrıların  tapınakları 

terkedip kaçtıklarına dair pasajları  Augustin’e bir kez daha  Roma  tanrılarının aczini 

çeşitli örneklerle sergileme imkânı verir. 

 

              Augustin’in Ben sevgisi-Tanrı sevgisi olarak adlandırdığı iki aşk önce 

meleklerde ortaya çıkar. Kilise kökeni itibarıyla göksel olmasına rağmen bütünsel olarak 

görüldüğünde hem de dünyaya hem de göğe ait bir hakikattir. Evrensel Kilise’den söz 

ettiğimizde yerel kiliseler karşısında Katolik Kilisesi’ni buluruz. Dünyevi problemler söz 

konusu olduğunda, Augustin dünyevi ve insani problemleri düşünür; ancak Kilise aslında  

melekler ve insanlardan oluştuğu için dünyevi perspektif genişler. Kilise burada 

dünyadaki sürgün edilmiş kısmıyla değil tüm hakikatiyle vardır. Söz konusu kilise 

göklerde Tanrı’ya katılan melekler ve insanlardan oluşan toplumu kapsar. Augustin Tanrı 

Devleti’ni kimi zaman tarihe aşkın olan Tanrı’nın krallığı ile bir tutarken, kimi zaman ise 

doğru Hıristiyanlar olarak kabul ettiği için  azizler (sanctii) adını verdiği insanların Tanrı 

Devleti’ne olan yolculuğunda yeryüzündeki Tanrı hakimiyetinin mekânı Kilise ile 

özdeşleştirir. Tanrı Devleti’nin (civitas Dei) temel özelliklerinden biri  Tanrı sevgisine 

göre yaşayan insanlarla  yaradılışlarından beri Tanrı’ya sadık olarak yaşayan melekleri 

birleştirmesidir. 

 

              Augustin’in  Platon,  Stoacılar ve Yeni Platoncular’ın  Tanrı’ya, hayata ve 

erdeme verdikleri anlamların anlamsızlığını kanıtlamaya çalıştığı eseri Tanrı Devleti’nde  

Hıristiyan felsefi görüşünü ve teoloji anlayışını bu filozofların görüşlerinden istifade 

ederek geliştirmiş ve derinleştirmiştir. Çalışmamız bu gerçeği (Augustin’in filozoflarla 

tartışmasındaki ) sayısız örnekle ortaya koymaktadır. Fulbert Cayré’nin de belirttiği gibi 

Augustin felsefi konuları rasyonel bir açıdan ele almıştır, getirdiği çözümler sağlam bir 

tutarlılık göstermektedir. Felsefesini teolojisinden ayırmamış olsa da Augustin için felsefe 

teolojisinin vazgeçilmez koşulu olarak ortaya çıkmaktadır. 



 292 

 

BĐBLĐYOGRAFYA 

 

 

Ağaoğulları, Mehmet Ali. Kent Devletinden Đmparatorlu ğa. 3. Baskı, Đstanbul: Đmge     
Kitabevi, 2002. 
 
Alfeche,  Mamerto, O.S.A., .Augustine’s Discussion with Pilosophers on the Ressurrection of 
the Body, Augustiniana, Inst. Hist. Augustinianum Lovani, Annus, 43, 1995, Fasc.1-2., s. 95-
140. 
 
Alflatt, Malcolm E., The Development of the Idea of Involuntary Sin in St. Augustine, Paris : 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1974, Vol. XX , N° 1-2, s. 113-134. 
 
Apulée. À propos du Dieu de Socrate,  Itinera Electronica. 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/apulee_demon_Socrate/lecture/default.htm . 
 
 
Aral, Vecdi, Prof. Dr. Hukuk Felsefesinin Temel Sorunları. Filiz Kitabevi, Đstanbul: 1992. 
 
 
Aristoteles. Fizik . Türkçesi:  Saffet Babür, 2. Baskı. Đstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2001. 

 

________. Metafizik.  Çev. Prof. Dr. Ahmet Arslan, Sosyal yayınlar, Đstanbul, 1996. 

 

________ . Nikomakhos’a Etik. 1. Baskı, Ankara: Ayraç Yayınevi, 1998. 

 

________ . Ruh Üzerine. Türkçesi: Doç.Dr.Zeki Özcan.2.Baskı. Bursa: Alfa Kitabevi, 2001. 

 

________ . Politics. Translated by William Ellis. Kessinger Publishing,  2005.  

 

________ . Politika .  Çev. Mete Tunçay, Đstanbul: Remzi Kitabevi, 5.Basım, 2000. 

 

________ . The Politics and the Constitution of Athens. Cambridge Texts in the History of 
Political Thought, London : Cambridge University Press;  1996. 
 
 
Archambault, Paul,  The Ages of Man and the Ages of the World. A study of two Traditions, 
Paris : Revue des Etudes Augustiniennes, 1966, Vol. XII , N° 3-4, s. 193-228. 



 293 

 
Armstrong, A. H.  St. Augustine and Christian Platonism The Saint Augustine lecture 
series: Saint Augustin   and the Augustinian tradition. Villanova: Pa.,Villanova University 
Press,1967. 
 
Arquillère, -H.X.  Reflexion sur l’essence de l’augustinisme politique dans Augustinus 
Magister, Paris: Congrès international Augustinien, 1954, s.21-25. 
 
Augustine and his critics. Essays in honour of Gerald Bonner. Edited by Robert Dodaro 
and George Lawless.. London–New York: Routledge, 2000. 
 

Augustine and Postmodernism: Confessions and Circumfession Edited by Caputo, John 
D. Scanlon, Michael J.  Bloomington, .(Indiana Series in Philosophy of Religion), IN USA: 
Indiana University Press, 2006.     
 
Augustine.  Confessions, Bibliography to accompany: the edition of the Latin text and 
commentary by James J. O'Donnell, Oxford: Clarendon Press, 1992. 
 
Augustine:  Confessions, ed. J.JO'Donnell 
http://ccat.sas.upenn.edu/jod/conf/frame_entry.html 
         
Augustine. Political Writings . 2.Baskı. London: Cambridge University Press, 2006. 

 

_________ .The City of God against the Pagans. Translated by: R.W. Dyson. London: 
Cambridge University Press. 
 
Augustinus. Đtiraflar . Çeviren: Dominik Pamir. Đstanbul: Temuçin Yayınları, 1997. 
 

Bailey, Cyril. Phases in the Religion of Ancient Rome. London: Oxford University Press, 
1932. 
 
Bardy, Gustave Saint Augustin. L'homme et l'oeuvre. Coll. "Bibliothèque augustinienne", 
Paris: Desclée de Brouwer et Cie, / Etudes augustiniennes,  7. eme édition,1948. 
 
Barnes, Jonathan. Greek Philosophers (Aristotle). New York: Oxford University Press, 
1999.  
 
Beierwaltes,Werner,  Regio Beatitudinis Augustine’s concept of Hapiness, Augustinian 
Institude, Villanova University, Saint Augustin and the Augustinian Tradition, 1980, s.2-73. 
 

Bochet, Isabelle. Augustin dans la pensée de Paul Ricoeur. Paris: Éditions facultés Jésuites 
de Paris, 2004. 
 
Boehm, Daniel Caron, Jules. ALFRED DUFOUR, HISTOIRE DES DOCTRINES 
POLITIQUES , 2000-2001. 



 294 

 

Boissier, Gaston. La Fin du Paganisme.  
http://www.mediterranee-antique.info/Boissier/FP_000.htm 
 
Bréhier, Emile. Histoire de la Philosophie, Tome 1, Antiquité et Moyen-Age (Le Livre de 
Poche), Paris: PUF, 1997. 
 
Brown, Peter. Augustine of Hippo, A Biography,  Revised Edition with a New Epilogue, 
Berkeley and Los Angeles, California: The University of California Press, 1967.    
 
 
_________ . Authority and  the Sacred: Aspects of the Christianisation of the Roman 
Empire. Cambridge University Press, 1997. 
 

_________ . Religion and Society in the Age of Saint Augustine. Faber and Faber, London 

:1972.      

  _________  . Society and the Holy in Late Antiquity, London: The University of  
California Press, 1982.       
 

_________  .The Body and Society. New York: Columbia University Press, 1988. 

 

_________  .The Rise of Western Christendom. 2. Baskı. Oxford: Blackwell Publishers, 
1997. 
 

Biblia Sacra Vulgata. DEUTSCHE BĐBELGESELLESCHAFT, Stuttgard: 1994. 
 
Burns, J. Patout. The Development of Augustine’s doctrine of operative Grace, Paris:  
Études Augustiniennes, 1980 
 
Camelot, Th., A l'Eternel par le temporel (De Trinitate, IV,XVIII,24), Paris : Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1956, Vol. II , N° 1-2, s.163-172. 
 

Cameron, Averil. The Later Roman Empire. Harvard University Press, 2005.  

  

Cassirer, Ernst,  Devlet Efsanesi. Türkçesi: Necla Arat. 1.Baskı. Đstanbul: Remzi Kitabevi, 
1984. 
 
Cayré, F., Les Sources de l’amour divin. La divine présence d’après saint Augustin. Études 
Augustiniennes, Paris, 1970. 
 



 295 

Chadwick, Henry. AUGUSTINE . A Very Short Introduction . New York: Oxford 
University Press, 1996. 
 

       _________  .The Church in Ancient Society From Galilee to Gregory the Great.   Oxford 
New York: Oxford University Press, 2001.             
 

         _________  .The Early Church (History of the Church). London : Penguin, Religion, 
History. Revised Edition. 1993.   
 

 
Chaix-Ruy Jules, Note : La création du monde d'après Augustin, Paris: Revue des Etudes 
Augustiniennes, 1965, Vol. XI , N° 1-2, s. 85-88. 
 
 
Cicéron.  De la divination. Paris: Éd.Les Belles Lettres, Collection: Roue à Livres, 2002. 

 

_________ . De la République. Traduit par Charles Appuhn. Paris: Garnier- Paris: 
Flammarion,1965. 
 

_________ . On Goverment. Translated by Michael Grant. Penguen Books, 1993. 

 

_________ .  La Nature des dieux de Cicéron. Traduit par  Clara Auvray-Assayas, Paris: 
Les Belles Lettres, Collection: Roue à Livres, 2002.  
 
 
Clark,  Mary T., Augustine on justice, Paris: Revue des Etudes Augustiniennes, 1963, Vol. 
IX, N° 1-2, s. 87-94. 
 
Combès, Gustave. La Doctrine Politique de Saint Augustin. Paris: Plon,1927. 

        

       Congar, Yves, Aimer Dieu et les hommes par l'amour dont Dieu aime ? Paris : Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1982, Vol. XXVIII , N° 1-2, s. 86-99. 
 
 
Couloubaritsis, Lambros. Aux origines de la philosophie européenne. Paris: Le point 
philosophique, 1997. 
 
 
Daniélou, Jean. L’Église des premiers temps. Paris: Éd. Seuil, Collection: Histoire / Points, 
1985.      
 
 



 296 

Darell, Jackson, B., The Theory of Signs in St. Augustine’s De doctrina christiana, Paris: 
Revue des Etudes Augustiniennes,  1969, Vol. XV,  N° 1-2, s. 9-49. 
 
 
Deane, Herbert A. The Political and Social Ideas of St. Augustine, New York: Colombia 
University Press, 1963.    
 
De Coulanges, Fustel. La Cité Antique. Paris: Hachette, 1957. 

 
De Labriolle, Pierre. La réaction paienne, Étude sur la polemique antichrétienne du I er 
au VI e siècle. Paris: Éd. Du Cerf, 2005. 
 
 
De Plinval, G., Aspects du déterminisme et de la liberté dans la doctrine de saint Augustin, 
Paris: Revue des Etudes Augustiniennes, 1955, Vol. I , N° 4, s.. 345-378. 
 
Deproost, Paul-Augustin,  Rome. Les enjeux idéologiques d'un mythe urbain dans l'antiquité. 
Professeur à l'Université de Louvain. Folia Electronica Classica (Louvain-la-Neuve) - 
Numéro 2 - juillet-décembre 2001. folia_electronica@fltr.ucl.ac.be.  
 

Dictionnaire des Antiquites Grecques et Romaines de Daremberget de Saglio, MM. CH. 
DAREMBERG   ET   EDM. SAGLIO. http://dagr.univ-tlse2.fr/sdx/dagr/index.xsp  
 
Dionysius of Halicarnassus.  Roman Antiquities.  
http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dionysius_of_Halicarnassus/home.html 
 
Dictionnaire Latin Français, Flammarion, Paris:1966. 
 

Dodaro, Robert. Christ and the Just Society in the thought of Augustine. New York: 
Cambridge University Press,  2004. 
 

Dodaro, Robert. Lawless, George. Augustine and his Critics. (Christian Origins),   New 
York: Routledge, 2000.    
 
Doignon, Jean,  Oracles, prophéties, " on-dit " sur la chute de Rome (395-410). Les réactions 
de Jérôme et d'Augustin, Paris : Revue des Etudes Augustiniennes, 1990, Vol. XXXVI , N° 
1, s. 120-146. 
 

Dubreucq, Éric. Le Coeur et l’écriture chez Saint Augustin, Enquête sur le rapport à soi 
dans les Confessions. SAVOIRS ET SYSTÈMES DE PENSÉE, Collection: “Philosophie”, 
Press Universitaires du Septentrion,  Paris, 2004. 
 

Dumézil, Georges. Archaic Roman Religion, Translated by Philip Krapp, 2 volumes, 
Chicago and London:The University of Chicago Press, 1970. 



 297 

 
 
Duval, Yves Marie, L’éloge de Théodose dans la Cité de Dieu (V, 26, 1), Sa place, son sens et 
ses sources, Dans:Yves Marie Duval, Histoire et histographie en Occident aux Ive et Ve 
siecles. VARIORUM,  1997, s.135-179. 
 
Eflatun. Devlet. Türkçesi: Sabahattin Eyüboğlu, M.Ali Cimcoz. 3.Baskı. Đstanbul: Remzi 
Kitabevi, 1975. 
 
Elshtain, Jan Bethke. St.Augustine, Political Thinkers, From Socrates to Present. Edited 
by David Boucher and Paul Kelly, Oxford University Press, 2005. 
 

Erhat, Azra. Mitoloji Sözlüğü. 1.Baskı, Đstanbul: Remzi Kitabevi, 1972 

 

Eusèbe de Césarée. La Préparation évangélique.  Paris:  Editions de Cerf, 1982. 

 

Ferrier, Francis. Saint Augustin, Paris, P.U.F, 1989. 

 

Festugière, Andre-Jean. Epicure et ses dieux. Paris: Press Universitaires de France, 1946. 

 

_________  .   La Révélation d’Hermès  Trimégiste.  Paris: Les Belles Lettres, 2006. 

 

Fortin, Ernest L. Human Rights, Virtue and the Common Good.  Boston:  Rowman &  
Littlefield Publishers,  Đnc.1996. 
 
Fugier,  H.,  L'image de Dieu-Centre dans les Confessions de saint Augustin. Valeur 
historique et valeur psychologique d'une image augustinienne, Paris: Revue des Etudes 
Augustiniennes, 1955, Vol. I , N° 4, s. 379-395. 
 
Fontaine, Jacques, Des traces de rites agraires dans un passage de Varron ? (Notule sur saint 
Augustin, Cité de Dieu 7, 24), Paris: Revue des Etudes Augustiniennes, 1959, Vol. V , N° 3, 
s. 261-265. 
 
Gaillard, Jacques, “Socialis est vita sanctorum” (Saint Augustin, La Cité de Dieu, XIX, 5), 
dans la collection Etudes Augustiniennes, Série Antiquité, 154, ‘Du Héros Paien Au Saint 
Chrétien, Paris: Actes Colloque organisé par le centre d’Analyse des Rhétoriques Religieuses 
de l’Antiquité Strasbourg 1er-2 déc. 1995, publiés sous la direction de Gérard Frayeburger et 
Laurent, 1997, s.159-163. 
 
Garnsey, Peter. Ideas of Slavery from Aristotle to Augustine. 2. Baskı. London: Cambridge 
University Press, reprinted 1999. 
 



 298 

Gerson, Llyod P.The Cambridge Companion to Plotinus. New York: Cambridge 
University Press, 1996.          
 

Gilson, Etienne.  Introduction a l’Etude de Saint Augustin. J. Vrin, Paris, 1982.  

_________ .  Les Métamorphoses de La Cité de Dieu. Belge : Publications Universitaires 
de Louvain, 1952. 
 
 

Gradel, Ittai. Emperor Worship and Roman Religion. Oxford University Press, 2002.   

 

Graves, Robert. Yunan Mitleri .  Türkçesi: Uğur Akpur. Đstanbul: Say Yayınları,1.baskı, 
2004. 
 
Gisel, Pierre. La Création. 2. éd. Genève: Labor Fides,1980. 

 
Guitton Jean. Le Temps et l’Eternité chez Plotin et Saint Augustin. Paris: Vrin, 2004. 

 
Hadot, Pierre,  Citations de Porphyre chez Augustin (A propos d'un ouvrage récent), Paris: 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1960, Vol. VI , N° 3, s. 205-244. 
 

_________ . La Citadelle Intérieure. Paris: Éd. Fayard, 1992.  

 
_________  . Plotin, Porphyre, études néoplatoniciennes. Paris: Éd. Belles Lettres, 
Collection: L’Âne d’Or, 1999.  
 

Hagendahl, Harold.  Augustine and the Latin Classics. Vol.I, Testimonia, Göteborg: Studia 
Graeca et Latina Gothoburgensis, Acta Universitatis Gothoburgensis, 1967. 
 

___________ .  Augustine and the Latin Classics. Vol. II, Augustine’s Attitude, Göteborg: 
Studia Graeca et Latina Gothoburgensis, Acta Universitatis Gothoburgensis, 1967. 
 

Hançerlioğlu, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi.1. Baskı. Đstanbul: Remzi Kitabevi, 1976. 

 

Hare, R.M. Greek Philosophers (Plato). New York: Oxford University Press, 1999. 

 
Harnack, Adolf. History of Dogma. Grand Rapids, MI: Christian Classics, Date Created: 
2005. 
 
Heyking , Von John.  Augustine and Politics as Longing in the World. Colombia: M.O, 
USA, University of Missouri Press, 2001. 



 299 

 
Hill, Edmund,  St Augustine's De Trinitate. The doctrinal significance of its structure, Paris: 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1973, Vol. XIX , N° 3-4, s. 277-286. 
 
Hinard, François. La République Romaine. Paris: Éd. PUF, Qu sais-je ?, 1992. 

 
History, apocalypse, and the secular imagination: new essays on Augustine’s City of 
God, edited by Mark Vessey, Karla Pollmann, Allan D.Fitzgerald, O.S.A., Editors      
Bowling Green, OH: Philosophy Documentation Center, Bowling Green State 
Univesity,1999.    
 

Homeros. Đlyada. Türkçesi: Azra Erhat- A.Kadir. Đstanbul: Sander Kitabevi, 1967. 

 

_______ . Odysseia. Türkçesi: Azra Erhat- A.Kadir. Đstanbul: Sander Kitabevi, 1970. 

 

Jeanrond, Werner G. Introduction à l’herméneutique théologique, Dévelopement et 
signification. traduit de l’anglais par Pierre-Loup Lesaffre, Paris : Éd. Cerf, 1995.  
 
Kannengiesser Ch.., Madec G., Note - A propos de la thèse de Pierre Hadot sur Porphyre et 
Victorinus, Paris: Revue des Etudes Augustiniennes, 1970, Vol. XVI , N° 1-2, s.. 159-178 
 

Kant, Immanuel. Pratik Aklın Ele ştirisi , Gertrude Durusoy, Mete  Tunçay, Oruç Arıoba, 
Ülker Gökberk, Füsun Akatlı,  Đoanna Kuçuradi. Đstanbul: Türkiye Felsefe Kurumu, Çeviri 
Dizisi, 3.Baskı,1999 
 
Kitabı Mukaddes. Đstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi, 1995. 

Köroğlu, Burhan. Đslam Kaynakları I şığında Yeni Platoncu Felsefe. Doktora Tezi, Đstanbul, 
2006. 
 
Inglebert, Hervé. Gros, Pierre. Sauron, Gilles. Histoire de la Civilisation Romaine. Paris: 
Éd. P.U.F., 2005. 

 
        Inwood, Brad (Editor). The Cambridge Companion to the Stoics. London: Cambridge 

University Press, 2003. 
 

 

Lactance.  Institutions divines.  Livre II. Trad. par Pierre Monat, Paris: Éd. Cerf, 1987. 

 

_______ .  Institutions divines. Livre IV. Trad. par Pierre Monat, Paris: Éd. Cerf, 1987. 

 



 300 

________ . Institutions divines. Livre V-1. Trad. par Pierre Monat, Paris: Éd. Cerf, 1976. 

 

________ . Institutions divines. Livre VI.  Trad. par Christiane Ingremeau, Paris: Éd. Cerf  
1976 
 

Lamirande, E.  L’Église Céleste selon saint Augustin. Paris: Études Augustiniennes, 1963. 

 
Lamotte, Jean,  Le Mythe de Rome “Ville Eternelle” et Saint Augustin, Augustiniana 
(institum Historicam Augustinianum Lovani i, Annus, XI Fasic. 1-2, 1961, s.225-260. 
 
Langan, John S. J.,The  Elements of  St. Augustine’s  Just  War Theory, The Journal of 
Religious Ethics, 2001. 
 
Lawless George, O.S.A.,  Thematic Similarities Common To Scripture And The Latin Classics 
In the Rule of Saint Augustine, Augustinian Studies, Vol. 34, 2, 2003. 
 

Lancel, Serge. Saint Augustin. Paris: Éd. Fayard, 1999.    

 

Lançon, Bertrand. L’Antiquité Tardive . Paris:  Éd. PUF, Collection: Que sais-je, 1997. 

 

Lloyd,  A.C. The Cambridge History of Later Greek and Early Mediaeval Philosophy. 
Cambridge University Press, 1967. 
 
Liou-Gille, Bernadette. Une Lecture << Religieuse>> De Title-Live I. Paris: Editions 
Klincksieck, 1998. 
 
Lössl,  Josef,  Augustine on Prédestination Conséquences for the Reception, 
AUGUSTINIANA, INST. HIST. LOVANI , ANNUS, 52, 2002, Fasc. 2-4, s. 241-272. 
 

Lucretius. Evrenin Yapısı. Türkçesi: Tomris Uyar-Turgut Uyar.1.Baskı. Đstanbul: Hürriyet 
Yayınları, 1974. 
 
Mac Cormack, Sabine. The Shadows of Poetry. Vergil in the Mind of Augustine, The 
University of California Press,1998.       
 
Madec Goulven,  Augustin disciple et adversaire de Porphyre, Paris: Revue des Etudes 
Augustiniennes, 1964, Vol. X , N° 4, s. 365-369. 
 
__________ , L'Hortensius de Cicéron dans les livres XIII-XIV du De Trinitate, Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1969, Vol. XV , N° 1-2, s. 167-173. 
 
 



 301 

__________ . Le Dieu d’Augustin. Collection : “Philosophie et Théologie”, Paris: Édit. Du 
Cerf., 1998. 
 

__________ .  La Bibliothèque Augustinienne. Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 
1988. 
 
___________ , Notes sur le texte critique du De libero arbitrio d'Augustin, Paris: Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1974, Vol. XX , N° 1-2, s. 82-87 
 
 
Marc Aurèle. Pensées pour moi-même, de Marc Aurèle, Pierre Pellegrin (Auteur), Paris: 
Fernand Nathan, les intégrales de Philo, 2005. 
 
 
Markus, R. A., Imago and Similitudo in Augustine, Paris: Revue des Etudes Augustiniennes, 
1964, Vol.X, No.2-3. 
 
__________  . Saeculum: History and Society in the Theology of St Augustine. 2. ed., 
London: Cambridge University Press;  1989. 
 
 
Marrou, Henri-Irénée,  De Philostrate à saint Augustin (Cité de Dieu, XXII, 24 ,3), Paris: 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1965, Vol. XI , N° 3-4, s.. 223-228. 
 
__________  , En collaboration avec La Bonnardière, A.-M.: Le dogme de la résurrection des 
corps et la théologie des valeurs humaines selon l'enseignement de saint Augustin, Paris 
:Revue des Etudes Augustiniennes, 1966, Vol. XII , N° 1-2, s. 111-136. 
 
 
_________ . L’ambivalence du temps de l’histoire chez saint Augustin. Paris: Éd Vrin, 
1990. 
 
_________ . L’Église de l’Antiquité tardive . 303-604, Paris: Éd. Seuil, Collection: Points 
Histoire, Format: Poche,  1985.  
 
_________  . Saint Augustin et l’augustinisme. Paris: Editions du Seuil, Sagesses, 1955 et 
février, 2003. 
 
_________ .  Saint Augustin et la Fın de la Culture Antique. Paris: Editions  de Boccard, 
1983. 
 

Martindale, Charles. The Cambridge Companion To Virgil. 1. éd. New York: Cambridge 
University Press, 1997. 
 
 



 302 

Neoplatonism and Early Christian Thought: Essays in Honour of A. H. Armstrong. 
London: Variorum Publications Ltd., 1984. 
 
_________  .The Cambridge Companion to Virgil. Cambridge: Cambridge University 
Press,1997.                  
 
Mayet Virginie. Saint Augustin et la Supertition. Mémoire de Maitrise sous la direction de 
M. Bruno Pinchard. 
 

__________ . L’Histoire et le sens du platonisme chez Saint Augustin. Mémoire de 
Maitrise de Philosophie, sous la direction de M. Bruno Pinchard. 
 
 
Mc Callin,  Joseph A. The Christological Unity of Saint Augustine’s De Civitate Dei, Paris: 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1966, Vol. XII , N° 1-2, s. 85-109. 
 
 
Momigliano, Arnaldo. Paganism and Christianity in the Fourth Century. London: Oxford 
University Press, 2003. 
 

Neusch,  Marcel. Initiation à Saint Augustin, un maître spirituel. Paris: Éd. Cerf (Trésors 
du Christianisme), 2003. 
 
Neush Marcel, La Cité de Dieu, Paris: Itinéraires augustiniens, 2005.  La Cité de Dieu, 
no.16; Les enjeux des controverses, no. 28. 
 
 
__________ ,  La Cité de Dieu en exil en ce monde périssable, Paris: Itinéraires 
Augustiniens, Paris, s. 5-18. 
 
 
__________  , La Cité de Dieu et le sens de l’histoire, Saint Augustin et les derniers temps et 
la liberté, Liberté politique, La Nouvelle Revue d’Đdées Chrétiennes ‘Le temps des 
messianises’, No.11, s. 69-82. 
 

Oakes, Peter. Rome in the Bible and the Early Church. Baker Pub. Group, 2002,         

 
 
O’Connel, Robert, J., Ennead VI, 4 and 5 in the Works of Saint Augustine. Paris. Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1, 1963, Vol. IX, no.1-2, s.1-39.   
 
__________  ,  Note, Pre-Existence in the Early Augustine, Paris: Revue des Etudes 
Augustiniennes, 1980, Vol. XXVI , N° 1-2, s. 176-188. 
 



 303 

___________  , St. Augustine's Criticism of Origen in the Ad Orosium, Paris: Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1984, Vol. XXX , N° 1-2, s. 84-99. 
 
O’Daly, Gerard, P. Augustine’s City of God, A Reader’s Guide. London: Oxford 
University Press, 1999.          
 
_________   , Thinking through History: Augustine’s Method in the City of God and Đts 
Ciceronian Dimension, Augustinian Studies, Vol. 31, Number 1, 2000. 
 
 
O'Donnell J.J. Augustine, Confessions, 12.28.38, Vol. XXXV , N° 1, s. 128, Paris: Revue des 
Etudes Augustiniennes,1989.  
 
 
Oort, Johannes Van. Jerusalem and Babylon: A  Study into Augustine's City of God and 
the Sources of His Doctrine of the Two Cities (Supplements to Vigiliae Christianae, Brill 
Academic Publishers, 1991.  
 

Özcan, Doç.Dr. Zeki. Teolojik Hermenötik . 2. Baskı, Bursa: Alfa Kitabevi, 2000. 

 

Perrier, Francis.  Saint Augustin. PUF, Que-sais-je, Pais, 1992. 

 

Platon.  Apologie de Socrate. Criton , Phédon. Traduit par Emile Chambry. Paris: Garnier  
Frères, 1965. 
 
Platon. Banquet, HODOI ELEKTRONIKAI. 
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/Platon%5Fbanquet/lecture/20.htm 
 
_________ . Diyaloglar. Cilt 1,  Cilt 2, Türkçesi: Teoman Aktürel. 5. Baskı, Đstanbul: Remzi 
Kitabevi, 1998. 
 

_________ . Parmenides.  Türkçesi : Saffet Babür.3. Baskı. Ankara: Đmge Kitabevi, 2001. 

 

_________ . Phaedo. http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/Platon_phedre/lecture/20.htm  

 
_________ . Phèdre, Du texte à l'hypertexte, HODOI ELEKTRONIKAI , Léon ROBIN, 
Platon, Oeuvres complètes. Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1940. 
 
 
__________ .Yasalar.  Cilt 1 ve 2. Türkçesi: Candan Şentuna- Saffet Babür. Đstanbul: 
Kabalcı Yayınevi, 1998. 
 
Plato. Theaetetus. http://www.gutenberg.org/dirs/etext99/thtus10.txt. 



 304 

 
Platon. Timaios.  Çev. Erol Güney , Lütfü Ay, Đstanbul: Sosyal yayınları, 2001. 
 

Plotin. « Ennéades » Par Vladimir Jankélévitch I, 3. Sur la dialectique. Paris: Ed. Cerf, 2008.  

 

________ . « Ennéades », Traité 1 – I, 6. Tad. par Lise Darras-Worms, Paris: Ed. Cerf, 2007. 

 

________ . « Ennéades », Traité 5 – V, 9. Trad. par Alexandrine Schniewind Paris: Ed. Cerf, 
2007.  
 

________ . « Ennéades », Traité 21 – IV. Trad. par Marguerite Chappuis, 1. Paris: Ed. Cerf, 
2007. 
 

________ . « Ennéades », Traité 36 – I, 5.. par Alessandro Linguiti – Traduction des l'italien 

par Anna Chiara Peduzzi.,  Paris: Ed. Cerf, 2007. 

 

Political Thinkers, From Socrates to the Present. Edited by David Boucher and Paul Kelly, 
Oxford University Press, 2005. 
 

Porphyre. De l'abstinence. Tome 1, Introduction. Livre I ; éd. et trad. J. Bouffartigue et M. 
Patillon. Paris : Les Belles Lettres, 1977. (Collection des Universités de France).   
 
_________ .De l'abstinence. Tome 2, Livres II-III ; éd. et trad. J. Bouffartigue et M. Patillon. 
Paris : Les Belles Lettres, (Collection des Universités de France), 1979.  
 

_________ .De l'abstinence. Tome 3, Livre IV ; éd. et trad. M. Patillon, Alain Philippe 
Segonds et Luc Brisson. Paris : Les Belles Lettres, 1995. (Collection des Universités de 
France).  
 

__________ .  La Vie de Plotin.  Travaux préliminaires et Index grec complet, par Luc 
Brisson, Marie-Odile Goulet-Cazé, Richard Goulet et Denis O’Brien. Paris : J. Vrin, 1982. 
(Histoire des doctrines de l’Antiquité classique ; 6). 
 

__________ .  La Vie de Plotin. Paris:  Librairie Philosophique J.Vrin, 2000. 

 

Porphyrios. Isagoge. Türkçesi: Dr. Betül Çotuksöken, Đstanbul: Remzi Kitabevi, 1986. 

 
Pépin, Jean, La "théologie tripartite" de Varron. Essai de reconstitution et recherche des 
sources , Revue des Etudes Augustiniennes , Paris: 1956, Vol. II , N° 3-4, s. 265-294. 



 305 

 
Quınn M. John, Four Faces of Time in St. Augustine, Recherches Augustiniennes, 
Vol.XXVII, Institut d’Etudes Augustiniennes, Paris, 1992., s.181-231. 
 
Rey, Alain. Theories Du Signe et Du Sens. Volume I, Paris: Editions Klincksieck, 1973. 

 
Ricoueur, Paul. L’herméneutique biblique. Paris: Éd. Cerf, Collection: La nuit surveillée. 
2001. 
 
Rist, John M. Augustine: Ancient Thought Baptized, 2. ed. London: Cambridge University 
Press, 1997. 
 

_________ . Augustine. New York: Cambridge University Press, 1994. 

 
Rombs, J. Ronnie. Saint Augustine, The Fall of the Soul. Washington: The Catholic 
University of  America Press, 2006. 
 

Rosen, Stanley. Platon’s Republic: A Study, Yale University Press, 2005. 

 
Ruch, Michel, Cicéron et l'Orphisme, Paris: Revue des Etudes Augustiniennes, 1960, Vol. 
VI  N° 1, s. 1-10. 
 

Sabine, H. George.  History of Political Theory, New York :Henry Holt Company, Revised 
Edition, 1958 
 
Sabine Mac Cormack. The Shadows of Poetry. Vergil in the mind of Augustine. New 
York: The University of California Press,1998.      
 
Saffrey, Henri-Dominique. Les Néoplatoniciens et les Oracles Chaldaïques, Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1981, Vol. XXVII , N° 3-4, s. 209-225. 
 
Sage, A.A. Athansas, De la grâce du Christ modèle et principe de la grâce, Paris: Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1961, Vol. VII , N° 1, S. 17-34. 
 
Sallustius. De Coniuratione Catalinae. 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/Salluste_Catilina/lecture/6.ht 
 

Saint Augustin. Đtiraflar . Türkçesi: Dominik Pamir. Đstanbul: Temuçin Yayınları,1997. 

 

__________ . La Cité de Dieu, I-V. Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 1959. 

 

__________ . La Cité de Dieu, VI-X. Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 1996. 



 306 

 

__________ . La Cité de Dieu, XI-XIV . Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 1959. 

 

__________ . La Cité de Dieu, XV-XVIII. Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 1996. 

 

__________ . La Cité de Dieu, XIX-XXII.  Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 1964. 

 

__________ . La Trinité, Volumes: I-VII. Par Hendrix, M. Mellet,  et Th.  Camelot. Paris: 
Institut d’Études Augustiniennes,1955.  
 
 
__________ .  La Trinité, Volumes: VIII-XV. par P. Agaésse et J. Moingt, Paris: Institut 
d’Études Augustiniennes, 1955. 
 
 

_________ . Les Confessions. Traduit par J.Trabucco. Paris: Garnier Frères, 1964. 

 

Saint Augustine. The City of God Against The Pagans. 2. ed., Volume VI ( Books XVIII, 
Chapter XXXVI-Book  XX). Translated by: William Chase Greene London: Harvard 
University Press, 1960. 
 

_________ . The City of God Against The Pagans. Volume I ( Books I-III). Translated by: 
George E. McCracken.2.Baskı. London: Harvard University Press,1966. 
 

_________  . The City of God Against The Pagans. Volume II ( Books IV-VII). Translated 
by: William M.Green.. London: Harvard University Press,1965. 
 

__________ . The City of God Against The Pagans. Volume III ( Books VIII-XI).  
Translated by: David S. Wiesen. London: Harvard University Press,1968. 
 
__________ .  The City of God Against The Pagans. Volume IV ( Books XII-XV). 
Translated by: Philip Levine. London: Harvard University Press,1966. 
 
__________ .  The City of God Against The Pagans. Volume V ( Books XVI-XVIII). 
Translated by: Eva Matthews Sanford, William McAllen Green. London: Harvard University 
Press,1965. 
 
___________ .The City of God Against The Pagans. 2 ed. Volume VII ( Books XXI-XXII), 
Translated by: William M. Green London:Harvard University Press, 1972.. 
 
 



 307 

Schott, M. Jeremy,  Porphyre on Christian and Others: “Barbarian Wisdom,” Identity 
Politics, and Anti-Christian Polemics on the Eve of the Great Persecution, Journal of Early 
Christain Studies, 13: 3, 2005.  The Johns Hopkins University Press, s. 277-314. 
 
 
Scotlet –J. Alain,  Le “De Civitate Dei” de saint Augustin, Paris: Rechercehes 
Augustiniennes, Institut des Etudes Augustiniennes, Vol. XIX, Paris, 1984. s.185-102. 
 
 
Shall, James V., The Best Form of Government: A Perspective on the Continuity of Political 
Theory, The Review of Politics, Vol.40, No.1 , 1978, s.1 09. 
 
Smalbrugge, Matthias,.Rupture dans l’homme, Rupture dans la Culture, Paris: 
AUGUSTINIANA , ANNUS 50, 2000, Fasc.1-4,  s. 235-256. 
 
Somers, H., S.J., Image de Dieu. Les sources de l'exégèse augustinienne, Paris: Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1961, Vol. VII , N° 2, s. 105-125. 
 
Stein, Ernest.  Histoire du Bas-Empire. 1.Ed. Desclée de Brouwer, 1959.   

 
Stump, Elonore and Kretzmann, Norman. The Cambridge Companion to Augustine. 
London : Cambridge University Press, 2003.   
 
Taylor, C.C.W. Greek Philosophers (Socrates). New York: Oxford University Press, 1999. 

 
Teske, Roland,  S.J. Paradoxes of Time in Saint Augustine, Milwaukee, W I, USA 
Marquette University Press, 1996 
 
__________ , Saint Augustine as Philosopher: The Birth of Christian 
Metaphysics,Augustinian Studies 23 ,1992, s.7-32, Villanova University. 
 
Testard,  Maurice, Antécédents et postérité des Confesssions de saint Augustin, Paris: Revue 
des Etudes Augustiniennes, Vol. X, No.1, 1964, s.21-34. 
 
_________  ,  Saint Augustin et Cicéron. A propos d'un livre récent, Revue des Etudes 
Augustiniennes, 1968, Vol. XIV , N° 1-2, s.47-6. 
 
 
Thonnard, F.-J. La notion de Liberté en philosophie augustinienne, Paris : Revue des Etudes 
Augustiniennes ,1970, Vol XVI, No.3-4, s. 243-270. 
 
__________  , La philosophie de la Cité de Dieu, Paris : Revue des Etudes Augustiniennes 
1956, Vol. II , N° 3-4, s. 403-421. 
 
__________  , Note - Philosophie et religions, Paris : Revue des Etudes Augustiniennes, 
1961, Vol. VII , N° 3, s. 252-254. 



 308 

 
_________ , La philosophie et sa méthode rationnelle en augustinisme, Paris : Revue des 
Etudes Augustiniennes ,1960, Vol. VI , N° 1, s. 11-30. 
 
_________  , La prédestination augustinienne. Sa place en philosophie augustinienne, 
Paris:Revue des Etudes Augustiniennes ,1964, Vol. X , N° 2-3, s. 97-123. 
 
_________  , La prédestination augustinienne et l'interprétation de O. Rottmanner, Paris: 
Revue des Etudes Augustiniennes, 1963, Vol. IX , N° 3-4, s. 259-287 
 
__________  , Notes - Un texte de Plotin dans la Cité de Dieu, IX,17, Paris: Revue des 
Etudes Augustiniennes, 1959, Vol. V , N° 4, s. 447-449. 
 
 
Trremblay, Sophie, Magie supertition et tradition chrétienne: Pistes d’interprétation 
théologique, Paris: Revue Théologique, 8 /1,  2000, s. 67-84.  
 

The Ancient Library . http://www.ancientlibrary.com/ 

 
The Cambridge Compaignon to Augustine. Stump, Eleonore and Kretzmann, Norman. 
3.Ed. London: Cambridge University Press, 2004. 
 
 
The Cambridge History of Later Greek and Early Mediaeval Philosophy. Cambridge 
University Press, 1967. 
 

The City of God against the Pagans, Edited and translated by  R.W. Dyson, New York: 
Cambridge University Press, 1998 
 

Thomas, Joel. Le Dépassement du quotidien dans l’Enéide, les Métamorphoses d’Apulée 
et le Satiricon. Paris : Éd. Belles Lettres, Collection : Collection d’études anciennes. 
 
Turcan, Robert and Nevill, Antonia. The Cults of Roman Empire (Ancient World S.). 
Blackwell Publishers,1996   
 
Turcan, Robert.  Les  cultes orientaux dans le monde romain. Paris :Éd. Les Belles Lettres,  
Collection: Histoire, Pais1989. 
 
Usta, Sadık. Platon’dan Jamblikos’a Antikçağ Ütopyaları.1.Baskı. Đstanbul: Kaynak 
Yayınları, 2005. 
 

Vessey, Mark.  History, apocalypse, and the secular imagination: new essays on 
Augustine’s City of God.   Editors: Pollmann, Karla.  Fitzgerald, Allan D. O.S.A.Bowling  
 
Van Haeperen, Françoise, Le collège pontifical à Rome (3e s.a.C.-4e s.p. C) 



 309 

Folia Electronica Classica (Louvain-la-Neuve) - Numéro 5 - janvier-juin, 2003, s.1-19. 
 
__________  ,  Perceptions chrétiennes du pontificat païen, (fin 2ème s.-5ème s.). Folia 
Electronica Classica (Louvain-la-Neuve) - Numéro 2 - juillet-décembre 2001, s.1-41.  
 
 
Virgile, Enéide.  Traduit par M.Lefaure. Paris: Le Livre de Poche, 1973. 

 
Wetzel, James. Augustine and the limits of virtue. London: Cambridge University Press, 
1992. 
 
W. Den  B. Nico. Freedom of the will, AUGUSTINIANA INSTITUM HISTORICUM 
AUGUSTINIANUM LOVANI , ANNUS 44, 1994, Fasc. 3-4.  
 
Weismann, F.J., The Problematic of freedom in St. Augustine : Towards a new hermeneutics, 
Paris: Revue des Etudes Augustiniennes,  1989, Vol. XXXV , N° 1, s. 104-119. 
 
Wilson, B. Lacey, B. RES PUBLICA, Roman politics and society according to Cicero 
(sources in tr.), Bristol:  Classical Press , 1991.  
 

Vilatte, Sylvie. Espace et temps: La cité aristotélicienne de la Politique. Paris : Belles 
Lettres, 2004. 
 

Yonarsoy, Kenan. Cicero’nun Felsefi Terminolojisi. Đstanbul: Đstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Yayınları, 1982. 
 

LAT ĐN KLASĐKLERĐ 
 
Itinera Electronica 
Du texte à l'hypertexte 
Environnements hypertextes , http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm#vir 
 
Apulée, À propos du Dieu de Socrate 
 
Apulée , Les Métamorphoses 
 
Aulu-Gelle,  Les nuits attiques 
 
Cicéron,  Lettres à Atticus 
 
Cicéron,  Conjuration de Catilina 
 
Cicéron,  Contre Verrès 
 
Cicéron, Contre Caecilius 



 310 

 
Cicéron,  De la Réponse des Haruspices 
 
Cicéron,  Plaidoyer pour Marcellus 
 
Cicéron,  Plaidoyer pour Milon  
 
Cicéron , Plaidoyer pour Muréna    
 
Cicéron,  Plaidoyer pour Roscius le Comédien 
 
Cicéron  Plaidoyer pour Sextus Roscius d'Amérie 
Cicéron, Philippiques 
 
Cicéron,  De l'amitié 
 
Cicéron , De la nature des dieux 
 
Cicéron,  Des devoirs 
 
Cicéron,  Des lois 
 
Cicéron,  Des vrais biens  et des vrais maux 
 
Cicéron,  De l'Orateur 
 
Cicéron,  De la République   
 
Cicéron,  Le Songe de Scipion  
 
Cicéron, Les Secondes Académiques 
 
Cicéron,  Les Premières Académiques – Lucullus 
 
Cicéron , Les Tusculanes 
 
Cicéron,  traduction du Timée de PLATON 
 
Claudien,   Les Panégyriques 
 
Lucain,  La Guerre civile 
 
Macrobe,  Les Saturnales 
 
Ovide,  Les Fastes 
 
Ovide,  Les Métamorphoses 



 311 

 
Salluste, La Guerre de Catilina 
 
Sénèque,  De la providence 
 
Sénèque, De la tranquillité de l'âme 
 
Sénèque,  De la vie heureuse 
 
Sénèque Du repos ou de la retraite du sage 
 
Sénèque, Consolation à Helvie 
Suétone, Vies des XII Césars 
 
Tacite,  Les Annales 
 
Tite-Live, Ab urbe condita 
 
Valère Maxime,  Des faits et des paroles mémorables 
 
Virgile,  Aeneis 
 
Virgile Géorgiques 
 
Itinera Electronica - Hodoi Elektronikai (Yunan ve Latin Klasikleri) 
 
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/recherche/chemin/default.php 
 
Plutarque, Vies parallèles des hommes illustres 
 
Plutarque, Œuvres morales : Le démon de Socrate 
 
Plutarque, Œuvres morales : De la superstition  
 
Plutarque, Œuvres morales : De la vertu et du vice 
 
Plutarque, Œuvres morales : Les délais de la justice divine 
 
Plutarque, Œuvres morales : De l'amour des richesses 
 
Plutarque, Œuvres morales : De l'amour 
 
Plutarque, Œuvres morales : De l'amitié fraternelle 
 
Plutarque, Œuvres morales : Sur Isis et Osiris 
 
Plutarque, Œuvres morales : Sur les sanctuaires dont les oracles ont cessé 



 312 

 
Térence, L'Andrienne 
 
Térence, Les Adelphes 
 
 
S. AURELII AUGUSTINI OPERA OMNIA: PATROLOGIAE LATINAE ELENCHUS  
http://www.sant-agostino.it/latino/ 
 
Acta seu disputatio contra Fortunatum Manichaeum, liber unus PL 
 
 Ad inquisitiones Ianuarii (=epp. 54-55) 33  
 Vita Sancti Augustini episcopi auctore Possidio 32  
 Adversus Iudaeos tractatus 42  
 Annotationes in Iob liber unus 34  
 Breviculus Collationis cum Donatistas 43  
 Collatio cum Maximino Arianorum episcopo 42  
 Confessionum libri tredecim 32  
 Contra Academicos libri tres 32  
 Contra Adimantum Manichaei discipulum liber unus 42  
 Contra Adversarium Legis et Prophetarum libri duo 42  
 Contra Cresconium grammaticum Donatistam libri quatuor 43  
 Contra Duas Epistolas Pelagianorum libri ad Bonifacium quatuor 44  
 Contra Epistolam Manichaei quam vocant Fundamenti liber unus 42  
 Contra Epistolam Parmeniani libri tres 43  
 Contra Faustum Manichaeum libri triginta tres 42  
 Contra Felicem Manichaeum libri duo 42  
 Contra Gaudentium Donatistarum episcopum libri duo 43  
 Contra Iulianum haeresis Pelagianae defensorem libri sex 44  
 Contra Iulianum opus imperfectum libri sex 45  
 Contra Litteras Petiliani libri tres 43  
 Contra Maximinum Haereticum Episcopum Arianorum libri duo 42  
 Contra Mendacium liber unus 40  
 Contra Priscillianistas et Origenistas liber unus 42  
 Contra Secundinum Manichaeum liber unus 42  
 Contra Sermonem Arianorum liber unus 42  
 De Agone Christiano liber unus 40  
 De Anima et eius Origine contra Vincentium Victorem libri quatuor 44  
 De Baptismo contra Donatistas libri septem 43  
 De Beata Vita liber unus 32  
 De Bono Coniugali liber unus 40  
 De Bono Viduitatis liber unus 40  
 De Catechizandis rudibus liber unus 40  
 De Civitate Dei contra Paganos libri viginti duo 41  
 De Coniugiis Adulterinis libri duo 40  
 De Consensu Evangelistarum libri quatuor 34   
 De Continentia liber unus 40  



 313 

 De Correptione et Gratia liber unus 44  
 De Cura pro Mortuis gerenda liber unus 40  
 De Disciplina Christiana tractatus unus 40  
 De diversis Quaestionibus ad Simplicianum libri duo 40  
 De diversis Quaestionibus octoginta tribus liber unus 40  
 De Divinatione Daemonum liber unus 40  
 De Doctrina Christiana libri quatuor 34  
 De Dono Perseverantiae liber unus 45  
 De Duabus Animabus contra Manichaeos liber unus 42  
 De excidio Urbis Romae tractatus unus 40  
 De Fide et Operibus liber unus 40  
 De Fide et Symbolo liber unus 40  
 De Fide rerum quae non videntur liber unus 40  
 De Genesi ad Litteram libri duodecim 34  
 De Genesi ad Litteram imperfectus liber 34  
 De Genesi contra Manichaeos libri duo 34  
 De Gestis cum Emerito Donatistarum episcopo liber unus 43  
 De Gestis Pelagii ad Aurelium liber unus 44  
 De Gratia Christi et de Peccato Originali contra Pelagium, ad Albinam, Pinianum, et 
Melaniam libri duo 44  
 De Gratia et Libero Arbitrio liber unus 44  
 De Haeresibus ad Quodvultdeum liber unus 42  
 De Immortalitate Animae liber unus 32   
 De Libero Arbitrio libri tres 32   
 De Magistro liber unus 32   
 De Mendacio liber unus 40  
 De Moribus Ecclesiae et de Moribus Manichaeorum libri duo 32   
 De Musica libri sex 32   
 De Natura Boni contra Manichaeos liber unus 42  
 De Natura et Gratia contra Pelagium, ad Timasium et Iacobum liber unus 44  
 De Nuptiis et Concupiscentia ad Valerium libri duo 44  
 De octo Dulcitii quaestionibus liber unus 40  
 De octo quaestionibus ex Veteri Testamento 35  
 De Opere Monachorum liber unus 40  
 De Ordine libri duo 32  
 De Origine Animae Hominis (= ep. 166) 33  
 De Patientia liber unus 40  
 De Peccatorum meritis et remissione et de Baptismo parvulorum ad Marcellinum libri tres 44  
 De Perfectione Iustitiae hominis, epistola seu liber ad Eutropium et Paulum 44  
 De Praedestinatione Sanctorum ad Prosperum et Hilarium liber unus 44  
 De Quantitate Animae liber unus 32   
 De Sancta Virginitate liber unus 40  
 De Scriptura sacra Speculum 34   
 De Sententia Iacobi (=ep. 167) 33   
 De Sermone Domini in monte libri duo 34   
 De Spiritu et Littera liber unus 44  
 De Symbolo ad Catechumenos tractatus unus 40  



 314 

 De Trinitate libri quindecim 42  
 De Unico Baptismo contra Petilianum 43  
 De Utilitate credendi ad Honoratum liber unus 42  
 De Utilitate Ieiunii tractatus unus 40  
 De Vera Religione liber unus 34  
 Enchiridion de Fide, Spe et Charitate liber unus 40  
 Epistolae  33   
 Epistola ad Catholicos contra Donatistas, vulgo De unitate Ecclesiae liber unus 43  
 Epistolae ad Romanos inchoata Expositio 35  
 Enarrationes in Psalmos 36  
 Expositio epistolae ad Galatas 35  
 Expositio quarumdam propositionum ex Epistola ad Romanos 35  
 In Epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem 35  
 In Evangelium Ioannis tractatus centum viginti quatuor 35  
 Locutionum in Heptateuchum libri septem 34  
 Post Collationem ad Donatistas liber unus 43  
 Psalmus contra Partem Donati 43  
 Quaestionum Evangeliorum libri duo 35  
 Quaestionum in Heptateuchum libri septem 34  
 Quaestionum septemdecim in Evangelium secundum Matthaeum liber unus 35  
 Regula ad servos Dei 32   
 Retractationum libri duo 32  
 Secundini epistola ad Augustinum 42  
 Sermo Arianorum 42  
 Sermo ad Caesareensis Ecclesiae plebem Emerito praesente dictus 43  
 Sermones 38  
 Soliloquiorum libri duo 
 

  
 
 

AUGUSTIN’in eserlerinin Fransızca çevirileri 
 
http://www.abbaye-saint-benoit.ch/saints/augustin/ 
  
I - LES RETRACTATIONES 
II - LES CONFESSIONS 
III - LETTRES 
IV - LA CITÉ DE DIEU 
V - DE LA TRINITÉ 
VI - COMMENTAIRES SUR LA GENÈSE 
VII - LOCUTIONS EMPLOYÉES DANS L'HEPTATEUQUE. 
VIII- QUESTIONS SUR L' HEPTATEUQUE  
IX - ANNOTATIONS SUR LE LIVRE DE JOB  
X - LE MIROIR SACRÉ  
XI - ACCORD DES ÉVANGÉLISTES. 
XII - EXPLICATION DU SERMON SUR LA MONTAGNE 



 315 

XIII - QUESTIONS SUR LES ÉVANGILES. 
XIV - DIX-SEPT QUESTIONS SUR L'EVANGILE SELON SAINT MATTHIEU. 
XV - EXPLICATION DE QUELQUES PROPOSITIONS DE L'ÉPITRE AUX ROMAINS. 
XVI - EXPLICATION COMMENCÉE DE L'ÉPITRE AUX ROMAINS. 
XVII - COMMENTAIRE DE L'ÉPÎTRE AUX GALATES 
XVIII - QUATRE-VINGT-TROIS QUESTIONS . 
 
DIVERSES QUESTIONS A SIMPLICIEN 
 
XIX - LIVRE PREMIER. DEUX QUESTIONS SUR L'ÉPITRE AUX ROMAINS. 
XX - LIVRE SECOND. QUESTIONS SUR LES LIVRES DES ROIS. 
 
XXI - SUR LES HUIT QUESTIONS DE DULCITIUS. 
XXII - DE LA FOI AUX CHOSES QU'ON NE VOIT PAS. 
XXIII - DE LA FOI ET DU SYMBOLE. 
XXIV - DE LA FOI ET DES OEUVRES 
 
XXV - DISCOURS SUR LES PSAUMES  
XXVI - TRAITÉS SUR SAINT JEAN. 
XXVII - EPÎTRE AUX PARTHES  
(SAINT JEAN) 
XXVIII - SERMONS INÉDITS 
XXIX - SERMONS DÉTACHÉS 
XXX - DE LA DOCTRINE CHRÉTIENNE 
XXXI - TRAITÉS DE LA FOI,  
 
DE L'ESPÉRANCE ET DE LA CHARITÉ   
 
XXXII - DU COMBAT CHRÉTIEN 
XXXIII - TRAITÉ DU CATÉCHISME 
XXXIV - DE LA CONTINENCE 
XXXV - DE CE QUI EST BIEN DANS LE MARIAGE 
XXXVI - DE LA SAINTE VIRGINITÉ 
XXXVII - AVANTAGES DE LA VIDUITÉ  
ou lettre à Julienne veuve. 
XXXVIII - DES UNIONS ADULTÈRES 
XXXIX - DU MENSONGE 
XL - CONTRE LE MENSONGE. A CONSENTIUS. 
XLI - DU TRAVAIL DES MOINES. 
XLII - DE LA DIVINATION DES DÉMONS 
XLIII -  DES DEVOIRS  A RENDRE AUX MORTS 
XLIV -  DE LA PATIENCE 
XLV- DU SYMBOLE 
XLVI - DE LA DISCIPLINE CHRÉTIENNE. 
XLVII - DU CANTIQUE NOUVEAU ET Du retour à la céleste Patrie. 
XLVIII - DE L'UTILITÉ DU JEUNE. 
XLIX - DE LA RUINE DE ROME. 



 316 

L - LES SOLILOQUES 
LI - DE L'IMMORTALITÉ DE L'ÂME 
LII - DE LA VIE BIENHEUREUSE 
LIII - DU MAÎTRE 
LIV - CONTRE LES ACADÉMICIENS 
LV - DES MOEURS  
 
DE L'ÉGLISE CATHOLIQUE  
ET DES MOEURS DES MANICHÉENS 
 
LVI- RÈGLE DE SAINT AUGUSTIN 
 
LVII - DE LA VRAIE RELIGION 
 
LVIII - DE LA GRANDEUR DE L'ÂME 
 
LIX - TRAITÉ DU LIBRE-ARBITRE 
 
 
TRAITÉ DE LA MUSIQUE. 
 
LX - AVERTISSEMENT. 
LXI - LIVRE PREMIER. 
LXII - LIVRE DEUXIÈME. 
LXII - LIVRE TROISIÈME. 
LXIII - LIVRE QUATRIÈME. 
LXIV - LIVRE CINQUIÈME. 
LXVI - LIVRE SIXIÈME.  
 
Histoire - Commentaires sur les Écritures et Traités - Oeuvres polémiques. 
 
OEUVRES POLÉMIQUES 
  
 
LXVII - DES HÉRÉSIES. 
LXVIII - CONTRE LES JUIFS. 
LXIX - DE L'UTILITÉ DE LA FOI. 
 
 
CONTRE LES MANICHÉENS 
 
LXX - DES DEUX AMES. Système des Manichéens victorieusement réfuté. 
 
 
CONFÉRENCES Entre saint Augustin et le manichéen Fortunat:  
 
LXXI - PREMIÈRE CONFÉRENCE.  



 317 

LXXII - SECONDE CONFÉRENCE. 
LXXIII - CONTRE ADIMANTUS, MANICHÉEN. 
LXXIV - RÉFUTATION De l'Épître manichéenne appelée Fondamentale. 
LXXV - CONTRE FAUSTE, LE MANICHÉEN. 
 
 
CONFÉRENCES Entre saint Augustin et le manichéen Félix. 
 
LXXVI - LIVRE PREMIER. PREMIÈRE CONFÉRENCE. 
LXXVII - LIVRE SECOND. SECONDE CONFÉRENCE. 
 
 
LXXVIII - DE LA NATURE DU BIEN. 
 
LXXIX - LETTRE De Sécundinus à Augustin. 
 
LXXX - RÉFUTATION DE SÉCUNDINUS. 
 
 
LXXXI - CONTRE UN ADVERSAIRE DE LA LOI ET DES PROPHÈTES. 
 
 
LXXXII -  A OROSE. Sur les Priscillianistes et les Origénistes. 
CONTRE LES ARIENS 
LXXXIII - DOCTRINE DES ARIENS. 
LXXXIV - CONTRE LA DOCTRINE DES ARIENS. 
 
 
LXXXV- CONFÉRENCE De saint Augustin avec Maximin, évêque Arien. 
 
RÉFUTATION DE MAXIMIN, ÉVÊQUE ARIEN. 
LXXXVI - LIVRE Ier 
LXXXVII - LIVRE SECOND. 
 
CONTRE LES DONATISTES : 
 
LXXXVIII - DE L'UNITÉ DU BAPTÊME. Réfutation des erreurs des Pétilianus. 
LXXXIX - RÉSUMÉ d'une conférence avec les Donatistes. 
XC - AVERTISSEMENT AUX DONATISTES. APRÈS LA CONFÉRENCE. 
XCI - DISCOURS Au peuple de l'église de Césarée. EN PRÉSENCE D'ÉMÉRITE, 
ÉVÉQUE DONATISTE A CÉSARÉE. 
XCII - CONFÉRENCE De saint Augustin avec Emérite, ÉVÊQUE DONATISTE A 
CÉSARÉE. 
XCIII - RÉFUTATION  De la doctrine de Gaudentius. 
XCIV - LIVRE SECOND. Réfutation de la réponse faite par Gaudentius au livre précédent. 
XCV - DISCOURS ATTRIBUÉ A SAINT AUGUSTIN. Sur le sous-diacre Rusticianus. 
XCVI - CHANT POPULAIRE. Contre la secte des Donatistes. 



 318 

XCVII - RÉFUTATION D’un écrit de Parménien. 
XCVIII - DU BAPTÊME : CONTRE LES DONATISTES. 
XCIX - CONTRE LES LETTRES DE PÉTILIEN.  
C - LETTRE AUX CATHOLIQUES CONTRE LES DONATISTES ou Traité de l'Unité de 
l'Eglise. 
 
 CONTRE CRESCONIUS Grammairien et Donatiste. 
 
CI - LIVRE PREMIER : LE BAPTÊME DONNÉ PAR LES DONATISTES. 
CII - LIVRE DEUXIÈME : NE PAS RÉITÉRER LE BAPTÊME.   
CIII - LIVRE TROISIÈME Suite de la réfutation de la lettre de Cresconius. 
CIV - LIVRE QUATRIÈME. L’AFFAIRE DES MAXIMIENS 
 
 
CONTROVERSE AVEC LES PÉLAGIENS 
 
DU MÉRITE ET DE LA RÉMISSION DES PÉCHÉS ET DU BAPTÊME DES PETITS 
ENFANTS. 
 CV - LIVRE PREMIER. LA MORT VIENT DU PÉCHÉ. 
CVI - LIVRE DEUXIÈME. TOUS LES HOMMES SONT PÉCHEURS. 
CVII - LIVRE TROISIÈME. ÉPÎTRE À MARCELLIN. 
CVIII - DES ACTES DU PROCÈS DE PÉLAGE. 
 
 
DE LA GRÂCE DE JÉSUS-CHRIST ET DU PÉCHÉ ORIGINEL. 
 
CIX - LIVRE PREMIER. DE LA GRÂCE DE JÉSUS-CHRIST. 
CX - LIVRE DEUXIÈME. DU PÉCHÉ ORIGINEL. 
DE L'ÂME ET DE SON ORIGINE. 
CXI - LIVRE PREMIER. ERREURS DE VINCENT VICTOR.  
CXII - LIVRE DEUXIÈME. ERREURS DE VINCENT VICTOR.  
CXIII - LIVRE TROISIÈME. LES ONZE ERREURS DE VINCENT VICTOR.  
CXIV - LIVRE QUATRIÈME. SPIRITUALITÉ DE L’ÂME.  
 
 
DU MARIAGE ET DE LA CONCUPISCENCE. 
 
CXV - Lettre au comte Valère. 
CXVI - LIVRE PREMIER. L’HONNEUR DU MARIAGE. 
CXVII - LIVRE DEUXIÈME. RÉFUTATION DE JULIEN. 
 
 
CONTRE JULIEN Défenseur du Pélagianisme. 
 
CXVII - LIVRE PREMIER. LES CATHOLIQUES ACCUSÉS DE MANICHÉISME. 
CXVIII - LIVRE DEUXIÈME. CINQ OBJECTIONS CONTRE LE PÉCHÉ MORTEL. 
CXIX - LIVRE TROISIÈME. LE PREMIER LIVRE DE JULIEN. 



 319 

CXX - LIVRE QUATRIÈME. LE DEUXIÈME LIVRE DE JULIEN. 
CXXI - LIVRE CINQUIÈME. LE TROISIÈME LIVRE DE JULIEN. 
CXXII - LIVRE SIXIÈME. LE QUATRIÈME LIVRE DE JULIEN 
 
 
CXXIII - DE LA NATURE ET DE LA GRÂCE. 
 
CXXIV - DE LA CORRECTION ET DE LA GRÂCE. 
 
CXXV - DE LA PRÉDESTINATION DES SAINTS. 
 
CXXVI - DU DON DE LA PERSÉVÉRANCE. 
 
 
CONTRE LA SECONDE RÉPONSE DE JULIEN. 
 
CXXVII - LIVRE PREMIER. LES TROIS PREMIERS ARGUMENTS DE JULIEN. 
CXXVIII - LIVRE DEUXIÈME. UN TEXTE DE SAINT PAUL. 
CXXIX - LIVRE TROISIÈME. LE TROISIÈME LIVRE DE JULIEN. 
CXXX - LIVRE QUATRIÈME. LE QUATRIÈME LIVRE DE JULIEN. 
Traduction de M. l'abbé BARDOT.  
CXXXI LIVRE CINQUIÈME. LE CINQUIÈME LIVRE DE JULIEN. 
CXXXII - LIVRE SIXIÈME. LE SIXIÈME LIVRE DE JULIEN. 
 
 
CXXXIII - DE L'ESPRIT ET DE LA LETTRE 
 
 
CXXXIV - DE LA NATURE ET DE LA GRÂCE. RÉFUTATION DE PÉLAGE. 
 
 
CXXXV - DE LA PERFECTION DE LA JUSTICE DE L'HOMME.LETTRE AUX 
ÉVÊQUES EUTROPE ET PAUL 
 
 


